#### لجنت نشالشتا فإلاسبيلامية



مضاف إليه تخريج الحافظ العراق

#### لجنت نشالشتا فإلائي لامية



### الجزءالتاسع

مضاف إليه تخريج الحافظ العراق

## الآفة الثالثة

#### الخوض فى الباطل

وهو السكلام في المعاصى ، كحكاية أحوال النساء ، ومجالس الخر ، ومقامات الفساق وتنم الأغنياء ، وتجبر الملوك ، ومراسمهم المذمومة ، وأحوالهم المكروهة . فإن كل ذلك مما لايحل الحرض فيه ، وهو حرام · وأما الكلام فيما لايعني ، أو أكثر ممايمني ، فهو ترك الأولى ، ولا تحريم فيه . نعم من يكثر الكلام فيما لايعني ، لا يؤمن عليه الخوض في الباطل وأكثر الناس يتجالسون للتفرج بالحديث ، ولا يعدو كلامهم التفكه بأعراض الناس ، وأطوض في الباطل .

وأنواع الباطل لا يمكن حصرها لكثرتها وتفنها . فلذلك لا يخلص منها إلا بالاقتصار على مابعنى من مهمات الدين والدنيا . وفي هذا الجنس تقع كلات بهلك بها صاحبها ، وهو يستحقرها . فقد قال بلال بن الحارث ، (۱) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم وإنَّ الرَّجُلِّ لَيْتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ مِنْ رَضُوانِ اللهِ ما يَظُنُ أَنْ تَبْلُغَ بِهِ مَا بَلَغَتْ فَيَكُنُتُ اللهُ بهارِضُوانَهُ لَيْتَكَلَّمُ بالْكَلِمَةِ مِنْ سَخْطِ اللهِ ما بَلَغَتْ فَيَكُنُتُ اللهُ بهارِضُوانَهُ فَي يَوْم أَلْقِيامَة وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَة مِنْ سَخْطِ اللهِ ما يَطْنُ أَنْ تَبْلُغَ بِهِ ما بَلَغَتْ فَي كُنْتُ الله عَلَيْهِ بها سَخَطه إلى يَوْم أَلْقِيامَة » وكان علقمة يقول : كم من كلام منعنيه في كُنْتُ الله عَلَيْهِ بها سَخَطه إلى يَوْم أَلْقيامَة » وكان علقمة يقول : كم من كلام منعنيه حديث بلال بن الحارث ، وقال النبي صلى الله عليه وسلم (۱) وإنَّ الرَّجُلُ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَة بُوْم مَنْ النُّريَ اللهُ عَلَيْه بها أَبْعَدَ منَ النُّريَا » وقال أبو هربرة : إن الرجل ليتكلم بالكلمة ، ما يلقي لها بالا ، يهوى بها في جهم ، وإن الرجل ليتكلم بالكلمة ، ما يلقي لها بالا ، يهوى بها في جهم ، وإن الرجل ليتكلم بالكلمة ، ما يلق لها بالا ، يهوى بها في جهم ، وإن الرجل ليتكلم بالكلمة ، ما يلق لها بالا ، يهوى بها في أعلى الجنة

<sup>﴿</sup> الآفة الثالثة الحوض في الباطل ﴾

<sup>(</sup> ١ ) حديث للالبن الحارث أن الرحل ليتكلم بالسكلمة من رضوان الله .. الحديث: ه ت وقال حسن صحيح

<sup>(</sup>٢) حديث أن الرحل ليكلم بالسكلمة يضحك بها جلساءه يهوى بها بعد من الثريا: اس أبى الدنيا من حديث أبي المدين الدهريرة بسند حسن وللشيخين وت أن الرجل ليتكلم السكلمة لا برى بها بأسا يهوى بهاسمعين خريف في المبار لفظ ت وقال حسن غريب

وقال صلى الله عليه وسلم ''' « أعظمُ النّاس خَطاَيا بَوْمَ الْقيامَةِ أَكْثَرُهُمْ خَوْضاً في الْبَاصِلِ » وإليه الإِشارة بقوله تعالى ( وَكُنّا نَخُوضُ مَعَ الْخا نَضِينَ (١) و بقوله تعالى ( فَلاَ تَغُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَخُو منُوا في حَدِيثِ غَيْرِهِ إِنّا مَكُمْ إِذاً مِثْلُهُمْ (٢) وقال سلمان: أكثر الناس ذيوبا يوم القيامة. أكثره كلاما في معصية الله: وقال ابن سيرين: كان رجل من الأنصار عمر بمجلس لهم فيقول لهم ، توضؤا ، فإن بعض ما تقولون شر من الحدث

فهذا هو الخوض في الباطل ، وهو وراء ماسياتي من النيبة والمجمة والفحش وغبرها بل هو الخوض في ذكر محظورات سبق وجودها ، أو تدبر للتوصل إليها ، من غير حاجة دينية إلى ذكرها . ويدخل فيه أيضا الخوض في حكاية البدع والمذاهب الفاسدة ، وحكاية ماجرى من قتال الصحابة على وجه يوهم الطعن في بعضهم ،وكلذلك باطل ، والخوض فيه خوض في الباطل ، نسأل الله حسن العون بلطفه وكرمه

### الآفة الإبعبة

#### المراء والجدال

وذلك منهى عنه . قال صلى الله عليه وسلم (٢) « لا تُنَار أَخَاك وَلا تُعَاز هُ وَلاَ تَعِدُهُ مَوْعِدًا فَتُخْلِفَهُ » وفال عليه السلام (٣) «ذَرُوا أَلْرَاء فَإِنَّهُ لاَ تُفْهَمُ حِكْمَتُهُ وَلاَ تُوْمَنُ فِنْنَتُهُ » وفال عليه السلام (٣) «ذَرُوا أَلْرَاء فَإِنَّهُ لاَ تُفْهَمُ حِكْمَتُهُ وَلاَ تُوْمَنُ فِنْنَتُهُ » وقال صلى الله عليه وسلم (١) « مَن تَرَكَ أَلْمرَاء وَهُو مُحِقَ ثَمِنَ لَهُ مَيْتُ فِي أَعْلَى الجُنَّةِ وَمَن مَرَك الله عنها قالت مَرك الله عنها قالت

(٢) حديث لاتمار أخال ولاتمازحه ولاتعده موعداف خلفه : ت من حديث ابن عباس وقد قدم

(٤) جديث من ترك المراه وهو عق بنىله بيت في أعلى الجنة \_ الحديث : تقدم فى العلم (١٠) المدثر : ٤٥ (٢) النساء : ٩٤٠

<sup>(</sup>۱) حدیث أعظم الناس خطابا یوم الفیامه أكبرهم حوصا في الباطل : ابن أبي الدنیا من حدیث قناده مرسلا ورجاله ثقات ورواه هو والطبرانی موفوفا علی ابن مسعود بسند صحیح ( الآوه الرابعة المراه والحجادلة )

<sup>(</sup>٣) حديث ذروا المراء فانه لاتفهم حكمته ولاتؤمن فننته؛ طب من حديث أبىالدردا. وأبى أمامةوأنس ابن مالك ووائله بن الأسفع باسناد صعيف دون فوله لانفهم حكمته ورواه بهذه الزيادة ابن أبى الدنيا موقوفا على ابن مسعود

(١) ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إِنَّ أُوَّلَ مَاعَهِدَ إِلَىَّ رَبِّى وَنَهَا بِي عَنْهُ بَعْدَ عِبَادَةِ الْأُوْثَانِ وَشُرْبِ الْخُبْرِ مُلاَحَادُ \* الرِّجَالِ » وقال أيضا (٢) «مَاصَلَ قَوْمٌ بَعْدَ أَنْ هَدَاهُمُ اللهُ إِلاَّ أُو تُوا الجُدَلَ » وقال أيضا (٢) « لا يَسْتَكُمِلُ عَبْدُ حَقِيقَةَ الْإِعَانِ حَتَّى بَدَعَ الْمُرَاءِ وَإِنْ إِلاَّ أُو تُوا الجُدَلَ » وقال أيضا (٢) « لا يَسْتَكُمِلُ عَبْدُ حَقِيقَةَ الْإِعَانِ الصَّيَامُ في الصَّيْف وضر بُ كَانَ مُحِقاً » وقال أيضا (١) « سبتُ مَنْ كُنَّ فِيهِ بَلِغَ حَقِيقَةَ الْإِعَانِ الصَّيَامُ في الصَّيْف وضر بُ أَعْدَاء الله بِالسَّيْف وَتَعْجِيلُ الصَّلاَة في الْيَوْم الدَّجَنِ وَالصَّبُرُ عَلَى النَّهِ بِالسَّيْف وَاسْبَاغُ الْوُصُوءَ الله بِالسَّيْف وَتَمْ اللهُ عَنْ السَّيْف وَتَمْ اللهُ عَلَى النَّهُ مِنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى النَّهُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

وقال الزبير لابنه: لا تجادل الناس بالقرءان، فإنك لانستطيعهم، ولكن عليك بالسنة وقال عمر بن العزيز رحمة الله عليه: من جعل دينه عرضة الخصومات، أكثر التنقل. وقال مسلم بن بسار: إياكم والمراء، فإنه ساعة جهل العالم، وعندها يبتنى الشيطان زلته. وقيل ما ضل قوم بعد إذ هداه الله إلا بالجدال. وقال مالك بن أنس رحمة الله عليه ليس هذا الجدال من الدين في شيء وقال أيضاء المراء يقسى القلوب، ويورث الضغائن. وقال لقان لا بنئي با نجادل العاماء فيمقتوك. وقال بلان بن سعد، إذار أيت الرجل لجوجاء مماريا معجبا بابنى لا تجادل العاماء فيمقتوك. وقال بلان بن سعد، إذار أيت الرجل لجوجاء مماريا معجبا برأيه، فقد تحت خسارته. وقال سفيان. لوخالفت أخى في رمانة، فقال حاوة، وقال حامضة. لسعى بى إلى السلطان. وقال أيضا، صاف من شئت، ثم أغضبه بالمراء، فليرمينك مامضة. لسعى بى إلى السلطان. وقال أبن أبى ليلى ، لا أمارى صاحبي، فإما أن أكذبه وأما أن أخفضه. وقال أبو الدرداء، كنى بك إنما أن لا ترال مماريا .

<sup>(</sup>۱) حديث أم سامة ان أول ماعهد الى ربى ونهاى عنه بعد عبادة الأوثان وشرب الخر ملاحاة الرجال ابن أبى الدنيا في الصمت والطبراني والبهق بسند ضعيف وقد رواه ابن أبى الدنيا في المراسيل من حديث عروة بن رويم

<sup>(</sup> ۲ ) حديث ماضل قوم الاأوتوا الجدل :ت من حديث آبي آمامة و صححه وزاد بعدهدى كانوا عليه و تقدم في العلم و هو عند ابن أبي الدنيا دون هذه الزيادة كادكره الصنف

<sup>(</sup>٣) حديث لايستكمل عبد حقيقة الاعان حق يذر المراء وانكان عقا : ابن أبى الدنيامن حديث ابى هزيرة بسند ضعيف و هو عندأ حمد بلفظ لايؤمن العبدحق بترك الكذب في المراء والراموان كان صادقا

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ست من كن فيه بلغ حقيقة الايمان ـ الحديث : وفيه ترك الراء وهوصادق أبومنصور الديلمي من حديث أبي مالك الاشعرى بسند ضعيف بلفظ ست خصال من الخير ــ الحديث :

يه ملاحاة الرجال : مقاولتهم وغاصمتهم يقال . لاحيته ملاحاة وبلحاً إذا نازعته

وقال صلى الله عليه وسلم (١) م تَكُفِيرُ كُلِّ لِحَاءً رَكْعَتَانَ » وقال عمر رضي الله عنه ، لا تتعلم العلم لثلاث ، ولا تتركه لثلاث . لا تتعلمه لمارى به ، ولا لتباهى به ، ولالترائى به ولا تتركه حباء من طلبه ، ولازهادة فيه ، ولارضا بالجهل منه . وقال عيسى عليه السلام ، من كثر كذبه ، ذهب جماله . ومن لاحى الرجال ، سقطت مروءته . ومن كثر همه ، سقم جسمه . ومن ساء خلقه ، عذب نفسه

وقيل لميمون بن مهران ، مالك لا تترك أخاك عن قلى ؟ قال لأنى لا أشاريه ولا أماريه وما ورد فى ذم المراء والجدال أكثر من أن يحصى

والطمن فى كلام النير تارة يكون فى لفظه ، بإظهار خلل فيه من جهة النحو ، أومن جهة اللغة ، أو من جهة العربية ، أو من جهة النظم والترتيب بسوء تقديم أو تأخير وذلك يكون تارة من قصور المعرفة ، وتارة يكون بطغيان اللسان . وكيفاكان فلاوجه لإظهار خلله وأمافى المنى ، فبأن يقول ليس كما تقول ، وقد أخطأت فيه من وجه كذا وكذا

أوأما فى قصده ، فثل أن يقول هذا الكلام حق ، ولكن ليسقصدك منه الحق، وإعا أنت فيه صاحب غرض . وما يجرى مجراه . وهذا الجنس إن جرى فى مسألة علمية ، رعما خص باسم الجدل ، وهو أيضا مذموم . بل الواجب السكوت ، أو السؤال فى معرض الاستفادة ، لا على وجه العناد والنكارة أو التلطف فى التعريف لافى معرض الطعن

وأما الجادلة ، فعبارة عن قصد إلحام الغير ، وتعجيزه وتنقصيه بالقدح في كلامه ، وتسبته المقصور والجهل فيه ، وآية ذلك أن يكون تنبيهه للحق من جهة أخرى مسكر وهاعند المجادل ، محب أن يكون هو المظهر له خطأه ، ليبين به فضل نفسه ، و نقص صاحبه . ولا مجاة من هذا إلا بالسكوت عن كل مالا يأثم به لو سكت عنه .

<sup>(</sup>١) حديث تكفير كل لحاء ركمتان:الطبراني من حديث أبي أمامة بسندضعيف

وأما الباعث على هذا فِهو الترفع بإظهار العلم والفضل، والتهجم على الغير بإظهار نقصه وهما شهو تان باطنتان للنفس، قويتان لهما

أما إظهار الفضل، فهو من قبيل تزكية النفس، وهي من مقتضىما فىالعبدمن طغيان دعوى العلو والكبرياء، وهي من صفات الربوبية

وأما تنقيص الآخر ، فهو من مقتضى طبع السبعية ، فإنه يقتضى أن يمزق غيره ، ويقصمه ويصدمه ويؤذيه

وهاتانصفتان مذمومتان مهلكتان . وإنما أوتهما المراءوالجدال . فالمواظب على المراء والجدال مقو للمذه الصفات المهلكة . وهذا مجاوز حد الكراهة ، بلهومعصة مهما حصل فيه إيذاء الغير ، ولا تنفك المماراة عن الإيذاء وتهييج الغضب ، وحمل المعترض عليه على أن يعود فينصر كلامه بما يمكنه من حق أوباطل ، ويقدح في قائله بكل ما يتصورله ، فيثور الشجار بين المتماريين ، كما يثور الهراش بين الكلبين ، يقصد كل واحد منهما أن يعض صاحبه بما هو أعلم نكاية ، وأقوى في إلحامه

وأما علاجه . فهو بأن يكسرالكبر الباعث له على إظهار فضله ، والسبعية الباعثةله على تنقيص غيره ، كما سيأتى ذلك في كتاب ذم الكبر والعجب ، وكتاب ذم الغضب ، فإن علاج كل علة بإماطة سببها ، وسبب المراء والجدال ما ذكر ناه ، ثم المواظبة عليه تجعله عادة وطبعا ، حتى يتمكن من النفس ، ويعسر الصبر عنه

روى أن أبا حنيفة رحمة الله عليه ، قال لداود الطائى . لم آثرت الانزواء ؟ قال لأجاهـ د نفسى بترك الجـ دال . فقال احضر المجالس واستمع ما يقال ، ولا تتكلم . قال ففعلت ذلك فما رأيت مجاهدة أشد على منها . وهو كما قال ، لأن من سمع الخطأ من غيره وهو قادر على كشفه ، تعسر عليه الصبر عند ذلك جدا . ولذلك قال صلى الله عليه وسلم « مَنْ تَرَكَ الْمِرَاء وَهُو مُحِقَ " بَنَى الله كُهُ مَيْتًا في أَخْلَ الْجُنَّة » لشدة ذلك على النفس .

وأكثر مايغلب ذلك في المذاهب والعقائد ، فإن المراء طبع ، فإذا ظن أن له عليه نوابا اشتد عليه حرصه ، وتعاون الطبع والشرع عليه ، وذلك خطأ محض . بل ينبغي الإنسان أن يكف لسانه عن أهل القبلة . وإذا رأى مبتدعا تلطف في نصحه في خلوة ، لابطريق

الجدال. فإن الجدال يخيل إليه أنها حيلة منه في التلبيس ، وأن ذلك صنعة يقدر المجادلون من أهل مذهبه على أمثالها لو أرادوا. فتستمر البدعة في قلبه بالجدل وتتأكد. فإذ عرف أن النصح لاينفع ، اشتغل بنفسه وتركه . وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « رَحِمَ اللهُ مَن كُفَّ لِسَانَهُ عَنْ أَهْلِ الْقِبْلَةِ إِلاَّ بِأَحْسَنِ مَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ » وقال هشام بن عروة. كان عليه السلام يردد قوله هذا سبع مرات . وكل من إعتاد المجادلة مدة ، وأثني الناس عليه ، ووجدلنفسه يسببه عزا وقبولا ، قويت فيه هذه المهلكات ، ولا يستطيع عنها نزوعا إذا اجتمع عليه مسلطان الغضب ، والسكبر ، والرياء ، وحب الجاه ، والتعزز بالفضل . وآحاد هذه الصفات يشق مجاهدتها ، فكيف عجموعها !

## الأفترالخ اميستر

#### الخصومة

وهى أيضا مذمومة . وهى وراء الجدال والمراء · فالمراء طعن فى كلام الغير ، بإظهار خلل فيه ، من غير أن يرتبط به غرض سوى تحقير الغير ، وإظهار مزية الكياسة . والجدال عبارة عن أمريتعلق بإظهار المذاهب وتقريرها . والخصومة لجاج فى الكلام ، ليستوفى به مال أو حق مقصود . وذلك تارة يكون ابتداء ، وتارة يكون اعتراضا . والمراء لا يكون بعراض على كلام سبق . فقد قالت عائشة رضى الله عنها ، (1) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، « إنَّ أَبْغَضَ الرِّجالِ إِلَى اللهِ الْأَلَدُ الْخُصِمُ » وقال أبو هريرة ، (٣) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، « إنَّ أَبْغَضَ الرِّجالِ إِلَى اللهِ الْمَدُومَةِ بِغَيْرِ عِلْمَ مَنْ عَلَى اللهِ حَمَّى يَنْزِ عَ »

<sup>(</sup>١) حديث رحم الله من كف لسانه عن أهل القبلة الابأحسن مايقدر عليه : ابن أبى الدنيا باسناد ضعيف من حديث هشام بن عروة عن النبى صلى الله عليه وسلم مرسلا ورواه أبومنصور الديلمى في مسند الفردوس من رواية هشام عن عائشة بلفظ رحم الله امرأ كف لسانه عن إعراض المسلمين وهو منقطع وصعيف جدا

<sup>: (</sup>الآفة الحامسة الحصو.ة)

<sup>(</sup>٢) حديث عائشة ان أنغص الرجال ألى الله الألد الخصم: خ وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث أبي هر برة من جادل في خصومة بغير علم لم يزل في سخط الله حق ينزع : ابن أبي الدنيا والأصفهاني رفي الترغيب والترهيب وفيه رجاء أبو يحيي ضعفه الجمهور

وقال بعضهم ، إياك والخصومة ، فإنها تحتى الدين . ويقال ماخاصم ورع قط فى الدين وقال ابن قتيبة ، من بى بشر بن عبد الله بن أبى بكرة ، فقال ما يجلسك همنا ؟ قلت خصومة بينى وبين ابن عم لى . فقال إن لأبيك عندى بدا ، وأنى أريد أن أجزيك بها . وإنى والله مارأيت شيئا أذهب للدين ، ولا أنقص للمروءة ، ولا أضيع للذة ، ولاأشغل للقلب من الخصومة . قال فقمت لأنصرف . فقال لى خصمى ، مالك ؟ قلت لاأخاصمك . قال إنك عرفت أن الحق لى . قلت لا أطلب منك شيئاهولك عرفت أن الحق لى . قلت لا أطلب منك شيئاهولك فإن قلت : فإذا كان للإنسان حق فلا بدله من الخصومة في طلبه ، أو في حفظه ، مهما ظالم ، فكيف يكون حكمه ؟ وكيف تذم خصومته

فاعلم أن هذا الذم يتناول الذي يخاصم بالباطل ، والذي يخاصم بغير علم ، مثل وكيل القاضى ، فإنه قبل أن يتعرف أن الحق فى أى جانب ، هو يتوكل فى الخصومة من أى جانب كان، فيخاصم بغير علم ويتناول الذي يطلب حقه ، ولكنه لا يقتصر على قدد الحاجة ، بل يظهر اللدد فى الخصومة ، على قصد التسلط ، أو على قصد الإيذاء

و يتناول الذي يمزج بالخصومة كلمات مؤذية ، ليس يحتاج إليهافى نصرة الحجة ، وإظهار الحق . ويتناول الذي يحمله على الخصومية محض العناد ، لقهر الخصم وكسره ، مع أنه قد يستحقر ذلك القدر من المال . وفي الناس من يصرح به ويقول ، إنما قصدى عناده وكسر عرضه ، و إنى إن أخذت منه هذا المال ربما رميت به في بئر ولا أبالي . وهذا مقصوده اللدة والخصومة واللجاج ، وهو مذموم جدا .

فأما المظلوم الذي ينصر حجته بطريق الشرع ، من غبر لدد وإسراف وزيادة لجاج ، على قدر الحاجة ، ومن غير قصد عناد وإيداء ، ففعله ليس بحرام ، ولكن الأولى تركه ماوجد إليه سبيلا. فإن ضبط اللسان في الحصومة على حدالاعتدال متعذر ، والخصومة توغر الصدر وتهبيح النفس. وإذا هاح الغضب نسى المتنازع فيه ، وبق الحقد بن المتخاصمين ، حتى بفرح تنل واحد عساءة صاحمه ، وبحزر عسرته ، و بطلن اللسان في عرصه . فن بدأ بالحصومة وشد تعرض لهده المحدورات ، وأقل مافيه تسوين ماطره ، حي آنه في سار به بشدل مما مة خصمه ، فلا يبق الأمر على حد الواجب .

فالخصومة مبدأ كل شر، وكذا المراء والجدال. فينبنى أن لا يفتح بابه إلا لضرورة ، وذلك متعذر جدا وعند الضرورة ينبنى أن يحفظ اللسان والقلب عن تبعات الخصومة ، وذلك متعذر جدا فمن اقتصر على الواجب فى خصومته سلم من الإثم ، ولا تذم خصومته ، إلا أنه إن كان مستنيا عن الخصومة فيا خاصم فيه ، لأن عنده ما يكفيه ، فيكون تاركا للا ولى، ولا يكون أنا . نعم أقل ما يفوته في الخصومة والمراء والجدال طيب الكلام ، وما وردفيه من الثواب إذ أقل درجات طبب الكلام إظهار الموافقة ، ولا خشو نة فى الكلام أعظم من الطعن والاعتراض ، الذي حاصله إما تجهيل ، وإما ته خديب . فإن من جادل غيره أو ماراه واخاصمه ، فقد جهاه أو كذبه ، فيفوت به طيب الكلام

وقال صلى الله عليه وسلم «عكن كُمْ مِنَ آجُنة طيب الكلام وإطمام الطّعام »وقد وقال الله تمالى (وَقُولُو لِلنّاسِ حُسنا (١)) وقال ابن عباس رضى الله عنها، من سلم عليك من خنق الله ، فاررد عليه السلام وإن كان مجوسيا ، إن الله تمالى يقول (وَإِذَا حُيدتُمْ بِنَحِية عَيْدُ الله بأحسَنَ مِنْهَا أَوْرُدُوهَا (١)) وقال ابن عباس أيضا لو قال لى فرعون خيرالرددت عليه وقال أنس (٢) وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم «إنَّ في الجَنّة لَعُرَفًا مُن طَاهرُهَا عليه من باطنها وَبَاطنها وَبَاطنها مِنْ ظاهر ها أَعَدَها الله تعالى لمن أَطْمُ الطّعام والآن الكلام » من باطنها وباطنها من ظاهر ها أعدَها الله تعالى لمن أطمع الطّعام وألان الكلام » هذا خنزير ، فقال مر بسلام . فقيل ياروح الله أتقول هذا خنزير ؟ فقال أكره أن أعود لسانى الشر . وقال نبينا عليه السلام (٣) « السّكامة عليه وقال الطّينة صدَقة عوقال (١) «اتقوال النّارة وَلُو بِشِق عَرْة فِإِنْ لَمْ تَجَدُوا فَيِكلَمة طَيّبة وقال عمر رضى الله عنه ، البرشي هن ، وجه طليق وكلام لين . وقال بعض الحكاء ، الكلام المنفائن المستكنة في الجوارح . وقال بعض الحكاء ، كل كلام لا يسخطربك المنه بنسل الضفائن المستكنة في الجوارح . وقال بعض الحكاء ، كل كلام لا يسخطربك

<sup>(</sup>١) حديث يمكنكم من الجمة طيب السكلام وإطعام الطعام الطبرانى من حديث جابر وفيه من لا أعرفه وله من حديث ه نى أبى شريح ناسناد جيد وحب الجنة إطعام الطعام وحسن السكلام

<sup>(</sup>٢) حديث أنس ان في الحنة لعرفا يرى ظاهرها من اطنها \_ الحديث : ت وقدتقدم

<sup>(</sup>٣) حديث الكلمة الطيبة صدفة :م من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث اتفوا النار والربشق تمرة ـ الحديث : متفق عليه من حديث عدى ابن حاتم وقد تقدم

<sup>(</sup>١) البقرة :٨٣ (٢) النساء : ٨٨

إلا أنك ترضى به جليسك ، فلا تكن به عليه الخيلا ، فإنه لعله يدو منك منه ثو اب المنصنين و هذا كله فى فضل الكلام الطنب ، و تضادّه الخصومة ، والمراء ، والجال ، واللجاج فإنه الكلام المستكره الموحش ، المؤذى للقلب ، المنغص الدين ، المهيج للغضب ، الموغل للصدر ، نسأل الله حسن التوفيق عنه وكرمه

### الآفة السادسة

#### التقمر في الكلام

بالتشدق، و تكاف السجع والفصاحة، والنصنع فيه بالتشبيبات والمقدمات، وماجرت به عادة المتفاصين، المدعين الخطابة. وكل ذلك من التصنع المذموم، ومن التكاف المعقوت الذي قال فيه سول الله صلى الله عليه وسلم « أَنَا وَأَتْقِياء أُمَّى بُر آهِ مِنَ التَّكُلُفِ ، وقال صلى الله عليه وسلم ( " إِنَّ أَبْعَضَكُمْ إِلَى وَأَبَعدَ كُمْ منى تَجْلِساً الثَّر فَارُونَ المُتَقَيْبةُونَ النُّمَة وَفَل الله عنها، ( " قال رسول الله عليه وسلم الله عنها، ( " قال رسول الله عليه وسلم و شرار أُمَّتِي الَّذِينَ غُذُوا بالنَّعِيم عَلَّ كُلُونَ أَلُوانَ الطَّعام و يَلْبَسُونَ أَلُوانَ الثَّيابِ وَيَتَشَدَّهُونَ في الْكَلام ، وقال صلى الله عليه وسلم ( " « أَلاَ هَلَكَ الْمَتَطّعُونَ » ثلاث ويتَشَدَّهُونَ في الْكَلام » وقال صلى الله عليه وسلم ( " « أَلاَ هَلَكَ الْمَتَطّعُونَ » ثلاث مرات. والتنظم هو العمق والاستقصاء.

وقال عمر رضى الله عنه ، إن شقاشق الكلام من شقاشق الشيطان . وجاء عمرو بن سعد بن أبى وقاص إلى أبيه سعد بسأله حاجة . فتكلم بين يدى حاجته بكلام . فقال له سعد ما كنت من حاجتك بأبعد منك اليوم ، إنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول (" " بنا في عَلَى الناس زَمَانُ بَتَخَلَّلُونَ الْكَلام في ألسنتهم كَمَا تَتَخَلَّلُ الْبَقَرَةُ الْكَلام بَا لَسِنتهم كَمَا تَتَخَلَّلُ الْبَقَرَةُ الْكَلاَ بِأَ لْسِنتها ،

<sup>(</sup> الآفة السادسة النفرع فىالسكلام والتشدن )

<sup>(</sup>١) حديث ان أيغضكم الى الله وأبعدكم منى خيلسا النرنارون المتفبهقون المنشدقون أحمد من حديث أبي تعلبة وهو عند ت من حديث جابر وحسنه بلفط ان أبغضكم الى

<sup>(</sup> ٢ ) حديث فاطمة شرارأمتي الدين غذوا بالنعيم ــ الحديث : وفيه يتشدقون ابن أبي الدنيا والبيه في الشعب

<sup>(</sup>٣) حديث ألاهلك المنتطعون م من حديث ابن مسعود

<sup>(</sup> ٤ ) حديث سعد يأنى على الناس زمان يتخالون السكلام بألسنتهم كانتخال البقرة السكلاً بلسانها رواه أحمد

وكأنه أنكر عليه ماقدمه على الكلام ، من النشب ، والمقدمة المصنوعة الكافة وعدا أيضا من آفات اللسان ، وإنخل فيه كل سجع متكلف ، وكذاك النفاصيح الحذيج عز حد العارة ، وكذاك الكاف ، السجع في المحاورات ، إذ قضى رسول الله صلى الله عليه وسلم بغرة في الجنب ، وقال بعض قوم الجاني ، (1) كيف ندى من لاشرب ولاأ كل ولا صاح ولا استهل ، ومثل ذلك بطل ! فقال و أستجعاً كسجع الأعراب ، وأنكر ذلك ، لأن أثر التكاف والتصنع بين عليه . بل ينبغي أن يقتصر في كل شيء على مقصوده ومقصود الكلام التفهيم للغرض ، وما وراء ذلك تصنع مذموم

ولا يدخل في هذه تحسين ألفاظ الخطابة ، والتذكير من غير إفراط وإغراب ، فإن المقصود منها تحريك القلوب وتشويقها ، وقبضها وبسطها ، فارشاقة اللفظ تأثير فيه ، فهو لائق به . فأما المحاورات التي تجرى لقضاء الحاجات ، فلا يليق بها السجع والتشدق ، والاشتغال به من التكلف المذموم ، ولا باعث عليه إلا الرياء وإظهار الفصاحة ، والتميز بالبراعة ، وكل ذلك مذموم يكرهه الشرع ، ويزجر عنه

### الآفة السابعتر

#### الفحش والسب وبذاءة اللسان

وهو مذموم ومنهى عنه ، ومصدره الخبث واللؤم. قال صلى الله عليه وسلم (٢) «إِيَّاكُمُ وَالْفُحْشَ فَإِنَّ اللهُ عَلَيه وسلم وَلاَ التَّفَحُشَ وَلاَ التَّفَحُشُ وَلاَ التَّفَحُشُ وَلاَ التَّفَحُشُ وَلاَ التَّفَحُشُ وَلاَ التَّفَحُشُ وَلاَ التَّفَحُشُ وَلاَ اللهُ عَلَيه وسلم عن أن تسب قتلى بدر من المشركين ، فقال « لاَ تَسُبُّوا هَؤُ لاَء فَإِنَّهُ لاَ يَخْلُصُ لِ آليهم مُ شَيْء

<sup>(</sup>۱) حديث كيف ندى من لاشرب و لا أكل الحديث:ممن حديث المغيرة بن شعبة و أبي هو يرة و أصله ما عند عم أيضاً (الآفة السابعة الفحش والسب و بذاءة اللسان)

<sup>(</sup>٢) حديث اياكم والفحش ـ الحديث : ن فى الكبرى فى التفسير والحاكم وصححه من حديث عبد الله " ابن عمروورواه ابن حبان من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٣) حديث النهى عن سب قتلى بدر من المشركين ــ الحديث : ابن أبى الدنيا من حديث محمد بن على الباقر مرسلا ورحاله نقات وللنسائى من حديث ابن عباس باسناد صحيح ان رجلا وقع فى أب للعباس كان فى الجاهلية فلطمه ــ الحديث : وفيه لاتسبوا أمواتنا فتؤذوا أحيانا

مَّا تَهُولُونَ وَتُؤَذُونَ الْأَحْيَاءَ الا إِنَّ البَدَاء لَوْ مَ » وقال صلى الله عليه وسلم (" والجُنة بالطَّقَانِ وَلاَ اللَّقَانِ وَلاَ الْهَاحِسِ وَلاَ الْبَذِيءِ » وقال صلى الله عليه وسلم (" والجُنة مَن فَوْ دُونَ أَهْلَ النَّارِ حَلَى كُلِّ فَاحِسِ أَنْ يَدْخُلَهَا » وقال صلى الله عليه وسلم (" «أَرْبَعَة مُنوْ دُونَ أَهْلَ النَّارِ فَى النَّارِ عَلَى مَا بِهِمْ مِنَ الأَّذِي يَسْعَوْنَ ' بَيْنَ الله عليه وسلم قالجُمِم يَدْعُونَ بِالْوَ "يل وَالنَّبُورِ رَجُلْ فَى النَّارِ عَلَى مَا بِهِمْ مِنَ الأَذِي يَسْعَوْنَ ' بَيْنَ الله عليه والجُمِيم يَدْعُونَ بِالْوَ "يل وَالنَّبُورِ رَجُلْ فَى النَّارِ عَلَى مَا بِهِمْ مِنَ الْأَذِي يَسْعَوْنَ ' بَيْنَ الله عليه والله عليه وسلم كَانَ يَشْطُدُ إِلَى كُلُّ كُلُهُ قَالُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا بِنَامِنَ اللهُ عَلَى عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلْمُ وَاللّهُ عَلَى عَلْمُ اللهُ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْكُ فَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى عَ

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٥) « الْبَذَاء وَالْبَيَانُ شُعْبَتَانِ مِنْ شُعَبِ النّفَاقِ » فيحتمل أن يرادبالبيان كشف مالايجوز كشفه، ويحتمل أيضا المبالغة في الإيضاح، حتى ينتهى إلى حدالتكلف، ويحتمل أيضا البيان في أمور الدين، وفي صفات الله تعالى، فإن القاءذلك بحملا إلى أسماع العوام أولى من المبالغة في بيانه، إذقد يثور من غاية البيان فيه شكوك ووساوس فإذا أجملت بادرت القاوب إلى القبول ولم تضطرب. ولكن ذكره مقرونا بالبذاء، يشبه فإذا أجملت بادرت القاوب الى القبول ولم تضطرب. ولكن ذكره مقرونا بالبذاء ، يشبه أن يكون المراد به المجاهرة عما يستحى الإنسان من يانه، فإن الأولى في مشله الإغماض والتغافل، دون الكشف والبيان

وقال صلى الله عليه وسلم (٢) « إِنَّ اللهَ لاَ يُحُرِبُ الْفاَحِشَ المُتُفَحَّشَ الصَّياَّحَ فِي الْأَسْوَ اقِ»

<sup>(</sup>۱) حدیث لیس المؤمن بالطعان ولااللمان ولاالفاحش ولااللدی: ت باسناد صحیح من حدیث ابن مسعود وقال حسن عریب و الحاکم وصححه و روی موتوقا قال الدار قطی فی العلل و الموقوف أصح

<sup>(</sup>٧) حديث الحنة حرام على كل فاحس أن يدحلها: ابن أبي الدنياو أبو نعيم في الحلية من حديث عد الله من عمرو

<sup>(</sup>٣) حديث أربعة يؤذون أهل النار على مابهم من الادى ــ الحديث: وفيه الالابعد كان ينظر الى كل كلمة حيثة فيسندها كالسند الرفث ابن أسى الديبا من حديث شى بن ماتع واختلف في صحبته فدكره أبو بعيم في الصحابة ودكره خ حد في المابعين

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ياعائسة لوكان الفحش رجلا لسكان رجل سوء: ابن أبى الدبيا من رواية ابن لهيعة عن أبى النصر عن أبي سلمة عنها

<sup>(</sup> ٥ ) حديث البذاء واليان شعتان من النفاق: ق وحسنه و ك وصححه على شرطهما من حديث أبي امامة وقد تقدم

<sup>(</sup>٦) حديث انالله لايحب الفاحش ولاالمنفحس الصياح فى الاسواق: ابن أى الدنيا من حديث جابر بسندضعيف وله وللطبرا بى من حديث أسامة بنزيد ان الله لا يحب الفاحش التفحش واستاده جيد

وقال جابر ن سمرة (١) ، كنت جالسا عند النبي صلى الله عليه وسلم ، وأبى أملى . فقال صلى الله عليه وسلم ، وأبى أملى . فقال صلى الله عليه وسلم د إِنَّ الفُحْشَ وَالتَّفَاحُشَ لَيْسَا مِنَ الْإِسْلاَ مِ فَ شَيْءُ وَإِنَّ الْخُمْشُ أَخْلاَقًا ،

وقال ابراً هيم بن ميسرة: يقال يؤتى بالفاحش المتفحش يوم القيامة في صورة كلب أوفى جوف كلب. وقال الأحنف بن قيس ، ألا أخبركم بأدوإ الداء ، اللسان البذي ، والحلق الدني · فهذه مذمة الفحش

فأما حده وحقيقته ، فهو التعبير عن الأمور المستقبحة بالعبارات الصريحة . وأكثر ذلك يجرى في ألفاظ الوقاع وما يتعلق به . فإن لأهل الفساد عبارات صريحة فاحشة يستعملونها فيه ، وأهل الصلاح يتحاشون عنها ، بل يكنون عنها، ويدلون عليها بالرموز فيذكرون ما يقاربها ويتعلق بها . وقال ابن عباس ، إن الله حيى كريم ، يعفو ويكنو . كنى باللمس عن الجماع . فالمسيس، واللمس، والدخول ، والعسحبة ، كنايات عن الوقاع . وليست بفاحشة وهناك عبارات فاحشة ، يستقبح ذكرها ، ويستعمل أكثرها في الشتم والتعيير . وهذه العبارات متفاوتة في الفحش ، وبعضها أفحس من بعض ، وربما اختلف فالتعيير . وهذه العبارات متفاوتة في الفحش ، وبعضها أفحس من بعض ، ورجما اختلف ذلك بعادة البلاد ، وأوائلها مكروهة ، وأواخرها محظورة ، وبينهما درجات يتردد فيها .

وليس يختص هذا بالوقاع ، بل بالكناية بقضاء الحاجة عن البول ، والغائط أولى من لفظ التغوط والخراء وغيرهما · وإن هذا أيضا بما يخنى ، وكل ما يخنى يستحيا منه ، فلا ينبغى أن بذكر ألفاظه الصر محة ، فإنه فحس

وكذلك يستحسن فى العادة الكناية عن النساء ، فلا يقال قالت زوجتك كذا ، بل يقال قيل فى الحجرة ، أو من وراء الستر ، أوقالت أم الأولاد ، فالتلطف فى هـــذه الألفاظ محمود ، والتصريح فيها يفضى إلى الفحش

وكذلك من به عيوب يستحيا منها ، فلا ينبغى أن يعبر عنها بصريح لفظها ، كالبرص، والقرع ، والبواسير ، بل يقال العارض الذي يشكوه ، وما يجرى مجراه . فالتصريح بذلك داخل في الفحش . وجميع ذلك من آفات اللسان قال العلاء بن هرون، كان عمر بن عبد العزيز

(١) مديث جابر بن سمرة ان الفحش والتفحش ليسامن الاسلام في شي مسالحديث: أحمدو ابن أبي الدنيا باسناد صحيح

يتحفظ فى منطقه ، فخرج نحت إبطه خراج ، فأتيناه نسأله لنرى ما يقول ، فقلنا من أين خرج ؟ فقال من باطن اليد

والباعث على الفحش إما قصد الإبذاء، وإما الاعتياد الحاصل من مخالطة الفساق، وأهل الخبث واللؤم، ومن عادتهم السب. وقال أعرابي لرسول الله صلى الله عليه وسلم "أوصى فقال « عَلَيْكَ بِتَقْوَى اللهِ وَإِنِ امْرُ وَ عَيْرَكَ بِشَيْءٍ يَعْلَمُهُ فِيكَ فَلاَ تُعَيِّرُهُ بِشَيْءٍ تَعْلَمُهُ فِيكَ فَلاَ تُعَيِّرُهُ بِشَيْءٍ تَعْلَمُهُ فِيكَ فَلاَ تُعَيِّرُهُ بِشَيْءٍ تَعْلَمُهُ فِيكِ مَا لَهُ عَلَيْهِ وَأَجْرُهُ لَكَ وَلاَ تَسُبَّنَ شَيْئًا ، قال في السبب شيئا بعده

وقال عياض بن حمار (٢) قلت يارسول الله ، إن الرجل من قومى يسبنى وهو دوى هل على من بأس أن أ تنصر منه ؟ فقال « المُنتَسَابَّانِ شَيْطاَ نَانِ يَتَعَاوَ يَانِ وَ يَتَهَارَجانِ » وقال صلى الله عليه وسلم (٣) « سِبَابُ اللوْمِنِ فَسُوقْ وَقِتَالُهُ كُفْرْ » وقال صلى الله عليه وسلم (١) ها نشخبًانِ مَاقَالاً فَعَلَى البَادِيءِ مِنْهُمَا حَتَّى يَعْتَدِى الله عليهوسلم (١) هم نعون من من سبّ والديه عوف رواية « من أكبر الكبار أن يسبّ الرجل والديه؟قال «يَسُتُ أَبَالرَّ جُلُ فَيَسُبُ الآخر أَبَاهُ» وقالو الديه عليه وسلم والديه عليه والديه عليه والديه عليه والديه عليه والديه عليه والديه والديه عليه والديه والديه عليه والديه و

### الآفت الثامنة

#### اللعن

إما لحيوان أو جماد أو إنسان . وكل ذلك مذموم . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>۱) حدیث قال اعرابی أوصنی ففال علیك بتفوی الله وان امرؤ عبرك بثیء تعلمه فیك فلا تعیره بشی، تعلمه فیه ــ الحدیث: أحمدوالطبرانی باسناد جید من حدیث أبی جری الهجیمی قبل اسمه جابر ابن سلم وقیل سلیم بن جابر

<sup>(</sup> ۲ ) حديث عياض بن حمار قلت يارسول الله الرجل من قومي يسبني وهودوني هل على من بأس ان أنتصر ُ منه فقال المستمان شيطامان يتكاذبان ويتها تران: د الطبالسي واصله عند أحمد

<sup>(</sup>٣) حديث سباب المسلم فسوق وفتاله كفر : متفق عليه من حديث ابن مسعود

<sup>(</sup> ٤ ) حديث المستبان ماقالا فعلى البادىء حتى يعتدى المظاوم : م من حديث أبي هربرة وقال مالم يعتد

<sup>(</sup> a ) حديث ملعون من سب والديه وفى رواية من أكبر الكبائر أن يسب الرجل والديه ــ الحديث: أحمد وأبو يعلى والطبرانى من حديث ابن عباس باللفظ الأول باسناد جيد وانفق الشيخان على اللفظ الثانى من حديث عبد الله بن عمرو

" المؤمن ليس بأمان " وقال صلى الله عليه وسلم " « لا تكرَّعَنُوا بِلَهْ مَا اللهِ وَلا بِغَضَيهِ وَلا جَنْ عَلَيهم القول وقال عمر ان بن حصين الأنجار سول الله صلى الله عليه وسلم في بعض أسفاره ، إذا امرأة من الأنصار على ناقة لها فضجرت منها ، فلمنتها . فقال صلى الله عليه وسلم « خُذُوا ماَعَلَيْها وَأَعْرُ وها فَإِنَّها مَلْمُو نَهُ " ، فضجرت منها ، فلمنتها . فقال صلى الله عليه وسلم « خُذُوا ماَعَلَيْها وَأَعْرُ وها فَإِنَّها مَلْمُو نَهُ " ، قال فكانى أنظر إلى تلك الناقة تمشى بين الناس ، لا يتعرض لها احد

وقال أبو الدرداء ، ما لعن أحد الأرض إلا فالت ، لعن الله أعصانا لله . وقالت عائشة رضى الله غنها سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' أبابكر وهو يلمن بعض رقيقه ، فالتفت إليه وقال « يَاأَبا بَكْرٍ أَصِدِّ يَقِينَ وَلَعًا نِينَ ! كَلاَّ وَرَبِّ الْكَعْبَةِ ، مرتين أو ثاامًا ، فأعتن أبو بكر يومئذ رقيقه ، وأنى النبي صلى الله عليه وسلم ، وقال لا أعود

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٥) ، « إِنَّ اللَّمَّا نِينَ لاَ يَكُو أُونَ شُفَعَاءَ وَلاَشُهَدَاءَ وَقَال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم على بعير فلعن بميره ، فقال صلى الله عليه وسلم « ياَعَبْدَ الله لاَ تَسِرُ مَعَنَا عَلَى بَعِيرٍ فَلْعَنْ بِعَيْرٍ مَلْعُونِ ، وقال ذلك إنكارا عليه

واللعن عبارة عن الطرد والإبعاد من الله تمالى ، وذلك غير جائز إلا على من الصف بصفة تبعده من الله على الكافرين

#### ( الآوة النامنة اللعن)

<sup>(</sup>۱) حدیث المؤمن لیس بلعان : تقدم حدیث ابن مسعود لیس المؤمن بالطعان ولا اللعان ـ الحدیث قبل هذا بأحد عنسر حدینا وللترمذی وحسنه من حدیث ابن عمر لایکون المؤمن لعاما

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لاتلاعنوا بلعنة الله ـ الحديث: ت د من حديث سمرة بن جندب قال ت حسن صحبح

<sup>(</sup>٣) حدث عمران بن حصين بينما رُسول الله صلى الله عليه وسلم فى بعض أسفاره إذ امرأة من الأنصار على اقة لها فضحرت منها فلعننها ـــ الحديث : رواه م

<sup>(</sup>٤) حديث عائشة سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم أبا بكر رضي الله عنه وهو يلعن بعض رقيقه فالنفت إليه ففال باأبا بكر لعانين وصديفين ــ الحــديث : ابن أبى الدنيا في الصمت وشيحه بشار ابن موسى الحفاف ضعفه الجمهور وكان أحمد حسن الرأى فيه

<sup>(</sup> ٥ ) حدث إن اللغانين لايكونون شفعا ولا شهدا، يوم القيامة : م من حديث أبي الدردا،

<sup>(</sup>٦) حديث أنس كان رجل مع رسول الله صلى الله عليه وسلم على بعير فلمن بعيره فقال ياعبد الله لاتسر معنا على بعير ملعون ابن أبىالدنيا باسناد جيد

وينبنى أن يتبع فيه لفظ الشرع، فإن في الله ناخطرا ، الأنه حكم على الله عنو وجل بأنه قداً بمدالله و نبه و ذلك غيب الإيطلع عليه غير الله تعالى، و يطلع عليه رسول الله صلى الله عليه و سلم إذا أطلعه الله عليه و الصفات المقتضية للعن ثلاثه ، الكفر ، والبدعة والفسق وللعن فى كل واحدة ثلاثه مراتب الأولى : اللعن بالوصف الأعم ، كقو لك لعنة الله على الكافرين والمبتدعين، والفسقة الثانية : اللعن بأوصاف أخص منه ، كقو لك لعنة الله على اليهود ، والنصارى ، والمجوس، وعلى القدرية، والحوارج، والروافض، أوعلى الزناة، والظلمة، وآكلى الرباء وكل ذلك جائز، ولكن في لمن أوصاف المبتدع خطر ، لأن معرفة البدعة غامضة ، ولمير دفيه لفظ مأثور ، في بنبغى أن يمنع منه العوام، لأن ذلك يستدعى المعارضة عثله ، ويشير نزاعا بين الناس وفسادا الثالثة . اللعن المشخص المعين ، وهذا فيه خطر . كقو لك زيد لعنه الله ، وهو كافر ، كقو لك فرعون لمنه الله ، وأبو جهل لعنه الله ، لأنه قد ثبت أن هؤ لاء ماتوا على الكفر وعرف ذلك شرعا . أما شخص بعينه فى زماننا ، كقو لك زيد لعنه الله ، وهو يهودى مثلا وعرف ذلك شرعا . أما شخص بعينه فى زماننا ، كقو لك زيد لعنه الله ، وهو يهودى مثلا فهذا فيه خطر . فإنه ربما يسلم ؛ فيموت مقربا عند الله ، فكيف يحكم بكونه ملعونا ؟ فإن قلت . يلعن لكونه معلو أن يرتد في الحال ، كما يقال لامسلم رحمه الله لكونه مسلما فى فهذا فيه وإن كان يتصور أن يرتد

فاعلم أن معنى قولنا رحمه الله ، أى ثبته الله على الإسلام ، الذى هوسبب الرحمة . وعلى الطاعة . ولا يمكن أن يقال ثبت الله السكافر على ما هو سبب اللعنة . فإن هذا سؤال للكفر ، وهو فى نفسه كفر . بل الجائز أن يقال ، لعنه الله إن مات على الكفر ، وهو فى نفسه كفر . بل الجائز أن يقال ، لعنه الله إن مات على الإسلام . وذلك غيب لايدرى . والمطلق متر دد بين الجهتين ، ففيه خطر ، وليس فى ترك اللعن خعلر وإذا عرفت هذا فى الكافر ، فهو فى زيد الفاسق ، أو زيد المبتدع أولى . فلعن الأعيان فيه خطر ، لأن الأعيان تتقلب فى الأحوال إلا من أعلم به رسول الله صلى الله عليه وسلم فإنه يجوز أن يعلم من يموت على السكفر ، ولذلك عين قوما باللعن ، فكان يقول فى دعائه فإنه يجوز أن يعلم من يموت على السكفر ، ولذلك عين قوما باللعن ، فكان يقول فى دعائه على قريش ، (١) « اللهم عليك بأبى جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وذكر جماعة متهن عليه من حديث اللهم عليك بأبى جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وذكر جماعة متهن عليه من حديث اللهم عليك بأبى جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وذكر جماعة متهن عليه من حديث اللهم عليك بأبى جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وذكر جماعة متهن عليه من حديث اللهم عليك بأبى جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وذكر جماعة متهن عليه من حديث اللهم عليك بأبى جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وذكر جماعة متهن عليه من حديث اللهم عليك بأبى جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وذكر جماعة متهن عليه من حديث اللهم عليك بأبى جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وذكر جماعة متهن عليه من حديث اللهم عليك بأبي جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وذكر جماعة متهن عليه من حديث اللهم عليك بأبي جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وذكر جماعة متهن عليه من حديث اللهم عليك بأبي حديث اللهم عليك بأبي حديث اللهم عليك بأبه به له بن هيه بالمهم عليه بالمهم عليه بالمهم عليه بالمهم عليه بالمهم عليه بالمهم عليه بأبي جهل بن هيه بالمهم عليه بالمهم بالهم بالمهم با

وشرب نعيان الخر، فحد مرات في مجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقال بعض الصحابة ، لمنه الله مما أكثر ما يؤتى به . فقال صلى الله عليه وسلم « لاَ تَكُنْ عَوْ نَا لِلسَّبْطَانِ

(۱) حديث انه كان يعلن الدين تناو أصحاب بترمعونة فى قنوته شهرا فنزل قوله تعالى ليس الكمن الأمرشى الشيحان من حديث أس دعار سول الله صلى الله عليه وسلم على الدين قناوا أصحاب بترمعونة ثلاثين صباحا ـ الحديث: وفى رواية لهماقنت شهرا يدعو على رعل وذكوان ـ ألحديث: ولهما من حديث أبى هريرة وكان يقول حين يفرغ من ضلاة الفجر من القراءة ويكبر ويرفع رأسه ـ الحديث: وفيه شم بلغنا أنه ترك ذلك لما أنزل الله ليس لك من الأمر شيء لفظ م

(٧) حديث انرسول الله صلى الله عليه وسلم سأل أبابكر عن قبر مربه وهو يريدالطائف فقال هذا قبر جل
كان عاتياعى الله وعلى رسوله وهو سعيدا بن العاص فغضب ابنه ـ الحديث: د في المراسيل من رواية
على بن ربيعة قال لما افتتح رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة توجه من فوره ذلك إلى الطائف
ومعه أبو بكر ومعه ابسعيد بن العاص فقال أبو بكر لمن هذا القبر قالو اقبر سعيد بن العاص فقال أبو بكر
لمن الله صاحب هذا القبر فانه كان يحاهد الله ورسوله ـ الحديث: وفيه فادا سببتم الشركين فسبوهم جيعا

( ٣ ) حديث شرب نعيان الخر فحدمرات في مجلس رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال بعض الصحابة لعنه الله ما كثر مايؤتي بهفقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لاتكن عو ناللشيطان على أخيك وفرواية لانقل هذا فانه يحب اللهورسوله بن عبد البرقي الاستيعاب من طريق الزبير بن بكار

<sup>(</sup>۱) آلعمران: ۱۲۸

عَلَى أَخيِكَ ، وفى رواية « لاَ تَقُلُ هَذَا فَإِنهُ نَجِبُ اللهَ وَرَسُولَهُ ه فنهاه عن ذلك . وهذا بدل على أنب لمن فاسق بمينه غير جائز

وعلى الجُملَة ، فنى لعن الأشمّاص خطر ، فليجتنب . ولا خطر فى السّكوت عث لمن إبليس مثلا . فضلا عن غيره

فإِن قيل : هل يجوز لعن يزيد ، لأنه قاتل الحسين أو آمربه ،

قلنا: هذا لم يثبت أصلا ، فلا يجوز أن يقال إنه قتله أو أمر به مالم يثبت ، فضلا عن الليمنة ، لأنه لا تجوز نسبة مسلم إلى كبيرة من غير تحقيق . نعم يجوز أن يقال قتل ابن ملجم عليا، وقتل أبو لؤلؤة عمر رضى الله عنهم ، فإن ذلك ثبت متواترا . فلا يجوز أن يرمى ميسلم بفسق أو كفر من غير تحقيق . قال صلى الله عليه وسلم (۱ « لا يرمي رَجُلُ رَجُلاً بالله عليه وسلم فولاً يرميه بالفسن إلا ار تَدَّت عَلَيْه إِنْ لَمْ يَكُنْ صَاحِبُهُ كَذَلِك » وقال صلى الله عليه وسلم أن « لا يَرمي رَجُلُ رَجُلاً بالله عليه وسلم أن « مَا شَهِدَ رَجُلُ عَلَى رَجُلُ بالله الله عليه وسلم أن هو مناء أن كافراً فَهُو كَانَ كَافراً فَهُو كَانَ كَافراً فَهُو كَانَ كَافراً وقال معاذ أن كافراً وقال له مسلم . فإن ظن أنه كافر ببدعة أو غيرها ، كان مخطئا لا كافراً . وقال معاذ (") قال لى وسلم . فإن ظن أنه عليه وسلم « أنهاك أن تَشْتُم مُسْلِماً أوْ تَعْفِي إِماماً عادِلاً » وسلم . فإن ظن أنه عليه وسلم « أنهاك أن تَشْتُم مُسْلِماً أوْ تَعْفِي إِماماً عادِلاً »

والتعرض للأَموات أشد · قال مسروق ، دخلت على عائشة رضى الله عنها ؛ فقالت ما فعل فلان لعنه الله ؟ قلت توفى . قالت رحمه الله ، قلت وكيف هذا ؟قالت قال رسول الله

من روابة محمد بن عمرو بن حرم مرسلا و محمد هذا ولدفى حياته صلى الله عليه وسلم وساء محمدا وكناه عد الملك والمحارى من حديث عمر أن رجلا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم كان اسمه عد الله وكان يقلب حمارا وكان يضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان قدجله في الشرب فأتى به يوما فأمر به فجله فقال رجل من القوم اللهم الدنه مااكثر ما يؤتى به فقال النبي صلى الله عليه وسلم لا تلعنوه فو الله ما علمت الأأنه بحب الله وسوله من حديث أبى هريرة فى رجل شبرب ولم يسم وفيه لا تعينوا عليه الشيطان وفي واية لا تكونو الشيطان على أخيكم

<sup>(</sup>۱) حديث لايرمى رَجلُ رجلًا بالمكفرولايرميه بالفسق إلاار تدتعليه انهميكن صاحبه كذلك: متفقّعليه والسياق للبخاري من حديث أبي ذرمع تقديم ذكر الفسق

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ماشهد رجل على رجل بالمحفر الأأتى أحدهماانكان كافرافهو كاقال وان لم يكن كافرا فقد كفر بتكفيره إياه أبو منصور الدياسى في مسند الفردوس من حديث أبي سعيد بسند ضعيف (٣ ) حديث معاذ أنهاك أن تشتم مسلما أو تعصى اماما عادلا: أبو نعيم في الحلية في أثناء حديث له طويل

صلى الله عليه وسلم (1) « لا تَسُبُوا الأمْو ات فَإِنَّهُمْ فَدْ أَفْضُو ا إِلَى ما قَدْمُوا » وقال عليه السلام (2) « التَّهُ النَّاسُ السلام (2) « أَيُهُ النَّاسُ السلام فَ فَرُوا بِهِ الْأَحْياء » وقال عليه السلام (2) « أَيُهُ النَّاسُ احْفَظُو بِي في أَصْحابِي وَإِخْو أَنِي وَأَصْها رِي وَلاَ تَسْبُوهُمْ أَيُهًا النَّاسُ إِذَا مات المُيتُ فَاذْ كُرُوا مِنْهُ خَرُا » فَذْ كُرُوا مِنْهُ خَرُا »

<sup>(</sup>١) حديث عائشة لاتسبوا الاموات فانهم قدأفضوا إلى ماقدموا :خوذكر المصف في أوله قصة لعائشة وهو عند ابن المبارك في الزهد والرقائق مع القصة

<sup>(</sup> ۲ )حديث لانسبوا الاموات فتؤذواالاحياء:الترمذي من حديث المغيرة بنشعبة ورجاله ثقات إلاان بعضهم أدخل بين المغيرة وبين زياد بن علاقة رجلا لم يسم

<sup>(</sup>۳) حدیث أیهاالناس احفظونی فی أصحابی و اخوانی و أصهاری و لاتسبوهم ایهاالناس إذامات المیت فاذ کروا منه خبرا: أبو متصور الدیلمی فی مسندالفر دو سمن حدیث عباض الا نصاری احفظونی فی أصحابی و أصهاری و اسناده ضعیف و للشیحین من حدیث أبی سعید و أبی هریرة لا تسبوا أصحابی ولاً بی داود و الترمذی و قال غریب من حدیث این عمر اذکر و اعاسن مو تاکم و کفو اعن مساویهم و للنسائی من حدیث عائشة لا تذکر و امو تاکم الا بخیر و اسناده جید

<sup>( ؛ )</sup> حديث ذال رجل أوصىقال أوصيك أنّ لاتكون لعانا : إحمد والطبراني و ابن أمي عاصم في الآحاد والثاني من حديث چرموز الهجمي وفيه رجل لم بسم أسقط ذكره ابن أبي عاصم

وقال ابن عمر ، إن أبغض الناس إلى الله كل طمان لمان ، وقال بمنهم ، لمن المؤمن بعدل قتله . وقال حماد بن زيد بعد أن روى هذا ، الو فلت إنه مر فوعالم أبال . وعن أبى قتادة ، قال ('' كان يقال من لمن مؤمنا فهو متل أن يقتله . وفد نقل ذلك حديثا سرفوعا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ويقرب من اللمن الدعاء على الإنساز بالشر ، حتى الدعاء على الظالم . كقول الإنسان مثلا لا صحح الله جسمه ، ولا سامه الله ، وما يجرى مجراه . فإن ذلك مذموم . وفي الحبر (")" وإن المظافر من يَدْعُو عَلَى الظّالم حَتَى بُكا فِئَهُ مَمْ يَدْقَى للظّالم عِنْدَهُ فَضَلَة يَوْمَ القيامة "

## الآفة التاسعتر

#### الغناء والشعر

وقد ذكر نا في كتاب السماع ما يحرم من الغناء وما يحل، فلا تعيده

أماالشعر ، فكلام حَسنَهُ حَسَن ، وقبيعه قبيع. إلاأن التجرد له مذموم . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (") « لاَّن يَتْعَلِي جَو فُ أَحَدَكُم فَيْحاً حَى يَر يَهُ خَيْر لهُ مِن أَن يَتْعَلِي الله عليه وسلم (") « لاَّ ن يَتْعَلِي جَو فُ أَحَدكُم فَيْحاً حَى يَر يَهُ خَيْر لهُ مِن أَن يَتْعَلِي الله مَن الشعر ، فكرهه ، فقيل له فى ذلك ، فقال شعراً » وعن مسروق أنه سئل عن بيت من الشعر ، فكرهه ، فقيل له فى ذلك ، فقال أكره أن يوجد فى صحيفتى شعر . وسئل بعضهم عن شىء من الشعر ، فقال اجعلى مكان هذا ذكر ا ، فإن ذكر الله خير من الشعر .

وعلى الجُملة: فإنشاد الشعر ونظمه ليس بحرام، إذا لم يكن فيه كلام مستكره. فال صلى الله عليه وسلم () « إِنَّ مِنَ الشَّعْرِ لِحِيَّمَةً » نعم مقصود الشعر المدح، والذم، والنهبيب، وقد يدخله الكذب. وقد أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم (م) حسان بن ثابت

<sup>(</sup>١) حديث لعن المؤمن كقبله: منفق عليه من حديث ثابت بنالصحاك.

<sup>(</sup> ٢ ) حديث النالظاوم ليدعو على الطالم حتى يكافئه ثم يسقى المطالم عنده فضلة يوم الفيامة: لم أفف اله على أصل. وللترمذى من حديث عائشة بسند صعيف من دعا على من ظلمه فقد انتصر ﴿ الآوة التاسعة الغناء والشعر ﴾

<sup>(</sup>٣) حديث لأن يمتلى جوف احدكم قيحا حتى يريه خبر من أن يمتلى شعر ا: مسلم من حديث سعد بن آبى و قاص و اتفق عليه الشيخان من حديث أبي هريرة نحوه و البخازي من حدبث ابن عمر و مسلم من حديث أبي سعيد

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ان من الشعر لحكمة : نقدم فى العلم وفي آداب الساع

<sup>(</sup> o ) حديث أمره حسانا أن يهجو المشركين : متفق عليه من حديث البراءانه صلى الله عليه وسلم قال لجسان أهجهم وجبريل معك

الانصارى بهجاء الكذار . والنوسع في المدح ، فإنه وإن كان كاذبا ، فإنه لا يلتحق في التحريم بالكذب . كترل الشاعل

و و لم يكن في كنه غبر روحه الحالة بها فايشق الله سائله فإن هذا عبارة عن أوصف بنهاية السخاء . فإن لم يكن صاحبه سخيا ، كان كاذبا . وإن كان سخبا . فالمبالغة من صنعة الشعر ، فلا يقصد منه أن يعتقدصورته . وقدأ نشدت أبيات بين يدى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، لو تتبعت ، لوجد فيها مثل ذلك ، فلم يمنع منه قالت عائشة رضى الله عنها : (١) ، كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يخصف نعله، وكنت جالسة أغزل فنظرت إليه ، فجعل جبينه يعرق ، وجعل عرقه يتولد نورا ، حقالت فيهت ، فنظر إلى فقال « مَالَك بَهَت ؟ » فقلت يارسول الله ، نظرت إليك ، فجعل جبينك يعرق وجعل عرقك يتولد نورا ، ولورآك أو كبير الهذلي ، لعلم أنك أحق بشعره . قال « وَمَا يَهُولُ يَا عَائشَةُ أَبُو كبير الهُذَلَى ؟ » فلت يقول هذن البيتين

ومبرأ من كل غبر حيضة وفساد مرضعة وداء مغيل وإذا نظرت إلى أسرة وجهه ورقت كبرق العارض المتهلل

قال فوضع صلى الله عليه وسلم ماكان بيده ، وقام إلى ، وقبل ما بين عينى ، وقال «جَزَ اليَّ اللهُ خَيْراً يَاعَائِشَةُ مَا سُرِرْتِ مِنِي كُسُرُورِي مِنْكِ » (") ولما فسم رسول الله صلى الله عليه وسلم الغنائم يوم حنين ، أمر للعباس بن مرداس بأربع قلائص ، فاندفع يشكو في شعر له وفي آخره

(۱) حدیث عائشة کان رسول الله علیه و سلم نخصف نعله و کنت أغزل قالت فنظرت الیه فیحل جبینه یعرق و جعل عرقه یتولد نورا - الحدیث : وفیه انشاد عائشة لشعر أبی کبیر الهذلی ومبرأ من کل غبر حیضة و فساد مرضعة و داه مغیسل فادا نظرت الی أسرة و جهه بیرقت کرق العارض المهلل

الىآخر الحــدبث: رواه البيهق فىدلائل النبوة

( ٢ ) حديث لماقسم الغنائم أمر للعباس بن مرادس بأربع قلائص وفي آخره شعره

وماكات بدر ولاحابس يسودان مرداس في مجمع وماكنت دون امرى منهما ومن تضع اليوم لايرفع

همال صلى الله عليه وسلم اقطعوا عنى لسانه ما لحديث : مسلم من حديث رافع بن خديم أعطى أرسول الله صلى الله عليه وسلم أباسفيان بن حرب وصفوان بن أمية وعيينة بن حصن والأقرع المناسبين مرداس دون ذلك فقال عباس بن مرداس

وما كان بدر ولا حابس إسودان مرداس في بخرم وما كنت دون امرى منها ومن تضع اليوم لا يرمع وما كنت دون امرى منهما ومن تضع اليوم لا يرمع فقال صلى الله عليه وسلم « افطَمُوا عَنَى لِساً نَهُ » فذهب به أبو بكر الصديق رضى الله عنه وسلم حتى اختار مائة من الإبل ، ثم رجع وهمو من أرضى الناس . فقال له صلى الله عليه وسلم « أَنَقُول مُن الله عن الله عنه وسلم و أَنقُول مُن الله عنه والله عنه والله عنه وسلم وقال ، ثم يقرضني كما يقرص النمل ، فلا أجدبدا من قول الشعر . فتبسم صلى الله عليه وسلم وقال « لا تَدَعُ الْعَرْبُ الشَّعْرَ حَتَى الله الإبل المُنين »

## الآفة العياشرة

المزاح

وأصله مذموم منهى عنه ، إلا قدرا يسيرا يستثنى منه . قال صلى الله عليه وسلم (١) ﴿ لاَ تُمَارِ أَخَالُ وَلا تُمَازِحْهُ ،

فإن قلت: المماراة فيها إيذاء، لأن فيها تكذيبا للأخو الصديق، أو تجهيلاله، وأماللزاح فطايبة، وفيه البساط وطيب قلب، فلم ينهى عنه؟

فاعلم. أن المنهى عنه الإفراط فيه ، أو المداومة عليه

أماالمدوامة، فلا نه اشتغال باللمب والهزل فيه ، واللعب مباح ، ولكن المواظبة عليه مذمومة وأما الإفراط فيه ، فإنه يورث كثرة الضحك ، وكثرة الضحك عيت القلب ، وتورث الضغينة في بعض الأحوال ، وتسقط المهابة والوقار . فيا يخلو عن هذه الأمور فلابذم ،

أنجعل نهى وبهب العبسيد بين عييسة والأفرع وما كان بدر ولاحابس يفوقان مهداس فيجمع وماكنت دونامرئ منهما ومن تضع اليوم لايرفع وماكنت دونامرئ منهما ومن تضع اليوم لايرفع قال فأتم لهرسول الله صلى الله عليه وسلم ما تقوز ادنى رواية وأعطى علقمة بن علانة ما تقو آمازيادة اقطعوا عنى لسانه فليست في شيء من الكتب المشهورة ( الآفة العاشرة المزاح )

( ۱ ) حدیث لآنمار ، أخاك ولانماز حه: الترمذي وقد تقدم

خ روى عن النبى سلى الله عايه وسلم أنه فال '' " إِنَّى لَأَمْزَحُ وَلَا أَفُولُ إِلَّا حَقًا » إِلاَأَن مشله يقدر على أن يمزح ولا يقول إلا حقا . وأما غيره إذا فتح باب المزاح ، كان غرضه أن يضحك الناس كيفها كان . وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم '' " إنَّ الرَّجُلَ لَيَسَكُلُمُ بِالْكَلِمَةِ يُغَنِّحِكُ بِهَا جُلْسَاءَهُ يَهُوى بِهَا في النَّارِ أَبْعَدَ مِنَ النُّرَيَّا »

وقال عمر رضى الله عنه ، من كثر ضحكه ، قلت هيبته ، ومن مزح استخف به ، ومن أكثر من شيء عرف به ، ومن كثر كلامه كثر سقطه ، ومن كثر سقطه قل حياؤه، ومن قل حياؤه قل ورعه ، ومن قل ورعه مات قلبه ، ولأن الضحك يدل على الغفلة عن الآخرة قال صلى الله عليه وسلم (٣) لَوْ تَمْامَوُنَ مَا أَعْلَمُ لِبَكَيْتُمْ كَنِيرًا وَلَضَحَكَتُمْ قَلِيلًا ،

وقال رجل لأخيه باأخيى ، هل أتاك أنك واردالنار؟ قال : نم ، قال . فَهل أتاك أنك خارج منها ؟ قال : لا فال . ففيم الضحك ؟ قبل فيا رئي ضاحكا حتى مات ، وقال يوسف بن أسباط أقام الحسن ثلاثين سنة لم يضحك . وقبل : أقام عطاء السلمى أربعين سنة لم يضحك . وقبل وفيب بن الورد إلى قوم يضحكون في عيد فطر ، فقال : إن كان هؤلاء قد غفر لهم فيا هذا فعل الشاكرين ، وإن كان لم ينفر لهم فيا هذا فعل الخائفين . وكان عبد الله بن أبي بعلى يقول ، أتضحك ولعل أكفائك قد خرجت من عندالقصار ١ وقال ابن عباس ، من أذنب يقول ، أتضحك ولعل أكفائك قد خرجت من عندالقصار ١ وقال ابن عباس ، من أذنب ذنباوهو يضحك، دخل الناروهو يبكى وقال محد بن واسع: إذاراً يت في الجنة رجلا يبكى ، ألست تعجب من بكائه ؟قبل بلى ، قال . فالذي يضحك في الدنيا ولا يدري إلى ماذا يصيرهو أعجب منه فهذه آفة الضحك . والمذموم منه أن يستغرق ضحكا والمحمود منه التبسم الذي ينكشف فيه السن ، ولا يسمع له صوت . وكذلك كان ضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم ، على قلوص له صعب في الله النبي صلى الله عليه وسلم ، على قلوص له صعب

<sup>(</sup>١) حديث أنى امزح ولاأقول الاحقا : تقدم

<sup>(</sup>٢) حديث ان الرجل ليتكلم بالسكلمة يضحك بهاحلساءه يهوى بها أبعد من اللريا : نقدم

<sup>(</sup>٣) حديث لوتعلمون ماأعلم لضحكتم قليلا ولكيتم كنيرا: متفق عليه من حديث أنس وعائشة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث كان ضحكه التبسم: تقدم

<sup>(</sup> ٥ ) حديث القاسم مولى معاوية أقبل اعرابي الى النبي صلى الله عليه وسلم على قلوص له صعب فسلم فجعل الله عليه وسلم يضحكون منه الله عليه وسلم يضحكون منه

فسلم ، فجعل كلادنا من النبي صلى الله عابه وسلم ليسأله ، يقربه ، فبعيل أصابيه رسول الله صلى الله عليه وسلم يضحكون منه . فنمل ذلك مرارا ثم وتعه فتن اله ، فقيل بارسول الله ، إن الأعرابي قدصر عاقلوسه ، وقد هالى ففال من أم وأفوا هكم ملائي من دمه وأما أداء المزاح إلى سقوط الوقار ، فقد قال عمر رضى الله عنه ، من من من المستنف يه وقال محمد بن المنكدر ، قالت لى أمى ، يابني لا غازح الصبيان فتهون عندم . وقال سعيد ابن العاص لابنه ، يابني لا غازح العبيان فتهون عندم . وقال سعيد عنر بن عبد العزيز رحمه الله تعالى ، اتقواالله وإياكم والمزاح ، فإنه يورث الضغينة ، ويجر الى القبيح . تحدثوا بالقرءان ، وتجالسوا به ، فإن ثقل عادي في فيدي حسن من سديث الرجال ، وقال عمر رضى الله عنه . أندرون لم سمي المزاح مزاحا ؟ قالوا لا ، قال لأنه أزاح صاحبه عن الحق . وقيل لكل شيء بذور ، وبذور العداوة المزاح ، ويقال المزاح مسلبة للنهى ، مقطعة للاصدقاء ،

فإن قلت . قد نقل المزاح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأسما به فكيف ينهى عنه فأقول . إن قدرت على ما قدر عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه ، وهو أن عزح ولا تقول إلاحقا ، ولا تؤذى قلبا ، ولا تفرط فيه ، وتقتصر عليه أحيانا على الندور فلا حرج عليك فيه . ولكن من الغلط العظيم ، أن يتخذ الإنسان المزاح حرفة يواظب عليه ، ويفرط فيه ، ثم يتمسك بفعل الرسول صلى الله عليه وسلم . وهو كمن يدور نهاره مع الزنوج ، ينظر إليهم وإلى رقصهم ، ويتمسك بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم أذن مع الزنوج ، ينظر إلى رقص الزنوج في يوم عيد . وهو خطأ . إذ من الصغائر مايصير كبيرة بالإصرار ، ومن المباحات مايصير صغيرة بالإصرار . فلا ينبغي أن يغفل عن هذا

ففعل ذلك ثلاث مرات ثموقصه فقنله فقيل بارسول الله ان الاعرابي قد صرعه قاوصه فهلك قال نعم وأفواهم ملائى مندمه : ابىالمبارك فىالزهد والرقائق وهوهرسل (١) حديث أذنه لعائشة فى النظر إلى رقص الزنوج فى يوم عيد : تقدم

نعم روى أو هريرة (١) أيهم قالوا يارسول الله، إنك تداعبنا ، فقال « إِنَّى وَ إِنْ ذَاعَبْتُكُمْ الله لَمْ الله عليه وسلم عزح ؟ فقال نعم . قال ها كان مزاحه ؟ قال كان مزاحه : إنه صلى الله عليه وسلم عزح ؟ فقال نعم . قال ها كان مزاحه ؟ قال كان مزاحه : إنه صلى الله عليه وسلم كسا ذات يوم امرأة من نسائه ثوبا واسعا ، فقال لها « أنبسيه وَأُحمدي ، وَجُرِّى مِنْهُ ذَيلا كُذُ يُلِ أَلْمَرُوس ، وقال أنس ، إن النبي صلى الله عليه وسلم (٣) كان من أفكه الناسمع فيأه . وروى (١) أنه كان كثير التبسم . وعن الحسن (٥) قال ، أتت عجوز إلى النبي صلى الله عليه وسلم عليه وسلم ، فقال لها صلى الله عليه وسلم « لاَيدُخُلُ الجُنّة عَجُوزٌ » فبكت فقال « إِنّا أَنْشَأْ نَاهُنّ إِنْشَاءً فَجَمَلْنَاهُن المُنكَ أَبْكَ لَسْت فِعَجُوزُ يَوْمَئِذٍ » قال الله تعالى ( إِنّا أَنْشَأْ نَاهُنّ إِنْشَاءً فَجَمَلْنَاهُن الْبُكَاراً (١))

وقال زيد بن أسلم "أين امرأة يقال لها أم أيمن ، جاءت إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقالت ، إلن روجى يدعوك . قال « وَمَنْ هُو ؟ أَهُو اللّه ي بِعَيْنه بِيَاض ؟ » قالت والله ماين منافق . فقال « بَلَي إِنَّ بِعَيْنِهِ بِيَاضاً » فقالت لاوالله . فقال صلى الله عليه وسلم « مامِن منافق يالاً و بعينه بياض » وأراد به البياض الحيط بالحدقة . و جاءت امرأة أخرى فقالت مأصنع به ؟ يارميول الله ، احملني على بعير . فقال « بَلْ نَحْمِلُك عَلَى أَنْ الْبَعِير » فقالت ماأصنع به ؟ الله الله عليه عليه وسلم « ما مِنْ بَعِيرٍ إِلّا وَهُو النّ بَعِيرٍ » فكان يمزح به الله عليه وسلم « ما مِنْ بَعِيرٍ إِلّا وَهُو النّ بَعِيرٍ » فكان يمزح به

<sup>﴿ ﴾ ﴾</sup> حصيتُ أبي هر مِرة قالوا أنك تداعبنا قال أنيوان داعبتكم فلاأقول الاحقا: الترمذي وحسنه

<sup>(</sup>۲) حديث عطاءان رجلاساً ل ابن عباس أكان رسول الله صلى الله عليه وسلم عزح نقال ابن عباس نعم الحديث: و من الله العراقة من نسائه البسيه واحمدي وجرى منه ذيلا كذيل العروس لم أقف عليه

<sup>(</sup>٣) الناس: تقدم

<sup>(</sup>٤) حديث انه كان كثير النسم

<sup>(</sup> ه ) حديث الحسن لايدخل الجنة مجوز :الترمذي قىالشهائل هكذا مرسلا وآستده ابن الجوزي قيالوفاء منحديث أنس بسند ضعيف

۱ الحدیث زید بن أسلم فی قوله لامر أه یقال لها أم ایمن قالت ان زوجی ید عواد آهو الذی بعینه بیاض الحدیث: الزبیر
 ۱ بن بکار فی کتاب الفکاهة و المزاح و رواه ابن أبی الدنیا من حدیث عبدة بن سهم الفهری مع اختلاف

<sup>(</sup>٧) حديث قوله لامرياة استحملته نحملك على ابن البعير ـ الحديث : ابوداودو الترمذي وصححه من حديث انس بلفظ اناحاجاك على ولد الناقة

<sup>(</sup>۱) الواقعة : ٣٥

وقال أنس ، كان لأبي طلحة ابن يقال له أبو عمير (''وكان رسول الله على الله عليه وسلم في أنيهم ويقول « يَا أَبَا عُمَيْر مَافَعَلَ النَّعَيْرُ » لنغير كان يلعب به وهو فرخ العصفور ، وقالت عائشة رضى الله عنها('') ، خرجت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في غزوة بدر فقال « تَعَالَى حَقَ أُساَقِئَكَ » قشددت درعى على بطنى ، ثم خططنا خطا ، فقمنا عليه واستبقنا ، فسبقنى . وقال « هذه مكان ذى المجاز » وذلك أنه جاء يوما ونحن بذى المجاز ، وأنا جارية قد بعنى أبي بشيء ، فقال أعطينيه ، فأييت وسعيت ، وسعى فى أثرى ، فلم يدركنى . وقالت أيضا ('') ، سابقنى رسول الله صلى الله عليه وسلم فسبقته ، فلما حملت اللحم سابقنى فسبقنى وقال « هذه بيلك » وقالت أيضا رضى الله عنها ('') ، كان عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وسودة بنت زمة ، فصنعت حريرة وجئت به ، فقلت والله لتأ كلن أولاً لطخن به وجهك ، فقالت ما أنا لسودة كلى . فقالت يدى من الصحفة شيئا منه . فلطخت به وجهها ، ورسول الله صلى الله عليه وسلم جالس يبني وبينها . فغفض لها رسول الله ركبتيه لنستقيد منى . فتناولت من الصحفة شيئا ، فسحت به وجهى وجعل رسول الله صلى الله عليه وسلم يضعك

وروى أن الضحاك بن سفيان الكلابى ، (م) كان رجلا دميا قبيحًا ، فاسا بايعه النبى صلى الله عليه وسلم ، قال إن عندى امرأتين أحسن من هذه الحيراء، وذلك قبل أن تنزل

<sup>(</sup>١) حديث أنس أباعمبر مافعل النغير : متفق عليه وعدم فيأخلاق النبوة

<sup>(</sup>٢) حديث عائشة فى مسابقته صلى الله عليه وسلم فى غزوة بدر فسيقها وقال هذه مكان ذى الحجاز : لم جدله أصلا ولم تكن عائشة معه فى عزوة بدر

<sup>(</sup>٣) حديث عائشة سابقني فسبقته : النسائي وابن ماجه وقد تقدم في النكاح

<sup>(</sup> ٤ ) حديث عائشة فى لطخ وجه سودة بحريرة ولطخ سودة وجه عائشة فجعل صلى الله عليه وسلم يضحك الزبير بن بكار فى كناب الفكاهة وأبو يعلى باسناد حيد

<sup>(</sup> o ) حديث أن الضحاك بن سفيان الكلاف قال عندى امر أتان أحسن من هذه الحبراء أفلا أنزل لك عن إحداها فتتروجها وعائشة جالسة قبل أن يضرب الحجاب ففالت أهى أحسن أم أنت فقال بل أما أحسن منها وأكرم فضحك النبي صلى الله عليه وسلم لأنه كان دميا: الزبير بن بكار فى الفكاهة من رواية عبد الله بن حسن مرسلا أو معضلا وللدار قطفي نحو هذه القصة مع عيينة ابن حسن الفزارى بعد نزول الحجاب من حديث أبي هريرة

آيه الحجاب، أولا أمزل لك عن إحداثها صنروجها الوعائشة جالسة تسميع مقالت ، أهى أحسن أم أنت ؟ فقال بل أنا أحسن منها وأكرم . فضعك رسول الله صلى الله عليه وسلم من سؤالها إياه ، لأنه كان ديا

وروى علقمة عن أبى سلمة (١) ، أنه كان صلى الله عليه وسلم يدلع لسانه للحسن بن على عليهما السلام ، فيرى الصبى لسانه ، فيهش له . فقال له عيينة بن بدر الفزارى ، والله ليكونن لى الابن قد تزوج، و بقل وجهه، و ما قبلته قط فقال صلى الله عليه و سلم « إِنَّ مَن ْ لاَ يَرْحَمُ لاَ يُرُحَمُ » فأكثر هذه المطايبات منقولة مع النساء والصبيان . وكان ذلك منه صلى الله عليه و سلم

معالجة لضعف قلوبهم ، من غير ميل إلى هزل ، وقال صلى الله عليه وسلم (٢) مرة لصهيب وبه رمد ، وهو يأكل تمراه أتا كُلُ التَّمْرَ وأنْتَ رَمِدْ؟ ، فقال: إنما آكل بالشق الآخر

بارسول الله . فتبسم صلى الله عليه وسلم · فال بعض الرواة حتى نظرت إلى نواجذه.

وروى "أنخوات بن جبير الأنصارى كان جالسا إلى نسوة من بنى كعب بطريق مكة . فطلع عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال « يَا أَبَا عَبْدِ اللهِ مَالكَ مَعَ النِّسوَةِ ؟ » فقال يفتلن صفيراً لجمل لى شرود . قال فسضى رسول الله صلى الله عليه وسلم لحاجته ، ثم عاد

(۱) حديث أبى سلمة عن أبى هربرة انه صلى الله عليه وسلم كان يدلع لسامه للحسن بن على فيرى الصى لسامه فيم الله فقال عبينة بن بدر الفزارى والله ليكونن لى الابن رجلا فد خرج وجهه ومافيلنه قط فقال ان من لا يرحم لا يرحم :أبو يعلى من هذا الوجه دون ما في آخره من قول عبينة ابن بدر وهو عيينه بن حصن بن بدر ونسب إلى جده وحسكى الخطيب في المهات قولبن في قائل ذلك أحدها انه عيينة بن حصن والنابي انه الأفرع بن حابس وعند مسلم من رواية الزهرى عن أبي سلمة عن أبي هريرة ان الأفرع بن حابس أبصر الني صلى الله عليه وسلم يقبل الحسن فقال ان لى عشره من الولد ما فيلت واحدا منهم فقال رسمول الله صلى الله عليه وسلم عليه وسلم من لا يرحم لا يرحم

( ٢ ) حديث قال لصهيب وبه رمد أنا كل التمر وأنت رمد فقال انما آكل على الشق الآخر فتبسم النبي صلى الله عليه وسلم: ابن ماجه والحاكم من حديث صهيب ورجاله نمات

(٣) حديث ان خوات بن جبير كان جالسا إلى نسوة من بنى كعب بطريق مسكة فطلع عليه النبي صلى الله عليه وسلم فقال ياأبا عبد الله مالك مع النسوة فقال يفتلن ضفيرا لجمل لى شرود سلطديث: الطبرانى فى السكبير من رواية زيد بن أسلم عن خوات بن جبير مع اختلاف ورجاله تقات وأدخل بعضهم بين زيد وبين خوات ربيعة بن عمرو

فقال « مَاأً مَا عَبْد الله أما تَرَكَ ذَلكَ الحُمْلُ الشِّرَادَ بَعْدُ ؟ »قال فسكت واستحييت، وكنت بعد ذاك أنفر و منه كلا وأبته عماء منه عندي قدمت المدينة عربيد. ماندمت المدينة ، قال فرآز، في المسجد يوما أصلى، فإس إلى و فطواد ، وقال ديك تُطَوِّل فَإِنِّي أَنْتَظِرُكُ وَعَالَ اللَّهُ اللَّهُ الله قال • يَاأَبًا عَبْد اللهِ أَمَا تَرَكُ ذَلِكَ آلِهُمَلُ الشّرِادَ بَعْدْ ؟ ، قال فسكت واستحببت ، فقام ، وكنت بعد ذلك أتفرر منه ، حتى لحقني يوما وهو على حمار ، وقد جعل رجليه في شق واحد فقال « أَيَا عَيْد الله أَمَا تَركَ ذَلكَ آلِجْمَلُ الشِّرَادَ بَعْدُ ؟ » فقلت والذي بعثك بالحق ماشرد منذأ سامت فقال « اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللَّهُمَّ اهْدِأْ بَاعَبْدِ اللهِ »قال فحسن إسلامه وهداه الله وكان تعمان الأنصاري (١٠ رجلا مزاحا، فكان يشرب الخرفي المدينه، فيؤتى به إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، فيضربه بنعله ، و يأمر أصحابه فيضربونه بنعالهم . فلما كثر ذلك منه ، قال له رجِل من الصحابة: لمنك الله. فقال له النبي صلى الله عليه وسلم « لاَ تَفَمَّلُ فَإِنَّهُ يُحِبُّ الله وَرَسُولَهُ ، وكان لامدخل المدينة رسل ولا طرفة إلا اشترى منها ، ثم أتى بها النبي صلى الله عليه وسلم ، فيقول يارسول الله ، هذا قداشتريته لك ، وأهديته لك . فإذا جاءصاحبها يتقاضاه بالثمن ، جاء به إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، وقال يارسول الله ، أعطه ثمن متاعه . فيقول له صلى الله عليه وسلم « أو كم " تُهده لَنَا ؟ ، فيقول بارسول الله ، إنه لم يكن عندى ثمنه ، وأحببت أن تأكل منه . فيضعك النبي صلى الله عليه وسلم ، ويأمر لصاحبه بثمنه فهذه مطايبات يباح مثلها على الندور ، لاعلى الدوام . والمواظبة عليها هن ل مندموم ، وسبب للضحك الميت للقلب

## الآفة الحادبة عثرة

السخوية والاستهزاء

وهذا محرم مهمًا كان مؤذيا ، كما قال تمالى ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُو الْاَيَسْخَرُ ۚ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ

<sup>(</sup>١) حديث كان نعيان رجلا مزاحا وكان يشرب فيؤتى به إلى النبي صلى الله عليه وسلم فيضربه الحديث وفيه أنه كان يشتري النبيء ويهديه الى النبي صلى الله عليه وسلم نم يجى بصاحبه فيقول اعطه ثمن متاعه ما الحديث: الزبير بن بكار في الفسكاهة ومن طريقه ابن عبد البر من رواية محمد ابن عمرو بن حزم مرسلا وقد نقدم أوله المنتجزاء ﴾

عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ ولا نِسَاء مِنْ نِسَاء عَسَى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ (١) ومعنى السخرية الاستهانة والتحقير ، والتنبيه على العيوب والنقائص ، على وجه يضحك منه . وقد يكون ذلك بالحاكاة في الفعل والقول ، وقد يكون بالإشارة والإيماء . وإذا كان بحضرة المستهزأ به ، لم يسم ذلك غيبة ، وفيه معنى الغيبة . قالت عائشة رضى الله عنها ، (١) ما كيت إنسانا افقال لى النبي صلى الله عليه وسلم « وَالله مَا أَحَبُ أَنِّي حَاكَيْتُ إِنْسَانًا وَلَى كَذَا وَكَذَا » وقال ابن عباس في قوله تمالى: ( يَاقَ "بَلَتَنَا مَالْهَذَا ٱلْكَتِبَابِ لاَ بُغَادِرُ صَغِيرَاةً وَلا كَبيرَةً إِلاَّ أَحْصَاهَا (٢٠) إن الصغيرة التبسم بالاستهزاء بالمؤمن، والكبيرة القهقهة بذلك. وهــذا إشارة إلى أن الضحك على الناس من جلة الذنوب والكبائر . وعن عبد الله بن زمعة (٢٠) أنه قال ، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو يخطب ، فوعظهم في ضحكهم من الضرطة فقال « عَلاَمَ يَضْحَكُ أَحَدُكُمْ مِمَّا يَفْعَلُ! » وقالصلى الله عليه وسلم "" « إِنَّ ٱلْمُسْتَهُزْ بَينَ بِالنَّاسُ مُفْتَحُ لِأَحَدِهِمْ بَابْ مِنَ الْجُنَّةِ كَيْقَالُ هَلْمٌ هَلُمَّ فَيَجِيءَ بِكُرَّ بِهِ وَغَمَّهِ فَإِذَا أَتَاهُ أَغْلِقَ دُونَهُ ثُمَّ مُفْتَحُ لَهُ بَابُ آخَرُ فَيُقَالُ هَلُمَّ هَلُمَّ هَلُمَّ فَيَجِيءٍ بَكُر به وَغَمِّهِ فَإِذَا أَتَاهُ أَغْلِقَ دُونَهُ أَفَا تَزَالُ كَذَلِكَ حَتَّى إِنَّ الرَّجُلَ لَيُفْتَحُ لَهُ ٱلْبَابُ فَيُقَالُ لَهُ هَلُمَّ هَلُم فَلَا يَاتِيه ، وقاًل معاذ بن جبل ؛ (<sup>۱)</sup> قال النبي صلى الله عليه وسلم « مَنْ عَيَّرَ أَخَاهُ بِذَ نب ِ فَدْ تَابَ مِنْهُ كُمْ ۚ يَمُتُ حَتَّى يَعْمَلُهُ » وكل هذا يرجع إلى استحقار الغير ، والضحاك عليه استهانة به واستصفاراً له . وعليه نبه قوله نعالى (عَسَى أَنْ يَكُو نُوا خَيْرًا مِنْهُمْ (٣) ) أي لاتستحقره استصغارا ، فلمله خير منك . وهذا إنما يحرم في حق من يتأذي به .

<sup>(</sup>۱) حدیث عائشه حکیت انسانا فقال لی النبی صلی الله علیه وسسلم ما یسر نی ای حاکیت انسانا و لی کذ وکندا: أبو داود والترمذی وصحه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث عسدالله بن زمعة وعظهم في الصحك من الضرطة وقال علام يضحك أحدكم بما يفعل: متعق عليه

<sup>(</sup>٣) حديث أن الستهزئين بالناس يفتح لأحدهم باب من الجنة فيقال هلم هلم فيجى، بكر به و عمه فاذا جاء أعلق دونه - الحديث : ابن أبى الدنيا في الصمت من حديث الحسن مرسلا ورويناه في عمانيات المجيب من رواية أبى هدية أحداله المكن عن أنس

<sup>(</sup>٤) حديث معاذبن جبل من عبر أخاه بذنب قدتاب منه لميت حتى يعمله: الترمذي دون قوله قدتاب ممهوقال حسن عريب وليس اسناده عتصل قال الترمذي قال أحمد بن منع قالوا من دنب قدناب منه

<sup>(</sup>۱) الحجرات: ١١ (٢) الكهف: ٩٤ <sup>(٣)</sup> الحجرات: ١١

واما من جعل نفسه مسخرة ، وربما فرح من أن يسخر به ، كانت السخرية في حقمه من جملة المزاح ، وقد سبق مايدم منه وما يمدح . وإنما المجرم استصغار يتأذى به المستهزأ به لما فيه من النحقير والمهاون ، وذلك تارة بأن يضحك على كلامه إذا تخبط فيه ولم ينتظم أو على أفعاله إذا كانت مشوسة ، كالضحك على خطه ، وعلى صنعته ،أو على صورته وخلقته إذا كان قصيرا، أو ناقصالعيب من العيوب. فالضحك من جميع ذاك داخل في السخرية النهى عنها

## الآفة الثانية عثرة

#### إفشاء السر

وهو منهى عنه ، لما فيه من الإِبداء ، والتهاوف بحق المعارف والأصدقاء . قال النبي صلى الله عليه وسلم ('' « إِذَا حَدَّتَ الرَّجُلُ الحَدِيثَ ثُمَّ الْتَفَتَ فَهِي أَمَانَةٌ "وقال '' مطلقا « الحَديثُ بيْنَكُمْ أَمَانَةٌ " وقال الحسن وإن من الخيانة أن تحدث بسر أخيك

ويروى أن معاوية رضي الله عنه ، أسر إلى الوليد بن عتبة حديثا . فقال لأبيه ، ياأبت إن أمير المؤمنين أسر إلى حديثا ، وما أراه يطوى عنك مابسطه إلى غيرك . قال فلا تحدثنى به ، فإن من كتم سره كان الخيار إليه ؛ ومن أفشاه كان الخيار عليه . قال . فقلت ياأبت ، وإن هذا ليدخل بين الرجل وبين ابنه ؟ فقال: لا والله يابنى ، ولكن أحب أن لا تذلل لسانك بأحديث السر . قال : فأتيت معاوية فأخبرته ، فقال . ياوليد ، أعتقك أبوك من رق الخطأ فإفشاء السر خيانة ، وهو حرام إذا كان فيه إضرار ، ولؤم إن لم يكن فيه إضرار وقد ذكر نا ما يتعلق بكمان السر في كتاب آداب الصحبة ، فأغنى عن الإعادة

## الآفة الثالثة عشرة

#### الوعد الكاذب

فإن اللسان سباق إلى الوعد، ثم النفس ربما لاتسمح بالوفاء، فيصير الوعد خلفا، وذلك

<sup>﴿</sup> الآنة الناسة عشرة افشاء السر ﴾

<sup>(</sup>١) حديث اداحدت الرجل بحديث ثمالتفت فهي أمانة: أبوداود والثرمذي وحسنه من حديث جابر

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الحديث بينكم أماة : ابن أبي الدنيا من حديث ابن شهاب مرسلا ( ٢ ) حديث الحادب )

من أمارات النفاق قال الله تعالى ( يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِا لَهْقُودِ ('') وقال صلى الله عليه وسلم ('' « الْعِدَةُ عَطِيةٌ " » وقال صلى الله عليه وسلم ('' « الْوَأَى مِثْلُ الدَّيْنِ أَوْ أَفْضَلُ " والوأى الوعد . وقد أثنى الله تعالى على نبيه اسمعيل عليه السلام ، في كتابه العزيز ؛ فقال والوأى الوعد . وقد أثنى الله تعالى على نبيه اسمعيل عليه السلام ، في كتابه العزيز ؛ فقال وإنه كان صادِق الوعد ('') قيل إنه وعد إنسانا في موضع ، فلم يرجع إليه ذلك الإنسان بل نسى . فيقي إسمعيل انذين وعشرين يوما في انتظاره

ولما حضرت عبد الله بن عمر الوفاة قال ، إنه كان خطب إلى ابنتي رجل من قريش وقد كان مني إليه شبه الوعد ، فو الله لا ألتي الله بثلث النفاق ، أشهدكم أنى قد زوجته ابنتي لا وعن عبد الله بن أبي الخنساء قال بابعت النبي صلى الله عليه وسلم قبل أن يبعث ، وبقيت له بقية ، فواعدته أن آتيه بها في مكانه ذلك ، فنسيت يومي والغد ، فأتيته اليوم الثالث وهو في مكانه ، فقال « يا فتي لقد شقق ش عَلَي الناهم أنا مُنذُ ثَلاَث النبيه ، فقال « يا فتي لقد شقق ش عَلَي الناهم أنا مُنذُ ثَلاَث النبيه وقيل لإبراهيم الرجل يواعد الرجل الميعاد فلا يجيء ، قال . ينتظره إلى أن يدخل وقت الصلاة التي تجيء وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) إذا وعد وعدا قال « عَسَى » وكان ابن مسعود لا يعد وعدا إلا و يقول إن شاء الله ، وهو الأولى ثم إذا فهم مع ذلك الجزم في الوعد ، فلابد من الوفاء ، إلا أن يتعذر . فإن كان عند الوعد عازما على أن لا يني ، فهذا هو النفاق ،

وقال أبو هريرة ، قال النبي صلى الله عليه وسلم (ع) « ثَلاَتُ مَنْ كُنَ فِيهِ فَهُوَ مُنَا فَقُ و إِنْ صَامَ وَصَلَى وَزُعَمَ أُنَّهُ مُسْلِمٌ إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ وَ إِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ وَ إِذَا أَنْتُمِنَ خَانَ »

<sup>(</sup>۱) حديث العدة عطية :الطبرانى فىالأوسط من حديث قبات بن أشم بسند ضعيف و أبو تعيم فى الحلية من حديث ابن مسعسود ورواه ابن ابى الدنيا فى السمت و الحرائطى فى مسكارم الأخلاق من حديث الحسن مرسلا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الوأى مثل الدين أو أَفضَل : ابن أبي الدنيا في الصمت من رواية أبن لهيعة مرسلا وقال لو أي يعنى الوعد ورواه أبو منصور الديلسي في مسند الفردوس من حديث على بسند ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث عبد الله بن أبى الحنساء بايعت النبى صلى الله عليه وسلم فوعدته أن آتيه بها فى مكانه ذلك فسبب يوسى والغد فأميته اليوم الثالث وهو فى مكانه فقال يابني قد شفقت على أنا هبها منذ ثلاث انظرك زواه ابو داود واختلف فى اسناده وعال ابن مهدى ما اظن ابراهيم ابن طهاب الا اخطأ هيه

<sup>(</sup> ع ) حسيت كان إدا و عد و عدا وال عسى : لم احد له اصلا

<sup>(</sup> ٥ ) حديث ابي هريره ثلاث من كن فيه فهو سافق ـ الحديث : وفيه إذا وعد الحلف متفق عليه وقد تقدم

<sup>(</sup>۱) المائدة: ١ (٧) مريم: ٤٥

وقال عبدالله بن عمر و رضى الله عنهما ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) « أَرْ نَعْ مَنْ كُنَّ فِيهِ خَلَة مِنْ النَّفَاقِ حَتَى يَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ فِيهِ خَلَة مِنْ النَّفَاقِ حَتَى يَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ كَانَ فِيهِ خَلَة مِنْ النَّفَاقِ حَتَى يَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ كَانَ فِيهِ خَلَة مِنْ النَّفَاقِ حَتَى يَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ كَانَ فِيهِ خَلَة مِنْ النَّفَاقِ حَتَى يَدَعَهَا إِذَا حَدَّثَ كَانَ فِيهِ خَلَة مِنْ النَّفَاقِ حَتَى يَدَعَها إِذَا عَلَم مَن وعد كَذَبَ وَإِذَا عَامَم عَنْ مَعْ عَلَى عَنْ مَا عَلَى عَنْ مَا عَلَى عَنْ الوفاء ، فعن له عذر وهو على عن ما الوفاء ، أو ترك الوفاء عن غبر عذر . فأما من عن م على الوفاء ، فعن له عذر منعه من الوفاء ، لم يكن منافقا ، وإن جرى عليه ماهو صورة النفاق .

ولكن ينبغى أن يحترز من صورة النفاق أيضا ، كا يحترز من حقيقته . ولا ينبغى أن يجعل نفسه معذورا من غير ضرورة حاجزة ، فقد روى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) ، كان وعد أبا الهيثم بن التيهان خادما ، فأنى بثلائة .ن السبي ، فأعطى ائنين و بق واحد فأتت فاطمة رضى الله عنها تطلب منه خادما و تقول . ألا ترى أثر الرحى بيدى ؟ فـذكر موعده لأبى الهيثم ، فجعل يقول «كَيْفَ بَمَوْعِدِي لاَبِي الْهُيْثَمَ ، فاتره به على فاطمة ، لما كان قد سبق من مو عده له ، مع أنها كانت تدير الرحى بيدها الضعيفة .

("" ولقد كان صلى الله عليه وسلم جالسا يقسم غنائم هوازن بحنين ، فوقف عليه وجل من الناس ، فقال إن لى عندلئمو عدايارسول الله ، فال «صدَفْتَ فَاحْتَكُمْ مَاشِئْتَ » فقال أحتكم ثمانين ضائية وراعيها . قال «هي لَكَ » وقال « احْتَكَمْتَ بَسِيراً وَلَصَاحِبَةُ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلاَمُ الَّتِي دَلَّتُهُ عَلَى عِظاَمِ يُوسُفَ كَا نَتْ أَحْزَمَ مِنْكَ وَأَجْزَلَ حُكُماً مِنْكَ حِين حَكَمَها مُوسَى عَلَيْهِ السَّلاَمُ السَّلاَمُ السَّلاَمُ السَّلاَمُ السَّلاَمُ السَّلاَمُ السَّلاَمُ اللهَ السَّلاَمُ اللهَ السَّلاَمُ اللهَ السَّلاَمُ اللهَ السَّلاَمُ اللهَ السَّلاَمُ اللهُ السَّلاَمُ اللهُ السَّلاَمُ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) حديث عندالله بن عمرو اربع من كن فيه كان منافقاً ــ الحديث منفق عليه

<sup>(</sup>٣) حديث أنه كان جالسا يقسم غنائم هوازن بحنين فوقف عليه رجل فقال أن لى عندك موعدا قال صدقت فاحتم ما شئت ـ الحديث: وفيه لصاحبة موسى التى دلته على عظام يوسف كانت أحزم منك ـ الحديث: ابن حبان والحاسم في المستدرك من حديث أبي موسى مع الحتلاف قال الحاكم صحيح الاسناد وفيه نظر

قبل فكان الناس بضعفون ما احتكم به حتى جعل مثلا ، فقيل أشح من صاحب الثمانين والراعى وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « لَيْسَ النَّالُفُ أَنْ يَعدَال جُلُ الرَّجُلُ الرَّجُلُ وَفِي نِيَّتِهِ أَنْ بَنِي » وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (أَخَاهُ وَفِي نِيَّتِهِ أَنْ بَنِي قَلَمْ بَجِدْ قَلا إِنْمَ عَلَيْهِ » وفي لفظ آخر « إِذَا وَعدَ الرَّجُلُ أَخَاهُ وَفِي نِيَّتِهِ أَنْ بَنِي قَلَمْ بَجِدْ قَلا إِنْمَ عَلَيْهِ »

# الآفة الرابعت عشرة

#### الكذب في القول واليمن

وهو من قبائح الذنوب ، وفواحش الميوب . قال اسماعيل بن واسط ، سمعت أبا بكر الصديق رضى الله عنه يخطب بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال . (٢) ، قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال . (٢) ، قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مقامى هذا عام أول ، ثم بكى وقال « إِباً كُمْ وَالْكَذِبَ فَإِنّهُ مَعَ اللهُ عليه وسلم « إِنّ اللهُ عُور وَهُمَا في النّارِ » وقال أبو أمامة . (٢) ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إِنّ أَلْكَذِبَ بَابُ مِنْ أَ "بو اب النّفاق » وقال الحسن . كان يقال إن من النفاق اختلاف السر والعلانية ، والقول والعمل ، والمدخل والمخرج ، و إن الأصل الذي بني عليه النفاق الكذب وقال عليه السلام (٤) « كُبُرَتْ خِياً نَةً أَنْ ثُمَدّت أَخَالَة حَدِيثاً هُو لَكَ بِهِ مُصَدّق وَأَ نْتَ لَهُ وقال عليه السلام (٤) « مُصَدّق وَأَ نْتَ لَهُ

(١) حديث ليس الخلف أن يعد الرجل الرحل ومن نيته أن يني وفي لفظ آخر إذا وعد الرجل أخاه وفي نيته أن بني فلم يجد فلا اثم عليه: أبو داود والترهذي وضعفه من حديث زيد بن أرقم باللفظ الثاني الا أنهما قالا فلم يف

( الآفة الرابعة عشرة السكذب في القول واليمين )

(٧) حديث أبى بكر الصديق قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مقامى هذا عام أول ثم بكى وقال الآكم والكذب ــ الحدبث : ابن ماجه والنسائى فى البوم والليسلة وجعله المصنف من رواية اسماعيل بن أوسط عن أبى بكر وانما هو أوسط بن اسماعيل بن أوسط واسناده حسن

(٣) حديث أبى أمامة ان الكذب باب من ابواب النفاق : ابن عدى فى الدكامل بسند ضعيف وفيه عمر بن موسى الوجيهى ضعيف جداويغى عنه قوله صلى الله عليه و سلم ثلاث من كن فيه فه و منافق و حديث أربع من كن فيه كان منافقا قال فى كل منهما وإذا حدث كذب وها فى الصحيحين وقد تقدما فى الآفة التى قبلها عديث كبرت خيانة ان تحدث أخاك حديثا هولك به مصدق وأنت أله كاذب البخارى فى كتاب الأدب

ع) حديث كبرت خيانة ان تحدث آخاك حديثا هولك به مصدق وآنت له كاذب: البخارى فى كتاب الأدب
 المفرد وابو داود من حديث سفيان بن اسيد وضعفه ابن عدى ورواه احمد والطبرانى من
 حديث النواس بن سمان باسناد جيد

به كَاذِبْ ، وقال ابن مسمود ، قال النبي صلى الله عليه وسلم ('' « لَا نَزَال الْعَبْدُ يَكُذْبُ وَ يَكُذُبُ مُ وَيَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى 'يَكُنْتَ عِنْدَ الله كَذَّابًا ،

وقال صلى الله عليه وسلم (`` «مَا حَلَفَ خَالِفَ بِاللهِ فَأَدْ خَلَ فِهَامِثْلَ جَنَاح بَعُوضَةٍ إِلاَّ كَا نَتُ اللهُ كَا نَتْ اللهُ عَلَيْهِ إِلَى يَوْمِ الْفَيَامَةِ » وقال أبو ذر ( ( ) ) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ثَلاَثَة " يُحَرُّهُ مَ اللهُ مَ كَانَ فِي فَعْةٍ فَعَلَى أَصْحَالِهِ فَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى أَصْحَالِهِ فَي اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ عَلَيْهُ وَال

<sup>(</sup>١) حديث ابن مسعود لايزال العبد يكذب حتى يكنب عند الله كذابا: منفق عليه

<sup>(</sup>۲) حديث مر برجلين يتبا يعان شاه و يحالهان ـ الحديث : وفيه فقال اوجب احدها بالاثم والكفارة ابو الفتح الازدى في كتاب الاسماء المفردة من حديث ناسخ الحضرمي وهكذا رويناه في إقالي البير البخاري هكذا في التاريخ وقال ابو حاتم هو عبد الله بن ناسخ

<sup>(</sup>٣) حديث السكذب ينقص الرزق: أبو الشيخ في طبقات الاصبهانيين من حديث أبي هريرة ورويناه كدلك في مشيحة القاضي أبي بكر واسناده ضعيف

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أن النجارهم الفجار ـ الحديث : وفيه و يُحدّثون فيكذبون أحمد والحاكم وقال محيح الاستاق واليهق من حديث عبد الرحمن بن شل

<sup>(</sup> o ) حديث ثلاثة نفرلا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم المنان بعطيته والمتقبق سلعته بالخلف الكاذب و السبل ازاره : مسلم من حديث أبى ذو

<sup>(</sup> ٦ ) حديث ما حلف حالف بالله فأدخل فيها مثل جناح بعوضة الاكانت نسكتة فى قلبه إلى يوم القيامة الترمذي والحاكم وصحح اسناده من حديث عبد الله بن أنيس

<sup>(</sup>٧) حديث أبى ذر ثلاثة يحبهم الله \_ الحديث وفيه وثلاثة يشنؤهم الله التاجر أو البائع الحلاف أتحمدواللفظ له وفيه ابن الاحمس ولا يعرف حاله ورواه هو والنسائي بلفظ اخر باسناد جيد والنسائي من حديث أبى هريرة أربعة يبغضهم الله البياع الحلاف \_ الحديث: واستاده جيد

وقال صلى الله عليه وسلم (" و رَا " يَتُ كَأَنَّ رَجُلاً جَاء بَى فَقَالَ لَى فَمْ فَقُمْتُ مَعَهُ فَإِذَا مِرَجُلَيْنِ الْحَدُهُمَ قَالِمْ عَرْبُ جَالِسٌ بِيدِ الْقَائِمِ كَلُوْبَ مِنْ حَدِيدٍ يُلْقِمُهُ فِي شِدْقِ أَنَا بِرَجُلَيْنِ الْحَدُهُمَ آ فَا لَا خَرُ جَالِسٌ بِيدِ الْقَائِمِ كَلُوْبَ مِنْ حَدِيدٍ يُلْقِمُهُ فِي شِدْقِ النّا بِي فَيَجْذِبُهُ حَتَى يَبْلُغَ كَاهِلَهُ ثُمَّ بَجُذِبُهُ فَيُلْقِمُهُ الْجُانِبُ الْآخَرَ فَيَمُدُهُ فَإِذَا مَدَّهُ رَجَعَ اللّه عَلَيْهُ مَتَى يَبْلُغَ كَاهِلَهُ ثُمَّ بَجُذِبُهُ فَيَالْقِمُهُ الجُانِبُ اللّهَ عَلَيْهِ مِلْ يَعْدَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ الله عليه وسلم، فقلت يونِم القيامة هو وعن عبد الله بن جراد قال ، (" سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقلت يارسول الله ، هل يزنى المؤمن ؟ قال « قَدْ " يَكُونُ ذَلِكَ » قال يانبي الله ، هل يكذب المؤمن على الله عليه وسلم بقول الله تمالى ( إِنَّمَا يَفْتَرَى الْكَذِبَ الذِّينَ كَلَيْوُ مِنُونَ عَلَيْهُ وَاللّهُ مَا اللهُ عَلَيْهِ وسلم الله عليه وسلم (الله عليه وسلم الله عليه وسلم (الله عليه وسلم على الله عليه وسلم (الله عليه وسلم على الله عليه وسلم (الله عليه وسلم فَقَلْتُ يَوْنَ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ مِنَ النّفَاقِ وَفَوْ جِي مِنَ الزّنَا وَلِسَانِي مِنَ النّهُ عَلَيْهِ مِنَ النّفَاقِ وَفَوْ جِي مِنَ الزّنَا وَلِسَانِي مِنَ النّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلُهُ وَعَائِهُ وَ اللّهُ مُ مَا إِنّهُ وَلَهُ عَلَيْهُ مِنَ النّفَاقِ وَفَوْ جِي مِنَ الزّنَا وَلِسَانِي مِنَ النّهُ عَلَيْهِ وَالْمُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ مِنَ النّفَاقِ وَقَوْ وَعَلَيْهِ مِنَ الزّنَا وَلِسَانِي مِنَ الزّنَا وَلِسَانِي مِنَ الرّبَا وَلِلْهُ عَلَيْهُ وَلَالُولُولُهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَالُهُ عَلَيْهُ وَلِكُولُولُ اللّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) حديث ويل للذي يحدث فيكذب ليضحك به القوم ويل له ويل له: أبو داودوالترمذي وحسنه والنسائي في الكبري من رواية بهزبن حكيم عن أبيه عن جده

<sup>(</sup>٣) حديث رأيت كأن رجلا جاءنى قفال لى قم ففمت معه فاذا أنا برجلين أحدهاقائم والآخر جالس بيدالقائم كلـوب من حديد يلقمه فى شدق الجالس ــ الحديث : البخارى من حديث ممسرة ابن جندب فى حديث طويل

<sup>(</sup>٣) حديث عبد الله بن جراد أنه سأل النبى صلى الله عليه وسلم هل يزنى المؤمن قال قد يكون من ذلك قال هل يكذب قال لا ـ الحديث ; ابن عبد البر فى التمييد بسند ضعيف ورواه ابن أبى الدنيا . في الصمت مقتصرا على السكذب وجعل السائل أبا الدرداء

<sup>(</sup>٤) حديث أبى سعيد اللهم طهر قلمي من النفاق وفرجى من الزنا ولسانى من الكذب هكذا وقع في نسخ الاحياء عن ابن سعيد واتمها هو عن أم معبد كذا رواه الخطيب في التاريخ دون قوله وفرجى من الزنا وزاد وعملى من الرياء وعينى من الخيانة واسناده ضعيف

<sup>1.0:</sup> Usil (1)

وقال صلى الله عليه وسلم ('' « ثَلاَ ثَكَلَّهُ اللهُ وَلاَ يَنْظُرُ إِلَيْهُ وَلاَ يُزَكِّيهُ وَلَا عُبَر الله عليه وسلم الله عليه وسلم إلى بيتنا وأنا صبى صغير ، ف ذهبت لألعب ، فقالت أى ، معتلم الله عليه وسلم إلى بيتنا وأنا صبى صغير ، ف ذهبت لألعب ، فقالت أى ، ياعبد الله ، تمال حتى أعطيك فقال صلى الله عليه وسلم « وَمَا أَرَدْتِ أَنْ تُعْطِيه ؟ » قالت تمرا فقال «أَمَا إِنَّكَ لَوْ لَم وَ تَفْعَلَى كُذَبَة » وقال صلى الله عليه وسلم (" « لَوْ أَفَاء فقال «أَمَا إِنَّكَ لَوْ لَم وَ تَفْعَلَى لَكُتَبَت عَلَيْك كُذَبَة » وقال صلى الله عليه وسلم (الله وَالله وَال

<sup>(</sup>۱) حدیث تلائه لا بکلمهم الله و لا ینطر الیهم الحدیث: و ویه و الامام الکذاب مسلمین حدیث آبی هر برة (۲) حدیث عبد الله بن عامی حاء رسول الله صلی الله علیه وسلم إلی بیتنا و أناصبی صغیر فذهبت لألعب فعالت أمی یاعبد الله نعال أعطیك ففال و ما أردن ان تعطیه قالت تمرا ففال ان لم نفعلی کنبت علیك كنبت علیك حکدبة رواه أبو داود و فه من لم بسم و قال الحاكم ان عبد الله بن عامی و له فی حیاته صلی الله علیه و سلم و لم یسمع منه فلت و له شاهد من حدیث أبی هر برة و ابن مسعود و رجالهما نفات الا أن الرهری لم یسمع من أبی هر برة

<sup>(</sup>٣) حديث لوأفاء الله على نعما عدد هذا الحصى لفسمنها بينكم ثم لآنجدونى بخيلا ولاكذاباولاجبانا:رواه مسلم ونقدم في أخلاق السبوة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ألا أُنبئكم بأكبر الكبائر \_الحديث : وفنيه آلا وقولالرورمتفق عليهمن حديث آبى بكرة

<sup>(</sup> o ) حديث ابن عمر ان العبد ليكذب الكذبة فينباعد اللك عنه مسيرة ميل من نتن ما عاء به الترمذي وقال حسن غريب

<sup>(</sup>٦) حديث أنس تقباوا الى بست أنقبل لكم بالحنة إذا حدث أحدكم فلا يكذب الحديث: الحاكم فى المستدرك والحرائطي فى مكارم الأخلاق وفيه سعد بن سنان ضعفه أحمد. والنسائي ووثقه ابن معين ورواه الحاكم بنحوه من حديث عبادة بن الصامت وقال صحيح الاسيناد

وقال صلى الله عليه وسلم ''' « إِنَّ لِلشَّيْطَانِ كَحَلاً وَلَمُوقًا وَنَشُوقًا أَمَّا لَعُوفَهُ فَا ْلَـكَذِبُ وَأَمَّا نَشُونُهُ فَالغَضَبُ وَأَمَّا كَعَلُهُ وَالنَّوْمُ ،

وخطب عمر رضي الله عنه يوما فقال ، (٢) قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم كقيلى هذا فيكم ، فقال و أَحْسِنُوا إِلَى أَصْحَا بِى ثُمَّ الَّذِينَ يَاوُنَهُمْ ثُمَّ يَفْشُو الْكَذِبُ حَتَى فَعْلِفَ النَّهِ عليه في فَعْلِفَ النَّهِ عليه وسلم (٣) و مَنْ حَدَّتَ عَنِي بِحَدِيثٍ وَهُو يَرَى أَنَّهُ كَذِبْ فَهُو أَحَدُ الْكَاذِبِينَ » وقال النبي صلى الله عليه وسلم (٣) و مَنْ حَدَّتَ عَنِي بِحَدِيثٍ وَهُو يَرَى أَنَّهُ كَذِبْ فَهُو أَحَدُ الْكَاذِبِينَ »

وقال صلى الله عليه وسلم '' َ مَنْ حَلَفَ عَلَى عَينِ بِإِشْمِ لِيَقْتَطِعَ بِهَا مَالَ أَمْرِىءَ مُسْلِمِ بِغَبْرِ حَقَّ أَقَى الله عليه وسلم '' ، أنه حقق أقى الله عليه وسلم '' ، أنه رد شهادة رجل فى كذبه كذبها . وقال صلى الله عليه وسلم '' « كُلِّ خَصْلَةٍ بُطْبَعُ أَوْ يَطُوِى عَلَيْهَا الله عليه والله عليه وسلم '' « كُلِّ خَصْلَةٍ بُطْبَعُ أَوْ يَطُوِى عَلَيْهَا الله عليه والله عليه وسلم '' « كُلِّ خَصْلَةٍ بُطْبَعُ أَوْ يَطُوِى عَلَيْهَا الله عليه والله والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله والله عليه والله عليه والله والله عليه والله وا

وقالت عائشة رضى الله عنها (٧) ما كان من خلق أشد على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من الكذب. ولقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يطلع على الرجل من أصحابه على الكذب، فما ينجلى من صدره حتى يعلم أنه قد أحدث تو بة لله عز وجل منها .

<sup>(</sup>١) حديث أن الشيطان كالرولعوقا - الحديث: الطبراني وأبو بعيم من حديث أنس سند ضعيف وقد تفدم

رُ ﴿ ﴾ عدرت خطب عمر بالجابية \_ الحديث : وفيه ثم يَعشُو الكُذُب الترمذي وصححه والنسائي في الكبرى من رواية ابن عمر عن عمر

<sup>(</sup>٣) حديث من حدث محديث وهو يرى انه كذب فهو آحد الكذابين سلم في مقدمة صحيحه من حديث سرة بن جندب

<sup>(</sup> ٤ ) حديث من حلف على عين مأثم ليقتطع بها مال امرى مسلم الحديث: منفق عليه من حديث ابن مسعود

<sup>(</sup> ٥ ) حديث انه رد شهادة رجل فى كذبة كذبها : ابن أبى الدنيا فى الصمت من رواية موسى بن شيبة مرسلا وموسى روى معمر عنه مناكير قاله أحمد بن حنيل

<sup>(</sup> ٣ ) حديث على كل خصلة يطبع أو يطوى عليها المؤمن الا الحيانة والكذب: ابن ابي شبية في الصنف من حديث أبي امامة ورواه ابن عدى في مقدمة الكامل من حديث سعد ابن أبي وقاص و ابن همر أيضا وأبي أمامة أبضا ورواه ابن أبي الدنيا في الصمت من حديث سعد من فو عاومو قو فا والموقوف أشبه بالصواب قاله الدار قطني في العلل

<sup>(</sup>٧) حديث ما كانه من خلق الله شي «أشد عند أسحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من السكذب ولقد كان يطلع على الرجل من أسحابه على السكذب في ينحل من صدره حتى يعلم أنه قد أحدث الله منها توبة أحمد من حديث عائشة ورجاله ثقات الاأنه قال عن ابن أبي مليسكة أو عبره وقد رواه إن الشيخ في الطبقات بقال ابن أبي مليكة ولم يشك وهو صبح

وقال موسى عليه السلام : يارب ، أي عبادك خير لك عملا ؟ قال من لا يكذب لسانه ، ولا يفجر قلبه ، ولا يزنى فرجه . وقال لقمان لابنه يابنى ، إياك والكذب ، فإنه شعى كلحم العصفور ، عما قِليل يقلاه صاحبه .

وقال عليه السلام في مدح الصدق (() « أَرْ بَعْ إِذَا كُنَّ فِيكَ فَلَ يَضُرُكَ مَا فَاتَكَ مِنَ الدُّ نَيَا صِدْقُ الحُدِيثِ وَحِفْظُ الْأَمَا نَةِ وَحُسْنُ خُلُقٍ وَعِفَّةُ طُعْمَةٍ »وقال أبو بكر رضى الله عنه (() في خطبة بعد وفاة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسلم مثل مقامي هذا عام أول ؛ ثم بكي وقال « عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقَ فَإِنَّهُ مَعَ البِرِّوهُمَا في الجُنَّةِ » وقال معاذ . قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم (() ( أوصيك بتَقُوى الله في الجُنَّةِ » وقال معاذ . قال لى رسول الله صلى الله عليه وسلم (() ( أوصيك بتَقُوى الله قوصدْق الحُديث وَأَدَاء الأَمَا نَهُ وَالْوَقَاء بِالْمَهْدِ وَبَذْلِ السَّلاَمِ وَخَفْضِ الجُنَاجِ »

<sup>(</sup>١) حديث أربع إذا كن فيك فلا يضرك مافاتك من الدنيا صدق الحديث .. الحديث : الحاكم والحرائطي في مكارم الاخلاق من حديث عبد الله بن سمروفيه ابن لهيعة

<sup>(</sup>٢) حديث أبى بكر عليكم بالصدق فانه مع البروهما في الحنة ابن ماحه والنسائي في أليوم والليلة وقد تقدم بعضه في أول هذا النوع

<sup>(</sup>٣) حديث معاذ أوصبك بنقوى الله وصدق الحسديث: أبو نعم في الحلية وقد نقدم

۲۷: ابراهیم : ۲۷

وقيل لخالد بن صبيح، أيسمى الرجل كاذبا بكذبة واحدة؟ قال نعم. وقال مالك بن دينار، قرأت في بعض الكتب، مامن خطيب إلا و تعرض خطبته على عمله، فإن كان صادقا صدق، وإن كان كاذبا قرضت شفتاه بتقاريض من نار، كلا قرضتا نبتنا. وقال مالك ابت دينار، الصدق والكذب يعتركان في القلب، حتى يخرج أحدهما صاحبه. وكلم عمر ابن عبد العزيز الوليد بن عبد الملك في شيء، فقال له كذبت. فقال عمر، والله ما كذبت منهذ علمت أن الكذب يشين صاحبه

### بسيان

#### ما رخص فيه من الكذب

اعلم أن الكذب ليس حراما لعينه بل لمافيه من الضرر على المخاطب أو على غيره . فإن أقل درجاته أن يعتقد المخبر الشيء على خلاف ماهو عليه، فيكون جاهلا ، وقد يتعلق به ضرر غيره . ورب جهل فيه منفعة ومصلحة . فالكذب محصل لذلك الجهل ، فيكون مأذو نا فيه ، وربما كان واجبا، قال ميمون بن مهر ان ، الكذب في بعض المواطن خير من الصدق ، أرأيت لوأن و جلامعي خلف إنسان بالسيف ليقتله ، فدخل دار ا ، فانتهى إليك فقال أرأيت فلانا ؟ ماكنت قول لم أره ، وما تصدق به ؟ وهذا الكذب واجب

فنقول: الكلام وسيلة إلى المقاصد. فكل مقصود محمود، عكن التوصل إليه بالصدق والكذب جيما، فالكذب جيما، فالكذب فيه مرام وإن أمكن التوصل إليه بالكذب دون الصدق، فالكذب فيه مباح ، إن كان تحصيل ذلك القصد مباح ، وواجب إن كان المقصود واجبا . كاأن عصمة دم المسلم واجبة ، فهما كان في الصدق سفك دم امرى مسلم قداختني من ظالم ، فالكذب فيه واجب . ومهما كان لايتم مقصود الحرب ، أو إصلاح ذات البين ، أو اسمالة قلب الجني هليه إلا يكذب ، فالكذب مباح ، إلاأنه ينبني أن يحترز منه ما أمكن ، لأنه إذا فتح باب الكذب على نقسه ، فيخشى أن يتداعى إلى ما يستنى عنه ، وإلى مالا يقتصر على حدالضرورة فيكون الكذب حراما في الأصل إلا لضرورة .

والذي يدل على الاستثناء ، ماروى عن أم كلثوم قالت (١) ، ماسمت رسول الله صلى الله عليه وسلم ير خص في شيء من الكذب ، إلاق ثلاث ، الرجل يقول القول يريد به الإصلاح والرجل يقول القول في الحرب ، والرجل يحدث امرأته ، والمرأة تحدث زوجها . وقالت أيضا ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « لَيْسَ بَكداب مَنْ أَصْلَحَ بَيْنَ أَثْنَيْ فَقَالَ خَيْرًا أَوْ عَى خَيْرًا » وقالت أساء بنت يزيد (١) قال رسول الله عليه وسلم «كُلُ أَنْ عَى خَيْرًا » وقالت أساء بنت يزيد (١) قال رسول الله عليه وسلم «كُلُ الْكذب مُكنات عَلَى أَنْ آدَمَ إِلَارَجُلْ كَذَبَ بَيْنَ مُسْلَميْنِ لِيُصْلِح بَيْنَهُمَا »

وروى عن أبى كاهل (1) قال وقع بين ائنين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم كلام حتى تصارما . فاقيت أحدها ففات مالك ولنلان ؟ فقد سمته بحسن عليك الثناء . ثم لقيت الآخر فقلت له مثل فلك ، حتى اصطلحا - ثم فلت أهلكت نفسي وأصلحت بين هذين ، فأخبرت النبي صلى الله عليه وسلم فقال «يناً با كامل أصلح بين الناس »أى ولو بالكذب وقال عطاء بن بسار النبي صلى الله عليه وسلم فقال «يناً با كامل أصلح بين الناس »أى ولو بالكذب وقال عطاء بن بسار من قال رجل النبي صلى الله عليه وسلم ، أكذب على أهلى ؛ قال «لاَخير في ألكذب »قال أعدما وأقول لها؟ قال «لاَجُناح عَلَيْك »

وروى أنابن أبى عذرة الدؤلى ،وكان فى خلافة عمر رضى الله عنه كان مخلع النساء اللاتى يتزوج بهن . فطارت له فى الناس من ذلك أحدوثة يكرهها . فلما علم بذلك ، أخذ بيد عبدالله ابن الأرقم ، حتى أتى به إلى منزله . ثم قال لامرأته ، أنشدك بالله هل تبغضينى ؟ قالت لاتنشدنى

<sup>(</sup>١) حديث أم كلنوم ما سمعته يرخس في شيء من السكنب الا في ثلاث : مسلم وفدتفدم

<sup>(</sup>٢) حديث أم كلنوم أيضا ليس بكذاب من أصلح بين الناس ـ الحديث : منفق عليه وقد تقدم والذي قبله عند مسلم بعض هذا

<sup>(</sup>۳) حدیث اسماء بنت بزید کل الکذب یکن علی این آدم الارجل کذب بین رجلین یصلح بینها: أحمد بزیادة فیه و هو عند الترمذی مختصرا و حسنه

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أبى كاهل وقع بين رجلين من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم كلام ــ الحديث: وفيه ياأبا كاهل اصلح بين الناس رواء الطبراني ولم يصح

<sup>(</sup> o ) حديث عطاء بن يسار قال رجل للنبي صلى الله عليه وسلم أكدب على أهلى قال لا خبر في الكذب في الكذب في الم أعدتها وأقول لهما قال لا جناح عليك: ابن عبد البر في التمييد من رواية صفوان بن سليم عن عطاه بن يسار مي سلاوهو في الموطأ عن صفوان بن سايم معضلا من غير ذكر عطاء بن يسار

قال فإنى أنشدك الله قالت نعم ، فقال لا بن الأرقم أتسمع؟ ثم انطلقا حتى أنياعمر رضى الله عنه فقال إن كم لتحدثون أبى أظلم النساء وأخلمهن . فاسأل ابن الأرقم فسأله فأخبره . فأرسل إلى امرأة ابن أبى عذرة ، فجاءت هي وعمها . فقال أنت التي تحدثين لزوجك أنك تبغضينه افتالت إلى أول من تاب وراجع أمر الله نمالي ، إنه ناسد في فتحرجت أن أكذب ، أفأ كذب بأمير المؤمنين ؟ قال نعم ، فاكذبي ، فإن كانت إحداكن لا تحب أحدنا فلا تحدثه بذلك فإن أقل البيوت الذي يبني على الحب ؟ ولكن الناس يتعاشرون بالإسلام والأحساب

(ا) وعن النواس بن سمان الكلابي ، قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « مَالِي أَرَاكُمْ تَنَهَافَتُونَ فِي الْكَذِبِ تَهَافُتُ الْفُر الشِ فِي النَّارِكُلُ الْكَذِبِ بَبِكُتْ عَلَى ابْنِ آرَاكُمْ تَنَهَافَتُونَ فِي الْكَذِبِ تَهَافُتُ الْفُر الشِ فِي النَّارِكُلُ الْكَذِبِ بَيكُتْ عَلَى ابْنِ آدَمَ لاَ كَالَةَ إِلاَّ أَنْ يَكُذِبَ الرَّجُلُ فِي الحُرْبِ فَإِنَّ الحُرْبِ خَلِقَ الْمُر الله عَلَى مَنْ أَنَّ الْمُراتِّقَةُ يُرْضِهَا ، وفال ثوبان . الكذب كله الرَّجْلَيْنِ شَحْنَاء تَفُيصُلِحَ بَيْنَهُمَا أَوْ يُحَدِّثُ إِمْراً أَنَّهُ يُرْضِهَا ، وفال ثوبان . الكذب كله إلى مانفع به مسلما ، أو دفع عنه ضررا . وقال على رضي الله عنه : إذا حدث كم عن النبي صلى الله عليه وإذاحد تتكم عن النبي صلى الله عليه وسلم ، فلان أخر من السماء أحب إلى من أن أكذب عليه وإذاحد ثتكم في ايني وبينكي ، فالحرب خدعة

فهذه الثلاث ورد فيها صريح الاستثناء ، وفى معناها ماعبداها ، إذا ارتبط به مقصود عليه مأو لغيره

أما ماله: فمثل أن يأخذه ظالم ويسأله عن ماله ، فله أن ينكره. أو يأخذه سلطات فيسأله عن فاحشة بينه و بين الله تعالى ارتكبها، فله أن ينكر ذلك ، هيقول ماز نيت وماسرقت وقال صلى الله عليه وسلم " « مَن ارْ تَكُب مَنْ الله عن هذه أ لقاذُورات فليستتر بسترالله » وذلك أن إظهار الفاحشة عاحشة أخرى ، فللرجل أن يحفظ دمه ، وماله الذي يؤخذ ظلما وعرضه طسانه ، وإن كان كاذبا

<sup>(</sup>۱) حديث المنواس بن سمعان مالى أراكم تتهافتون فى الكذب تهافت الفراش فى الناركل الكذب مكوب ــ الحديث : أبو بكر بن لال فى مكارم الاخلاق بلفظ تتبا يعون إلى قوله فى النار دون ما بعده فرواه الطبرانى وفيها شهر بن حوشب

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من ارتحك شيئامن هذه القاذورات فليستتر بستر الله :الحاكممن حديث ابن عمر بلقظ المتنبوا هذه القاذورات التي نهى الله عنها فين ألم بشيء منها فليسنتر بستر الله واسناده حسن

وأما عرض غيره ، فبأن يسأل عن سرأخيه ، فلهأن بنكره . وأن يصلح بين اثنين ، وأن يصلح بين اثنين ، وأن يصلح بين الضرات من نسائه ، بأن يظهر لكل واحدة أنها أحب إليه . وإن كانت امر أنه لا تطاوعه إلا بوعد لا يقدر عليه ، فيعدها في الحال تطييبا لفلها . أو يعتذر إلى إنسان وكان لا يطيب قلبه إلا بإنكار ذنب وزيادة تودد ، فلا بأس به .

ولكن الحد فيه ، أن الكذب محذور . ولو صدق في هذه المواضع تولد منه محذور . فينبغي أن يقابل أحدهما بالآخر ، ويزن بالميزان القسط . فإذا علم أن المحذور الذي يحسل بالصدق ، أشد وقعا في السرع من الكذب ، فله الكذب . وإن كان ذلك المقصود أهون من مقصود الصدق ، فيجب الصدق . وقد يتقابل الأمران ، بحيث يتردد فيهما ، وعندذلك الميل إلى الصدق أولى ، لأن الكذب يباح لضرورة أو حاجة مهمة . فإن شك في كون الحاجة مهمة ، فالأصل النحريم ، فيرجع إليه . ولأجل غموض إدراك مراتب المقاصد ، ينبغي أن محترز الإنسان من الكذب ماأمكنه . وكذلك مهما كانت الحاجة له ، فيستحب له أن يترك أغراضه و يهجر الكذب . فأما إذا تعلق بغرض غيره ، فلا تجوز المياضة لحق الغير ، والإضرار به .

وأ كثر كذب الناس إنما هو لحظوظ أنفسهم . ثم هو لزيادات المال والجاه ، ولأمور المس فواتها محذورا ، حتى أن المرأة لنحكى عن زوجها ماتفخر به ، وتكذب لأجل مراغمة الضرات ، وذلك حرام . وقالت أسماء () ، سممت امرأة سألت رسول الله صلى الله على شيء فيه وقالت ، إن لى صرة ، وإنى أتكثر من زوجى بما لم يفعل ، أضار ها بذلك . فهل على شيء فيه وقال صلى الله عليه وسلم « المنتسَبِّمُ بما كم يُعطَ كَلابس ثَوْ بَى ْ زُورِ ، وقال صلى الله عليه وسلم « المنتسَبِّمُ بما كم يُعطَ كلابس ثَوْ بَى ْ زُورِ ، وقال صلى الله عليه وسلم « المنتسَبِّمُ بما كم أو قال لى وَليس له أو أعطيت وكم " يعط فهو كلابس ثو بي ويدخل في هذا فتوى العالم بما لا يتحققه ، وروايته الحديث الذي لا يتثبته إذ غرضه أن يظهر فضل نفسه ، فهو لذلك يستنكف من أن يقول لاأدرى ، وهذا حرام اذ غرصه أن يظهر فضل نفسه ، فهو لذلك يستنكف من أن يقول لاأدرى ، وهذا حرام

<sup>(</sup>۱) حدیث اسماء قالت امرأهٔ ان لی ضرهٔ وانی أنسکتر من زوجی بما لم یفعل ــ الحدیث : متفق علیه وهی اُسماء بنت أبی بکر الصدیق

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من تطعم بمالا يطبعم وقال لى وليس له وأعطيت ولم يعط كان كلابس توبى زور يوم القيامة : لم أجده بهذا اللفط

ومما يلتحق بالنساء الصبيان. فإن العسبي إذا كان لا يرغب في المصتب إلا بوعد، أو وعيد، أو تخويف كاذب، كاز ذلك مباحا. نعم روينا في الأخبار أز ذلك يكتب كذبا ولكن الكذب المباح أيضا قد يكتب، ويحاسب عليه، ويطالب بتصحيح قصده فيه مم بعنى عنه، لأنه إنما أبيح بقصد الإصلاح، ويتطرق إليه غرور كبير، فإنه قد يكون الباعث له حظه وغرضه الذي هو مستغن عنه، وإنما يتعلل ظاهرا بالإصلاح، فلهذا يكتب

وكل من أتى بكذبة ، فقد وقع فى خطر الاجتهاد ، ليعلم أن المقصود الذى كذب لأجله هل هو أهم فى الشرع من الصدق أم لا . وذلك غامض جداً . والحزم تركه إلا أن يصير واجبا بحيث لا يجوز تركه ، كما لو أدى إلى سفك دم ، أو ارتكاب معصية كيف كان

وقد ظن ظانون أنه يجوز وضع الأحاديث فى فضائل الأعمال ، و فى النشديد فى المعاصى وزعموا أن القصد منه صحيح . وهو خطأ محض ، إذ قال صلى الله عليه وسلم (٢٠ «مَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَدِّهُ مِنَ النَّارِ » وهذا لاير تكب إلا لضرورة ، ولا ضرورة . إذ فى الصدق مندوحة عن السكذب . فضاورد من الآبات و الأخبار كفاية عن غيرها .

وقول القائل إذ ذلك قد تكرر على الأسماع وسقط وقعه وماهو جديد فو قعه أعظم ، فهذا هو سلم إذ ليس هذا من الأغراض التي تقاوم محذور الكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم وعلى الله تعالى ، ويؤدى فتح بابه إلى أمور تشو ش الشريعة ، فلا يقاوم خير هذا شره أصلا . والكذب على رسول الله صلى الله عليه وسلم من الكبائر التي لا يقاومها شيء ، فسأل الله العمر عنا وعن جميع المسلمين

### بسيان

### الحذر من الكذب بالمعاريض

قد نقل عن السلف: أن في المعاريض مندوحة عن الكذب. قال عمر رضي الله عنه: أما في المعاريض ما يكفي الرجل عن الكذب! وروى ذلك عن ابن عباس وغيره.

<sup>(</sup>١) حديث من كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده من النار :منفق عليه من طرق وقد تقدم في العلم

و إِمَا أُرادوا بدلك إِذا اضطر الإِنسان إلى الكذب. فأما إِذا لم تكن حاجة وضروره • فلا يجوزالتمريض ولا النصريح جميعاً ، ولكن التعريض أهون

ومثال التعريض ماروى أن مطرفا دخل على زياد ، فاستبطأه . فتعلل بمرض وقال : مارفعت جنبى مذ فارقت الأمير إلا مارفعنى الله . وقال إبراهيم ، إذا بلغ الرجل عنك شى م ماروعت أن تكذب ، فقل إن الله تعالى ليعلم ماقلت من ذلك من شى م . فيكون قوله ما حرف ننى عند المستمع ، وعنده للإيهام

وكان معاذ بن جبل عاملا لعمر رضي الله عنه . فاما رجع ، قالت له امرأته ، ماجئت به مما يأتي به العمال إلى أهلهم ؟ وماكان قد أناها بشيء ، فقال : كان عندى ضاغط . قالمت : كنت أمينا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم وعند أبي بكر رضى الله عنه ، فبعث عمر ممك ضاغطا ! وقامت بذلك بين نسائها ، واشتكت عمر . فلما بلغه ذلك ، دعا معاذا وقال بعثت معك ضاغطا ؟ قال لم أجد ماأعتذر به إليها إلا ذلك . فضحك عمر رضى الله عنه ، وأعطاه شيئا ، فقال أرضها به . ومعنى قوله ضاغطا يعنى رفيبا ، وأراد به الله تعالى

وكان النخمى لا يقول لا ينته أشترى لك سكرا، بل يقول أرأيت لو اشتريت لك سكرا؟ فإنه ربما لا يتفق له ذلك. وكان إبراهيم إذا طلبه من يكره أن يخرج إليه وهو في الدار، قال للجارية، قولى له أطلبه في المسجد، ولا تقولى ليس ههنا، كيلا يكون كذبا. وكان الشعبي إذا طلب في المنزل وهو يكرهه، خط دائرة، وقال للجارية ضعى الأصبع فيها وقولى ليس ههنا

وهذا كله فى موضع الحاجة . فأما فى غير موضع الحاجة فلا ، لأن هذا تفهيم للكذب وإن لم يكن اللفظ كذبا ، فهو مكروه على الجملة · كما روى عبد الله بن عتبة قال ، دخلت مع أبى على عمر بن عبد العزيز رحمة الله عليه ، فخرجت وعلى ثوب ، فجعل الناس يقولون هذا بكساكه أمير المؤمنين ؟ فكنت أقول جزى الله أمير المؤمنين خيرا . فقال لى أبى يابنى اتق الكذب وما أشبهه ، فنهاه عن ذلك ، لأن فيه تقرير الهم على ظن كاذب ، لأجل غرض المفاخرة ، وهذا غرض باطل لافائدة فيه ، نم : المعاريض تباح لغرض خفيف ، كتطبيب

قلب الغير بالمزاح ، كقوله صلى الله عليه وسلم (١) « لاَيَدْ خُلُ الَجُنَّةَ عَجُوزٌ » وقوله للأُخرى الذي في عين زوجك بياض ، واللا خرى نحملك على ولد البعير ، وما أشبهه

وأماالكذب الصريح ، كما فعله نعمان الأنصارى مع عثان ، في قصة الضرير ، إذ قال له إنه نعمان ، وكما يعتاده الناس من ملاعبة الحق ، بتغريرهم بأن امرأة قدرغبت في تزويجك فإن كان فيه ضرر يؤدى إلى إيذاء قلب ، فهو حرام . وإن لم يكن إلالمطايبته ، فلايوصف صاحبها بالفسق ، ولكن ينقص ذلك من درجة إيمانه. قال على الله عليه وسلم (" « لا يكمل للمرّو الإيمان حقى يُحبّ لأخيه ما يُحبّ لنفسه وحتى يَحبّنيب المكذب في مزاحه » للمرّو الإيمان حقى يُحبّ لأخيه ما يُحبّ لنفسه وحتى يَحبّنيب المكذب في مزاحه » وأما قوله عليه السلام (") «إن الرّجل كيت كلم بالسكلمة إيفيعك بها الناس يهوى وأما قوله عليه السلام (") «أن الرّجل كيت كلم بالسكلمة وإيذاء قلب ، دون محض المزاح ومن النكذب الذي لا يوجب الفسق ، ما جرت به العادة في المبالغة ، كقوله طلبتك كذا مائة مرة ، فإنه لا يريدبه تفهيم المرات بعددها ، بل تفهيم المبالغة . فإن كم يسكن طلبه إلا مرة واحدة كان كاذبا . وإن كان طلبه مرات لا يعتاد مثلها في المكثرة ، لا يأتم ، وإن لم تبلخ مائة . وبينهما درجات ، يتعرض مطلق مثلها في الكثرة ، لا يأخم ، وإن لم تبلخ مائة . وبينهما درجات ، يتعرض مطلق المسان بالمبالغة فيها لحطر الصكذب

وتما يعتاد الكذب فيه ، ويتساهل به ، أن يقال كل الطعام ، فيقول لا أشتهيه. وذلك منهى عنه ، وهو حرام ، وإن لم يكن فيه غرض صحيح . قال مجاهد : (١) قالت أسماء بنت عميس ، كنت صاحبة عائشة في الليلة التي هيأتها وأدخلتها على رسول الله صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) حديث لايدخل الجنة عحوز وحديث في عين زوجك بياض وحديث نحملك على وله البعير: تقدمت الملاثة في الآفة العاشم ة

<sup>(</sup>۲) حدیث لا یستکمل المؤمن آیمانه حتی یجب لاخیه ما یجب لنصه وحتی یجتنب الکذب فی مزاحه ذکره ابن عبد البر فی الاستیعاب من حدیث أبی ملیکة الذماری وقال فیه نظر وللشیخین من حدیث أسلایؤمن أحد کم حتی یجب لأخیه مایجب لنصه وللدار قطنی فی المؤتلف و المختلف من حدیث أس لا یؤمن عبد الایمیان کله حتی بترك الکذب فی مزاحه قال أحمد بن حنبل منکر (۳) حدیث ان الرجل لیت کلم بالسکلمة یضحك بها الناس یهوی بها أبعد من الثریا: تقدم فی الا قة الثالثة (٤) حدیث مجاهد عن أسماء بنت عمیس کنت صاحبة عائشة النی هیأتها و أدخانها عی رسول الله صلی الله علیه وسلم مد الحدیث: وفیه قال لا تجمعن جوعا و کذبا ابن أبی الدنیا فی الصحت و الطبرانی علیه وسلم مد الحدیث: وفیه قال لا تجمعن جوعا و کذبا ابن أبی الدنیا فی الصحت و الطبرانی

ومعى نسوة ، قالت فو الله ما وجدنا عنده قرى إلا قدما من لبن ، فسرب ، ثم ناوله عائشة ، قالت فاستحيت الجارية ، فقلت لاتردى يد رسول الله عليه وسلم ، خذى منه . قالت فأخذت منه على حباء فسربت منه ثم فال ناولى صواحبك ، فقلن لانشتهيه . فقال « لاَ تَجْمَعُنْ جُوعا وَكَذَبّا » قالت فقلت يارسول الله ، إن قالت إحدانا لشى ، تشتهيه لا أشتهيه ، أيعد ذلك كذبًا ؟ قال ، إن الكذب كيكتب كذبًا حتى لا أشتهيه ، أيعد ذلك كذبًا ؟ قال ، إن الكذب كيكتب كذبًا حتى المنتمية ، أيمند ذلك كذبًا ؟ قال ، إن الكذب كيكتب كذبًا حتى المنتمية »

وقد كان أهل الورع يحترزون عن التسامح عثل هذا الكذب، قال الليث بن سعد كانت عينا سعيد من المسبب ترمص، حتى ببلغ الرمص خارج عينيه، فيقال له لو مسحت عينيك، فيقول وأين قول الطبيب لا تمس عينيك، فأقول لا أفعل؟ وهذه مراقبة أهل الورع، ومن تركه انسل لسانه في الكذب عن حد اختياره، فيكذب ولا يشعر.

و عن خوات التيمى قال جاءت أخت الربيع بن خشم عائدة لابن له ، فانكبت عليه ، فقالت كيف أنت يابنى ؟ فجلس الربيع وقال أرضعتيه ! فالت لا وقال على الله في الله الله على عليه السلام : إن من إعظم الذنوب عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله يعلم الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله على الله على الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله على الله على الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله على الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله على الله على الله على الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله على الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله على الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله على الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله على الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله عبد الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله عند الله عند الله ، أن يقول العبد إن الله يعلم الله عند الله على الله علم الله عند الل

وربما يكذب في حكاية المنام، والإِثم فيه عظيم، إذ قال عليه السلام (" « إِنَّ مِنْ أَعْظَمِ ٱلْفِرْ يَةِ أَنْ يُدْعَى الرَّجُلُ إِلَى غَرْ أَبِيهِ أَوْ يُرِى عَيْنَيْهِ فِي الْمَنامِ مَاكَمْ يَرَ أَوْ يَقُولَ عَلَيْهِ أَلْفِرْ يَةِ أَنْ يُدْعَى الرَّجُلُ إِلَى غَرْ أَبِيهِ أَوْ يُرَى عَيْنَيْهِ فِي الْمَنامِ مَاكَمْ يَرْ مَ أَوْ يَقُولَ عَلَى مَاكَمْ أَقُلْ ، وقال عليه السلام (" « مَنْ كَذَّبَ فِي خُلْمٍ كُلّفَ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ أَنْ يَعْقِدَ بَيْنَ شَعِيرَ تَيْنِ وَلَيْسَ بِعَاقِدِ بَيْنَهُمَا أَمَدًا »

فى الكبر وله نحوه من روابة شهر بن حوشب عن أمهاء بنت يزيد وهو الصواب فان أسهاء بنت عميس كانت إذ داك بالحبشة لكن فى طبقات الاصهابيين لأبى الشيح من رواية عطاء ابن أبى رباح عن أسهاء بنت عميس زففنا إلى النبي صلى الله عليه وسلم بعض سائه الحديث: فاذا كانت غير عائشه عن تروجها بعد خيبر فلا مانع من ذلك

<sup>(</sup>١) حديث ان من أعطم الفرى أن يدعى الرحل إلى عبر أبيه أو برى عينيه في المنام مالم تريا أو يقول على مديث ابن عمر من أوى من حديث واثلة بن الاسقع وله من حديث ابن عمر من أوى الفرى أن برى عينيه ما لم تريا

<sup>(</sup>٧) حديث من كدب في حامه كاف يوم القيامة أن يعقد بين شعير نين البخاري من حديث ابن عباس

# الآفة الخامس عشرة

الغبية

والنظر فيها طويل ، فاندكر أو لا مذمة الغيبة ، وما ورد فيها من سُو اهد التسرع ومد نص الله سبحانه على ذمها في كتابه ، وشبه صاحبها با كل لحم الميتة ، فقال تعالى (وكلا يَغْتُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا أَيْحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ عُرَامُ دَمْهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ ، والنيبة تتناول وقال عليه السلام (۱ وكر مُنه والنيبة تتناول العرض ، وقد جمع الله بينه وبين المال والدم ، وقال أبو برزة ، فال عليه السلام (۱ وكر كَا تَعاسَدُوا وَلا تَبْغَضُوا وَلا تَعَالَ الله والدم ، وقال أبو برزة ، فال عليه السلام (۱ وكر كَا تَعاسَدُوا وكلا تَبْغَضُوا وكلا تَعابَد الله عليه وسلم « إِيّا كُمْ والفِيبة ويان الماليقية وعن جابر وأبي سعيد ( والمؤلفة الله قال رسول الله عليه وسلم « إِيّا كُمْ والفِيبة فَإِنَّ الْفِيبة لَهُ صَاحِبه الله الله عليه وسلم « إِيّا كُمْ والفِيبة والله الله عليه وسلم الله عليه وسلم « أَيّا كُمْ والفِيبة والله الله عليه وسلم الله عليه وسلم وقال أن المؤلفة والله عليه وسلم وقال أن وي مُوهَهُمْ بأطاف وهم فَقُلْتُ يَاحِبُو بلُ مَنْ هُو كُو هُو هُمْمْ وقال سلم نجابر ( مُعَلَّ الله عليه وسلم هو الله عليه وسلم هو الله عليه وسلم وقال الله عليه وسلم وقال الله عليه وسلم وقال أنه عليه والله عليه وسلم وقال أنه عليه وسلم وقال أنه من الله عليه وسلم وقال أنه عليه وسلم وقال الله عليه وسلم وقال أنه عليه وسلم وقال أنه من وقال أنه وقال الله وقال وقال أنه وقال أن

﴿ الآنة الحامـة عشرة الغيبة ﴾

(١) خَذَيْتُ كُلُ السَّمْ عَلَى السَّمْ حرام دمه وماله وعرضه بمسلم من حديث أنى هريرة "

﴿ ٣ ) تُحديث أبي هر برة لا تحاسدوا ولا تباغضوا ولا يغتب بعضكم بعضا وكو نواعباد الداخوا نا بمثنى عليه من حديث ا البي هر برة وأنس دون قوله ولا يغتب بعضكم جعفنا وقد تقدم في آداب الصحية

(٣) حديث جَابر وَأَنَّى سَعيد الماكم والغيبة فأن الغيبة أشد من الزنا يـ الجديث وأبن ابى الدنيا في العيبة (٣) حديث وان حيان في الضعفاء وابن مردويه في التفسير

﴿ ٤ ﴾ هذيت أنس مررت ليلة أسرى بى على قوم مخمشون وجوههم بأطفارهم - الحديث ، أبو داوه مستدا ومرسلا والسند أصح

( o ) حديث سلم بن حابر أتيت رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت على خبرا ينفعى الله مـ الحديث: أحمد في الممد وابل ابى الدنبا في الصمت والنفط له ولم يفل فيه أحمم وإدا أدبر فلا نفتانه وفي السادهم صعف

<sup>(</sup>۱) الحجرات: ۱۲

وقال البراء (١) خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى أسمم العواتق في بيوتهن ، فقال (يَامَعْشَرَ مَنْ آمَنَ بلسانِه وكم " يُؤْمِن فَقَلِيهِ لاَ نَعْنَا بُوا الْمُسْلِمِينَ وَلاَ تَنْبِعُواعَوْ رَاتِهِمْ فَقَالَ (يَامَعْشَرَ مَنْ آمَنَ بلسانِه وكم " يُؤْمِن فَقَلْهِ لاَ نَعْنَا بُوا الْمُسْلِمِينَ وَلاَ تَنْبِعُواعَوْ رَاتِهِمْ فَإِنَّهُ مَن " تَنْبَعَ عَوْرَةً فَي بَوْفِ فَ جَوْفِ مَن تَنْبَعَ الله إلى موسى عليه السلام ، من مات تائبا من الغيبة ، فهو آخر من بدخل الجنة . ومن مات مصرا عليها ، فهو أول من يدخل النار

وقال أنس ، (٢) أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم الناس بصوم بوم ، فقال « لا يُقطّر َنَ حَدُ حَتَى آذَنَ لَهُ » فصام الناس ، حتى إذا أمسوا ، جعل الرجل يجى ، فيقول يارسول الله ظللت صائما فائدن لى لأفطر ، فيأذن له والرجل ، والرجل ، حتى جاءرجل فقال ، يارسول الله فتا نائد من أهلك ظلتا صائمتين ، وإنهما يستحيان أن يأتياك ، فائدن لهما أن يفطرا. فأعرض عنه صلى الله عليه وسلم معاوده ، فأعرض عنه ثم عاوده ، فقال «إنهما كم يَقُومُ مَا وَكَيْفَ يَصُومُ مَنْ ظَلَّ مَهَا مُن يُعْمَ النّاسِ اذْهَب فَرْ هُما إِنْ كَا نَتَاصاً مُتَيْنِ أَنْ تَسْتَقياً ، فرجع إليها فأخبرهما ، فاستقاءتا ، فقاءت كل واحدة منهما علقة من دم . فرجع إلى النبي صلى الله فأخبرهما ، فاستقاءتا ، فقاءت كل واحدة منهما علقة من دم . فرجع إلى النبي صلى الله وفي رواية ، أنه لما أعرض عنه . جاء بعد ذلك وقال ، يارسول الله ، والله إنهما قد ماتنا أوكادتا أن تموتا . فقال صلى الله عليه وسلم ، (٣) « ا ثُتُو نِي بهما » فجاءتا . فدعا رسول الله عليه وسلم بقدح ، فقال لأحداهما قييء . فقاءت من قيح ودم وصديد، حتى ملأت القدح . وقال للا خرى قيى وفقاءت كذلك . فقال إن هاتين صامنا عما أحل الله لهما ،

<sup>(</sup>١) حديث البراء بامعشر من آمن بلسانه ولم يؤمن بقلبه لا تعنابوا المسلمين ــ الحديث : ابن ابى الدنيا هكذا ورواه أبو داود من حديث أبي بررة باسناد جيد

<sup>(</sup>۲) حديث أنس امر رسول الله صلى الله عليه وسلم الناس بصوم وقال لا يفطرن أحد حتى آدن له فصام الناس ــ الحديث : في دكر المرأتين اللنان اعتابتا في صيامهما ففاءت كل واحدة مهما علمة من دم دابن الديا في المسمدوابن و دويه بالنه ب من دوابه و بدار قاشي عدور مدسمند

<sup>(</sup>۳) حديث المرأمين المدكورين وقال ديه ان هائين عاسنا حما أحل الله طما رافطرنا على ١٠ حرم الله عليهما ـ الحديث عبيد مولى رسول الله على الله عليه وسلم ونيه رجل الم يسم ورواه أبو يعلى في مسده فاسفط منه ذكر الرجل المهم

وأفطرتا على ما حرم الله عليهما ، جاست إحداها إلى الأخرى ، فجعلتا تأكلان لحوم الناس وقال أنس . (1) خطبنا رسول الله صلى الله عليه وسلم فذكر الربا رعطم شأنه ، فقال . إن الدرهم يعسبه الرجل من الربا ، أعظم عنمد الله في الخطيئة من ست وثلاثين زنية يزنيها الرجل: وأربى الربا عرض المسلم

وقال جابر "، كنا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم في مسير ، فأتى على قبرين بعذب صاحباها. فقال « إِنَّهُمَا يُعَدِّبانِ وَمَا يُعَدَّبَانِ فِي كَبِيرِ أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ يَعْتَابُ النَّاسَ وَأَمَّا الْآخَرُ فَكَانَ لاَيَسْتَنْوَهُ مِنْ بَوْلِهِ » فدعا بجر يدة رطبة أو جريد تين ، فكسرها، ثم أمر بكل كسرة فغرست على قبر . وقال « أمّا إنّهُ سَيْبُورُ دُمِنْ عَذَابهما مَا كا نَتَا رَطْبَتَيْنِ أَوْ ما لَم " يَيْسَا» وللم رجم رسبول الله عليه وسلم (" ما عزافي الزنا ، قال رجل لصاحبه ، هذا أقعص كما يقعص السكلب . فر صلى الله عليه وسلم وها معه بجيفة ، فقال ، « إنهُ شاً مِنْهَا » أقعص كما يقعص السكلب . فر صلى الله عليه وسلم وها معه بجيفة ، فقال ، « إنهُ شاً مِنْهَا » فقالا يارسول الله ، نهن جيفة ! فقال « مَا أَصْبُهُم مِنْ أَخِيكُما أَنْ مَنْ مِنْ هَذِهِ »

وكان الصحابة رضى الله عنهم ، يتلاقون بالبشر ، ولاينتابون عند النيبة . ويرون ذلك أفضل الأعمال ، ويرون خلافه عادة المنافقين . وقال أبوهريرة " من أكل لحم أخيه فى الذنيا ، قرب إليه لحمه في الآخرة ، وقيل له كله ميتا كما كلته حيا ، فيأ كله ، فينضج ويكلح . وروى مرفوعا كذلك . وروى أن رجلين كانا قاعدين عندباب من أبواب المسجد ،

<sup>(</sup>١) حديث أنس خطنا فذكر الرباوعظم شأنه ـ الحديث : وفيه واربى الرباعرض الرجل الملم ابن أبي الدنيا بسد ضعيف

<sup>(</sup>٢) حديث جابركما مع رسول الله على الله عليه وسلم في مسير فأنى على قبرين يعذب صاحباها فقال أماانها ليعذبان وما يعذبان في كبير أما أحد هما فكان يغناب الناس الحديث: ابن أبى الدنيافي الصحت و أبو العباس الدغولي في كناب الآداب باسناد حمد و هو في الصحيحين من حديث ابن عباس الا أنه ذكر فيه المحيمة عدل الغية وللطيالسي فيه أما أحدهما فكان يأ كل لحوم الناس ولأحمد و الطرائي من حدث أبى مكرة نحوه باسناد حمد و

<sup>(</sup> ٣ ) حديث فوله للرحل الذي قال لصاحبه في حق الرجوم عدا أفعص كما يقعص الكلب فمر بحيفة فقال المهامنها والحديث : أبو داود والنساني من حديث أبي هر برة محوه باسناد جيد

<sup>(</sup>٤) حديث أبى هريرة من أكل لحم أخيه فى الدنيا عرب اليه لحمه فى الآخرة فيقال له كله مينا كما أكلته حديث أبى مردويه فى النصير، رفونا وموفزة وأبه عمدين اسحاق رواه بالعنعنة

فر بهما رجل كان مخنثا فترك ذلك .فقالالقديق فيهمنه شيءوأ قيمت الصلاة ، فدخلا ،فصليا مع الناس، فالد في انفسهما ما قالا فأتياعطاء فسألاه ، فأمرهما أن يعيد االوضوء والصلاة وأمرهما أَنْ يقضيا الصيام إن كانا صائمين . وعن مجاهد ، أنه قال في (وَ يُلِ لِكُلِّ هُمَزَة مُلزَّة (١٠) الهمزة الطعان في الناس ، واللمزة الذي يأكل لحوم الناس . وقال قتادة ، ذكر لنا أنعذاب القبر ثلاثة أثلاث . ثلث من الغيبة ، وثلث من النميمة ، وثلث من البول . وقال الحسن ، والله للغيبة أسرع في دين الرجل المؤمن من الأكلة في الجسد . وقال بعضهم ، أدركنا السلف وهم لا يرون العبادة في الصوم ولا في الصلاة ، ولكن في الكف عن أعراض الناس. وقال ابن عباس ، إذا أردت أن تذكر غيوب صاحبك ، فاذكر عيوبك . وقال أبوهر يرة، يبصر أحدكم القذى في عين أخيه ، ولا يبصر الجذع في عين نفسه . وكان الحسن يقول ، ابن آدم ، إنك لن تصيب حقيقة الأيمان حتى لا تعيب الناس بعيب هو فيك ، وحتى تبدأ بصلاح ذلك الميب، فتصلحه من نفسك، فإذا فعلت ذلك ، كان شغلك في خاصة نفسك ، وأحب العباد إلى الله من كان هكذا . وقال مالك ن دينار، مر عيسي عليه السلام، ومعه الحواريون. بجيفة كلب. فقال الحواريون، ماأنتن ريح هذا الكلب! فقال عليه الصلاة والسلام ، ماأشد بياض أسنانه كأنه صلى الله عليه وسلم نهاهم عن غيبة الكلب و نبههم على أنه لا يذكر من شيء من خلق الله إلا أحسنه . وسمع على بن الحسين رضي الله عنهمار جلايغتاب آخر، فقال له إياك والغيبة ، فإنها إدام كلاب الناس وقال عمر رضي الله عنه: عليكم بذكر الله تعالى فإنه شفاء . وإياكم وذكر الناس فإنه داء نسأل الله حسن التوفيق لطاعته

# بسيان

### معنى الغيبة وحدودها

اعلم أن حد النيبة أن تذكر أخاك عابكرهه لو بلغه، سواء ذكرته بنقص فى بدنه أونسبه، أوفى مخلقه أوفى دنياء ، حتى فى وبه ، وداره مودابته أوفى مخلقه أوفى في في أولى مناه ، والحول ، والقوع ، والقصر ، والطول ، والسواد ،

<sup>(</sup>۱) المعزة (۱)

والصفرة ، وجميع ما يتصور أن يوصف به مما يكرهه كيفما كان . وأما النسب، فبأن تقول أبوه نبطى ، أو هندى ، أو فاسق ، أو خسيس ، أو إسكاف ، أو زبال ، أو شيء مما يكرهه كيفما كان . وأما الخلق ، فبأن تقول ، هوسيء الخلق ، بخيل ، متكبر مراء . شديد الغضب ، جبان ، عاجز ، ضعيف القلب ، متهور ، وما يجرى بجراه . وأما في أفعاله المتعلقة بالدين . فكقولك هوسارق ، أو كذاب ، أو شارب خر ، أو خائن ، أو ظالم ، أو متهاون بالصلاة ، أو الزكاة ، أو لا يحسن الركوع ، أو السجود ، أو لا يحترز من النجاسات ، أو ليس بار أبو الديه ، أو لا يضع الزكاة موضها ، أو لا يحسن قسمها ، أو لا يحرس صومه عن الرفث ، والغبية ، والتعرض لأعراض الناس . وأما فعله المتعلق بالدنيا ، فكقولك إنه قليل الأدب ، متهاون والتعرض لأحراض الناس . وأما فعله المتعلق بالدنيا ، فكتولك إنه قليل الأدب ، متهاون بالناس ، أو لا يكر وقت النوم ، و بجلس في غير موضعه . وأما في ثو به ، كثير الأكل ، نؤم ، ينام في غير وقت النوم ، و بجلس في غير موضعه . وأما في ثو به ، فكتولك إنه واسع الكي ، طويل الذيل ، وسنح الثياب

وقال قوم: لأغيبة في الدين ، لأنه ذم ما ذمه الله تعالى ، فذكره بالمعاصى ، و ذمه بها يجوز، بدليل ماروى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' ذكرت له امرأة ، وكثرة صلاحها وصومها، ولكنها تؤذى جيرانها بلسانها ، فقال « هي في النّار ، ('' وذكرت عنده امرأة أخرى بأنها بخيلة ، فقال « فَمَا خَيْرُهَا إِذًا » فهذا فاسد ، لأبهم كانوا يذكرون ذلك لحاجتهم إلى تعرف الأحكام بالسؤال ، ولم يكن غرضهم التنقيص ولا يحتاج إليه في غير مجلس الرسول صلى الله عليه وسلم . والدليل عليه ، إجماع الأمة على أن من ذكر غيره بما يكرهه فهو مغتاب لأنه داخل فيما ذكره رسول الله صلى الله عليه وسلم في حد الغيبة . وكل هذا ، و إن كان صادقا فيه ، فهو به مغتاب ، عاص لربه ، و آكل لحم أخيه ، بدليل ماروى أن النبي صلى الله عليه وسلم فيه ، فهو به مغتاب ، عاص لربه ، و آكل لحم أخيه ، بدليل ماروى أن النبي صلى الله عليه وسلم في هو به مغتاب ، عاص لربه ، و آكل لحم أخيه ، بدليل ماروى أن النبي صلى الله عليه وسلم في منال « ذِكْرُكُ أَخَاكُ عَا يَكْرَهُهُ »

<sup>(</sup>۱) حدیث ذکر له امرأة و کثرة سومها و صلاتها لکن تؤذی جیرانها فقال هی فی النار : این حان و الحاکم و صححه من حدیث أبي عربرة

<sup>(</sup>٢) حديث ذكر امرأة أخرى بأنها بخيلة قال فماخيرها اذا ؛الخرائطي في مكارم الاخلاق بمن حمديث أبي جعفر محمدين على مرسلا وروياه في أمالي ابن شمعون هكذا...

<sup>(</sup> ه ) حديث هل تدروت ما الغيبة قالوا الله أورسوله أعلم قال ذكرك أعالُ عَمَّا بِكُرَّه مِ الجِديث : مسلم من حديث أبي هريرة

قيل أرأيت إن كان فأخى ماأقوله ، قال ، إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته و إن كم يكن فيه فقد بهته م وقال معاذ بن جبل ، (ا ذكر رجل عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ففالوا ماأعجز ، ، فقال سلى الله عليه وسلم « اغتثم أخاكم » قالوا يارسول الله ، قلنا مافيه ، قال « إن قلتم ما كيس فيه فقد بهتموه م وعن حذيفة ، عن عائشة رضي الله عنه وسلم « اغتبتها » قال « إن قلتم ما كيس فيه فقد بهتموه م وعن حذيفة ، عن عائشة رضي الله عليه وسلم ام أه ، فقالت إنها قصير ، فقال صلى الله عليه وسلم « اغتبتها » وقال الحسن ، ذكر الغير اللائة ، الغيبة ، والبهتان ، والإفك . وكل في كتاب الله عز وجل فالغيبة أن تقول مافيه . والبهتان أن تقول ماليس فيه . والإفك أن تقول ما بلغك . وذكر ابن سيرين رجلا فقال ، ذاك الرجل الأسود ، ثم قال ، أستنفر الله ، إنى أراني قد اغتبته وذكر ابن سيرين رجلا فقال ، ذاك الرجل الأسود ، ثم قال ، أستنفر الله ، إنى أراني قد اغتبته وذكر ابن سيرين ، إبراهيم النخعى ، فوضع يده على عينه ، ولم يقل الأعور . وقالت عائشة وذكر ابن سيرين أحدكم أحدا ، فإلى قلت لامرأة مرة وأنا عند النبي صلى الله عليه وسلم ، إن هذة لطويلة الذيل ، فقال لى « الفَظِى الفَظى » فلفظت مضغة لحم

## بسيان

### أن الغيبة لا تقتصر على اللسان

اعلم أن الذكر باللسان ، إنما حرم لأن فيه تفهيم الغير نقصان أخيك ، وتعريفه بما يكرهه فالتعريض به كالتصريح، والفعل فيه كالقول ، والإشارة، والإيماء، والغمز ، والهمز ، والكتابة والحركة ، وكل ما يفهم المقصود، فهو داخل في الغيبة، وهو حرام فن ذلك، تولى عائشة رضى الله عنها (،) ، دخلت علينا امرأة ؛ فلما ولت ، أومأت بيدى أنها قصيرة، فقال عليه السلام « اغْتَبْتِها »

<sup>(</sup>۱) حدیث معاذ ذکر رجل عند رسول الله صلی الله علیه وسلم ففالوا ما اعجزه \_ الحدیث : الطبرایی بسند ضعیف

<sup>(</sup>۲) حديث عائشة انها ذكرت امرأة ففالت انها قصيرة فقال اغتيتها: رواه احمدواصله عندا بي داود والترمذي وصححه ملفظ اخر ووقع عند المصنف عن حديفة عن عائشة وكذا هو في الهمت لابن ابي الدنيا والصواب عن أبي حديفة كا عندا حمدوا بي داودوالترمذي واسم ابي حديفة اسلمة بن صهيب (۳) حديث عائشة قلت لامرأة ان هذه طويلة الذيل فقال صلى الله عليه وسلم الفظين فلقظت بضعة من لحم ابن أبي الدنيا وابن مردويه في التفسير وفي استاده امرأة لا أعرفها "

<sup>(</sup> عَ ) حديث عائشة دخلت علينا، امرأة فأومات بيدي، أي قصيرة فقال النبي صلى الله عليه وسلم قداعتتها ابن أبي الديا وابن مردورية من رواية حسان بن عليان على وسان وتقا بن حبان وباقيهم ثقات

ومن ذلك الحاكاة ، كأن بشى متعارجا ، أو كما بشى ، وبو عيبة ، بل هو اشد من النيبة ، لأنه أعظم فى التصوير والتفهيم · ولما رأى صلى الله عليه وسلم عائشة حاكت امرأة قال (١) و مَابِسُرُ بِي أَنِّى حَاكَيْتُ إِنْسَانًا وَلَى كَذَا وَكَذَا ،

وكذلك الغيبة بالكنابة ، فإن القلم أحد اللسانين . وذكر المصنف شخصا ممينا ، وتهجين كلامه في الكناب عيبة ، إلاأن يقترن به شيء من الأعذار المحوجة إلى ذكره ، كاسيأتي بيانه وأماقوله قال قوم كذا فليس ذلك غيبة . إغاالغيبة التعرض لشخص معين إما حي وإما ميت ومن الغيبة أن تقول بعض من مر بنا اليوم ، أو بعض من رأيناه ، إذا كان المخاطب يفهم منه شخصا معينا ، لأن المحذور نفهيمه ، دون مابه النفهيم . فأما إذا لم يفهم عينه جاز كان وسول الله صلى الله عليه وسلم : (٢) إذا كره من إنسان شيئا ، فال « مَا بَال ُ أَقُوا مِ يَفْعَلُونَ كَذَا وَكَذا ، فكان لا يعين . وقولك بعض من قدم من السفر ، أو بعض من يدعى العلم ، إن كان معه قرينة تعهم عين الشخص ، فهي غيبة

وأخبث أنواع الفيبة غيبة القراء المرائين فإجم يفهمون المقصود ، على صيغة أهل الصلاح ليظهروا من أنفسهم التعفف عن الغيبة ، ويفهمون المقصود ، ولا يدرون بجهلهم أنهم جمعوا بين فاحشتين ، الغيبة والرباء . وذلك مثل أن يذكر عنده إنسان ، فيقول ، الحمد لله الدى لم يبتلنا بالدخول على السلطان ، والتبذل في طلب الحطام . أو يقول ، نعوذ بالله من فلة الحياء نسأل الله أن يعصمنا منها وإنما فصده أن يفهم عيب الغير ، فيذكر ه بصيغة الدعاء . وكدلك قد يقدم مدح من يريد غيبته . فيقول ماأحسن أحوال فلان ، ما كان يقصر في العبادات ولكن قد اعتراه فنور ، وابنلي عا يبتلي به كلنا ، وهو قلة الصبر . فيذكر نفسه ، ومقصوده أن يدم غيره في ضمن ذلك ، وعدح نفسه بالنشبه بالصالحين ، بأن يدم نفسه . فيكون مغتابا ومرائيا ، ومزكيا نفسه . فيجمع بين نلاث فواحش ، وهو بجهله ، يظن أنه من الصالحين المتعففين عن الغيبة . ولذلك يلعب الشيطان بأهل الجهل ، إذا اشتغاوا بالعبادة من غير علم المتعففين عن الغيبة . ولذلك يلعب الشيطان بأهل الجهل ، إذا اشتغاوا بالعبادة من غير علم فإنه يتبعهم ، ويحبط عكايده عملهم ، ويضحك عليهم ، ويسخر منهم

<sup>(</sup>١) حديث ما سرني أبي حكبت ولي كدا وكدا: نفدم في الآفة الحادية عشرة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كان إدا كره من السان شيئا قال مابال أفوام يفعاون كذا وكذا ــ الحديث : أبو داود من حديث عالشة دون قوله وكان لا يعيره ورحاله رجال الصحيح

17.4

ومن ذلك أن يذكر عيب إنسان، فلا يتنبه له بعض الحاضرين، فيقول سبحان الله ماأتجب هــذا ، حتى يصني إليه ، ويعلم ما يقول . فيذكر الله تعالى ، ويستعمل إسمه آله له فى تحقيق خبثه ، وهو يمتن على الله عز وجل بذكره،جهلامنه وغرورا . وكذلك يقول، ساءني ماجري على صديقنا من الاستخفاف به ، نسأل الله أن يروح نفسه . فيكون كاذبا في دعوى الاغتمام؟ وفي إظهار الدعاء له. بل لوقصد الدعاء لأخفاه في خاوته عقيب صلاته. ولوكان يغتم به لاغتم أيضا بإظهارما يكرهه . وكذلك يقول، ذلك المسكين قد بلي بآفة عظيمة ، تاب الله علينا وعايه . فهو في كل ذلك يظهر الدعاء ، والله مطلع على خبث ضميره، وخنى قصده . وهو لجهله لايدرى أنه فدتمرض لمقتأعظم مما تعرضله الجهال إذا جاهروا ومن ذلك الإصغاء إلى الغيبة على سبيل التعجب. فإنه إعا يظهر التعجب لنزيد نشاط المنتاب في النيبة ؛ فيندفع فيها ، وكأنه يستخرج النببة منه بهذا الطربق. فيقول، عجب، ماعامت أنه كذلك ، ماعر فنه إلى الآن إلا بالخير ، وكنت أحسب فيه غير هذا ، عافانا الله من بلائه. فإن كل ذلك تصديق للمغتاب، والتصديق بالغيبة غيبة، بل الساكت شريك المغتاب، قال صلى الله عليه وسلم (١) « المُسْتَمِعُ أَحَدُ النُمغْتَا بينَ » وقد روى عن أبي بكر وعمر رضى الله عنهما ،(٢) أن أحــدهما قال لصاحبه ، إن فلانا لنقِم ، ثم إنهما طلبا أدما من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ليأ كلا به الخبر . فتال صلى الله عليه وسلم « قَدَ ا 'ثَنَدَ مُثْمَاً » فقالا مانعامه . قال « لَهِي إِنَّكُما أَ كُلْنُما من "لحم أَخبكُما "غانظر كيف جمها، وكان القائل أحدهما ، والآخر مستمعاً. وقال للرجلين اللذين قال أحدهما، افعص الرجل كما يقعص الكلب (٣) « انْهُسَا مِنْ هَذِهِ الْجِيفَةِ ، فجمع بينهما . فالمستمع لا يخرج من إنم العبية ، إلا أن ينكر بلسانه ، أو بقلبه إن خاف ، وإن قــدر على القيام ، أو قطع الـكلام بكلام آخر ، فلم يفعل

<sup>(</sup>۱) حديث المستمع أحدا المغتابين:الطبراني من حديث ابن عمر نهي رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الغيبة وعن الاستاع إلى الغيبة وهو ضعيف

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أن أبا بكر و عمر قال أحدها لصاحبه أن قلانا لنؤم ثم طلبا أدما من رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال قد ائتدمتما فقالا ما نعلم فقال بلى ما أكلتما من لحم صاحبكما: أبو العباس الدغولى فى الا داب من زواية عبد الرحمن بن أبى ليلى مرسلا نحوه

<sup>(</sup>٣) حديث انهشا من هذه الميتة قاله للرجلين اللذين قال أحدها اقعص كما يقعص الحكلب: تقدم قبل هدا يائني عشر حديثا

الزمه. وإن قال بلسانه اسكت، وهو مشته لذلك بقله ، فذلك نفاق ، ولا يخرجه من الإثم مالم يكرهه بقلبه . ولا يكنى فى ذلك أن يشعر باليد أى اسكت ، أو بشير بحاجبه وجبينه فإن ذلك استحقار للمذكور ، بل ينبنى أن يعظم ذلك ، فيذب عنه صريحا . وقال صلى الله عليه وسلم () و مَنْ أذل عِنْدُهُ مُؤْمِنْ فَلَمْ يَنْصُرْهُ وَهُو يَشْدِرْ عَلَى نَصْرِهِ أَذلًا الله يوم على الله عليه وسلم ومَنْ الله عليه وسلم ومَنْ أَلَّهُ يَوْم الله عليه وسلم ومَنْ أَلَّهُ يَوْم الله عليه وسلم ومَنْ وَدُعَنْ عِرْضِ أَخِيه بِالْغَيْبِ كَانَ حَقاً عَلَى الله أَنْ يَرُدَّعَنْ عِرْضِه يَوْم القيامة »وقال أيضا ردَّ عَنْ عِرْضِ أَخِيه بِالْغَيْبِ كَانَ حَقاً عَلَى الله أَنْ يَمْتَقَهُ مِنَ النَّار ، وقد ورد ومن ذب عَنْ عَرْضِ أَخِيه بِالْغَيْبِ كَانَ حَقاً عَلَى الله أَنْ يَعْتَقَهُ مِنَ النَّار ، وقد ورد في نصرة المسلم في الفيبة ، وفي فضل ذلك أخبار كثيرة ، أوردناها في كتاب آداب الصحبة وحقوق المسلمين ، فلا نطول بإعاديا

### بسيان

### الأسباب الباعثة على الغيبة

اعلم أن البواعث على الفيبة كثيرة ، ولكن يجمعها أحد عشر سببا ، ثمانية منها تطرد في حق العامة ، وثلاثة تختص بأهل الدين والخاصة ، أماالثمانية

فالأول: أن يشنى الفيظ، وذلك إذا جرى سبب غضب به عليه، فإنه إذا هاج غضبه، يشتنى بذكر مساويه، فيسبق اللسان إليه بالطبع، إن لم بكن تُمدين وازع. وقد يمتنع تشنى انغيظ عند الغضب، فيحتقن الغضب في الباطن، فيصير حقدا ثابتا، فيكون سببا داعًا لذكر المساوى. فالحقد والغضب من البواعث العظيمة على الفيبة

<sup>(</sup>۱) حدیث من أدل عنده مؤمن و هو قادر على أن ينصره فلم ينصره أذله الله يوم القيامة على رؤس الحلائق :الطبراني من حدیث سهل بن حنیف وفیه ابن لهیعة

<sup>(</sup>٢) حديث أبى الدرداء من ردعن عرض أخيه بالغيب كان حقا على الله أنَّ يردعن عرضه يوم القيامة ابن أبى الدنيا فى الصمت وفيه شهر بن حوشب وهو عند الطبرانى من وجه آخر بلفظ رد الله عن وحهه الـار يوم القيامة وفى رواية له كانله حجابا من الناروكلاهما ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث من ذب عن عرص أخيه بالغيب كان حقا على الله أن يعتقه من النار ; احمد والطبراني من رواية شهر بن حوشب عن اسماء بنت يزيد

الثانى: موافقة الأقران، ومجاملة الرفقاء، ومساعدتهم على الكلام، فإنهم إذا كانوا يتفكهون بذكر الأعراض، فيرى أنهلوأ نكر عليهم ،أوقطع المجلس، استثقلوه، ونفروا عنه، فيساعدهم، ويرى ذلك من حسن المعاشرة، ويظن أنه مجاملة فى الصحبة. وقد يغضب رفقاؤه، فيحتاج إلى أن بغضب لغضبهم، إظهارا للمساهمة فى السراء والضراء، فيخوض معهم فى ذكر العيوب والمساوى

الثالث: أن يستشعر من إنسان أنه سيقصده، و يطول لسائه عليه، أو يقبح حاله عند محتشم أو يشهد عليه بشهادة ، فيبادره قبل أن يقبح هو حاله ، و يطعن فيه ليسقط أثر شهادته، أو يبتدى، بذكر ما فيه صادقا ، ليكذب عليه بعده ، فيروج كذبه بالصدق الأول ويستشهد ويقول ، ما من عادتى الكذب ، فإنى أخبر تكم بكذا وكذا من أحواله ، فكان كما قلت

الرابع: أن ينسب إلى شيء، فيريد أن يتبرأ منه، فيذكر الذي فعله، وكان من حقه أن يبرىء نفسه، ولايذكر الذي فعل، فلاينسب غيره إليه، أو يذكر غيره بأنه كان مشاركا له في الفعل، لمهد بذلك عذر نفسه في فعله

الخامس: إرادة التصنع والمباهاة ، وهو أن يرفع نفسه بتنقيص غيره ، فيقول فلان جاهل، وفهمه ركيك ، وكلامه ضعيف ، وغرضه أن يثبت في ضمن ذلك فضل نفسه ؛ ويريهم أنه أعلم منه ، أو يحذر أن يعظم مثل تعظيمه ، فيقدح فيه لذلك

السادس: الحسد، وهو أنه رعا يحسد من يثنى الناس عليه، ويحبونه، ويكرمونه فيريد زوال تلك النعمة عنه، فلا يجد سبيلا إليه إلا بالقدح فيه، فيريد أن يسقط ماء وجهه عند الناس، حتى يكفوا عن كرامته، والثناء عليه، لأنه يثقل عليه أن يسمع كلام الناس وثناءهم عليه، وإكرامهم له، وهذا هو عين الحسد، وهو غير الغضب والحقد، فإن ذلك يستدعى حناية من المنصوب عليه، والجسد قد يكون مع الصديق المحسن، والرفيق الموافق بستدعى حناية من المنصوب عليه، والحسدة و ترجية الوقت بالضحك، فيذكر عيوب غيره في السابع والمهن على سبيل المخاكات ومغشؤه التكبر والعجب

اليامن · السغر أو الاستهزاء . إستحقاراله ، فإن ذلك قد يجرى في الحضورو يجرى أيضا في الغيبة . ومنشؤه التكبر، واستصغار المستهزأ به

وأما الأسباب الثلاثة التي هي في الخاصة ، فهي أغمضها وأدقها، لأنها شرور خبأها الشبطان في معرض الخدات ، وفيها خير ، ولكن شاب الشيطان بها الشر

الاول: أن تنبث من الدين داعية التعجب في إنكار المنكر والخطأ في الدين ، فيقول ما أعجب ما رأيت من فلان ، فإنه قد يكون به صادقا ، ويكون تعجبه من المنكر ، ولكن كان حقمه أن يتعجب ولا يذكر اسمه ، فيسهل الشيطان عليه ذكر اسمه في إظهار تعجبه ، فصار به مغتابا وآثما من حيث لا بدرى . ومن ذلك قول الرجل ، تعجب من فلان كيف محب جاريته وهي قبيحة ، وكيف نجلس بين يدى فلان وهو جاهل

الثانى: الرحمة ، وهو أن يغتم نسبب مايبتلى به ، فيقول مسكين فلان قد غمنى آمر، وما ابتلى به ، فيكون صادقا فى دعوى الاغتمام ، ويلهيه النم عن الحذر من ذكر اسمه ، فيذكر ، فيصير به منتابا ، فيكون غمه ورحمته خيرا ، وكذا تعجبه ، ولكن ساقه الشيطان إلى شر من حيث لايدرى ، والترحم والاغتمام ممكن دون ذكر اسمه ، فيهيجه الشيطان على ذكر اسمه ليبطل به تواب اغتمامه وترحمه

الثالث: الغضب لله تعالى ، فإنه قد بغضب على منكر قارفه إنسان إذا رآه أو سمعه ، فيظهر غضبه ، ويذكر اسمه . وكان الواجب أن يظهر غضبه عليه ،بالأمر بالمعروف ،والنهى عن المنكر ، ولا يظهره على غيره . أو يستر اسمه ، ولا يذكره بالسوء

فهذه الثلاثة بما يغمض دركها على العاماء فضلا عن العوام. فإنهم يظنون أن التعجب والرحمة، والغضب إذا كان لله تعالى ،كان عذرا فى ذكر الاسم، وهو خطأ. بل المرخص في الغيبة حاجات مخصوصة، لامندوحة فيها عن ذكر الاسم، كما سيأنى ذكره

روى عن عامر بن واثلة ، (١) أن رجالا مرعلى قوم فى حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم فسلم عليهم ، فردوا عليه السلام . فلما جاوزهم ، قال رجل منهم ، إنى لأبغض هذا في الله تعالى

<sup>(</sup>١) حديث عامر بن واثلة أن رجلا مر على قوم فى حياة وسول الله صلى الله عليه وسلم فسلم عليهم فردوا عليه السلام فلما حاوزهم قال رجل منهم الى لأبغض هذا فى الله ــ الجديث : بطوله وفيه فقال قم فلعله خير منك: أحمد باسناد صحيح

فقال أهل المجلس ، لبئس ماقلت ، والله لننبئنه . ثم قالوا بافلان ، لرجل منهم ، ثم فأدركه وأخبره بما قال . فأدركه رسولهم . فأخبره . فأنى الرجل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وحكى له ماقال ، وسأله أن يدعوه له ، فدعاه وسأله . فقال قد قلت ذلك . فقال صلى الله عليه وسلم « لم تَبْنُفُهُ » فقال أنا جاره ، وأنا به خابر . والله مارأيته يصلى صلافقط إلاهذه المكتوبة . قال فاسأله يارسول الله ، هل رآنى أخرتها عن وقتها ؟ أو أسأت الوضوء لها؟ أو اللكتوبة . قال فاسأله يارسول الله ، فقال والله مارأيته يصوم شهرا قط إلا هذاالشهر الذي يصومه البر والفاجر . قال فاسأله يارسول الله ، هل رآنى قط أفطرت فيه ؟ أو نقصت من حقه شيئا ؟ فسأله عنه . فقال والله مارأيته بعطى سائلا ولا مسكينا قط ، ولا وأيته ينفق شيئا من ماله في سبيل الله ، إلا هذه الزكاة التي يؤديها البر والفاجر . قال فاسأله هل، وتني نقصت منها ؟ أو ما كست فيها طالبها الذي يسألها ؟ فسأله فقال لا . فقال صلى الله عليه وسلم للرجل « قُمْ وَلَمَالًة خُيْرٌ مِنْكَ »

## بسيان

### العلاج الذي به يمنع اللسان عن الغيبة

اعلم أن مساوى الأخلاق كلها ، إنما تمالج بمعجون العلم والعمل . وإنما علاج كل غلة بمضادة سبمها ، فلنفحص عن سببها

وعلاج كف اللسان عن الغيبة على وجهين: أحدها على الجملة . والآخر على التفصيل الما على الجملة ، فهو أن بعلم تعرضه لسخط الله تعالى بغيبته ، سده الأخبار التي رويناها وأن يعلم أنها محبطة لحسناته يوم القيامة ، فإنها تنقل حسناتة يوم القيامة إلى من اغتابه ، بدلا عما استباحه من عرضه . فإن لم تكن له حسنات ، نقل إليه من سيئات خصمه ، وهو مع ذلك متعرض لمقت الله عز وجل ، ومشبه عنده بآكل الميتة . بل العبد يدخل الناربأن تترجح كفة سيئاته على كفة حسناته ، وربما تنقل إليه سيئة واحدة ممن اغتابه ، فيحصل مها الرجحان ، ويدخل مها النار . وإنما أقل الدرجات أن تنقص من ثواب أعماله ، وذلك مؤلك

بعد المخاصمة والمطالبة ، والسؤال والجواب والحساب. قال صلم الله عليه وسلم ('' « مَاالنَّارُ فَ ٱلْبَكَسُ ۚ بَأَسْرَعَ مِنَ ٱلْغَيْبَةَ فَ حَسَنَاتِ ٱلْعَبْدِ »

وروى أنرجلا قال الحسن : المنى أنات تنتانى وقال ما المغ من قدرك عندى أنى أحكمك في حسناتى . فهما آمن العبد بما ورد من الأخبار في الغيبة ، لم يطلق لسانه بهاخوفا من ذلك وينفعه أيضا أن يتدبر في نفسه ، فإن وجد فيها عببا اشتغل بعيب نفسه . وذكر قوله على الله عليه وسلم (۲) « طُوكى كِن شَعَلَهُ عَيْبُهُ عَن عُيُوبِ النّاسِ » ومهما وجد عبها فينبغي أن يستحيى من أن يترك ذم نفسه ، ويذم غيره . بل ينبغي أن يتحقق أن عجز غيره عن نفسه ، في التنزه عن ذلك العيب ، كمجزه . وهذا إن كان ذلك عيبا يتعلق بفعله واختياره . وإن كان أمرا خلقيا ، فالذم له ذم للخالق ، فإن من ذم صنعة فقد ذم صانعها . قال رجل لحكيم ياقبيح الوجه ، قال ماكان خلق وجهي إلى فأحسنه . وإذا لم يجد العبد عيبافي نفسه ، فليشكر ياقبيح الوجه ، قال ماكان خلق وجهي إلى فأحسنه . وإذا لم يجد العبد عيبافي نفسه ، فليشكر الله تعالى ، ولا يلوثن نفسه بأعظم العيوب ، فإن ثلب الناس وأكل لحم الميتة من أعظم العيوب . وينفعه أن يعلم أن تألم غيره بنيبته ، كتأله بغيبة غيره له . فإذا كان أما التفصيل فهو أن يغتاب ، فينبني أن تألم غيره بنيبته ، كتأله بغيبة غيره له . فإذا كان أما التفصيل فهو أن ينظر في السبب الباعث له على الفيبة ، فإن علاج العلة بقطع سبها وقد قدمنا الأسباب

أماالغضب فيعالجه بما سيأتى في كتاب آفات الغضب، وهو أن يقول إنى إذا أمضيت غضبي عليه ، فلعل الله تعالى يمضى غضبه على بسبب الغيبة ، إذ بهانى عنها فاجتر أت على نهيه ، واستخففت بزجره . وقدقال صلى الله عليه وسلم (٢) ه إِنَّ لِجَهِمَ بَا بالاَ بَدْ حُلُ مِنْهُ إِلاَّ مَنْ شَفَى غَيْظَهُ بَعَمْسِيةِ اللهِ تَعَالَى » وقال صلى الله عليه وسلم (١) « مَنِ اتَّتَى رَبَّهُ كُلَّ لِسَانُهُ وَكُم يَشْفِ غَيْظَهُ »

<sup>(</sup>١) حديث ماالنار في اليس بأسرع من النبية في حسنات العد: لمأجد له أصلا

<sup>(</sup>٢) حديث طوبي لمن شغله عيه عن عيوب الناس: البرار من حديث أنس بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٣ ) حديث ان لجهنم بابالا يدخله الامن شفى غيظه بمعصية الله: البرارو ابن أبى الدنيا و ابن عدى و البيهق و النسائى من حديث ابن عباس بسند ضعيف.

<sup>(</sup> ٤ ) حديث من اتقى ربه كل لسانه ولم يشف غيظه : أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس مِن حديث سهل بن سعد بسند ضعيف ورويناه في الاربعين البلدانية للسلف "

و قال صلى الله عليه و سلم (۱) دمن كظم غيظاً وهُو يَقدرُ عَلَى أَنْ يُغضِيهُ دَعَاهُ الله تَمَالَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى رُوْسِ الْخُلاَئِقِ حَتَى يُخَيِّرَهُ فَى أَى "الخُورِ شَاءَ ، و في بعض الكتب المنزلة على بعض النبيين ، ياابن آدم اذكر ني حين تغضب أذكرك حين أغضب ، فلا أمحقك فيمن أمحق وأما الموافقة ، فبأن تعلم أن الله تعالى يغضب عليك ، إذا طلبت سخطه في رضا المخلوقين فكيف ترضى لنفسك أن توقر غيرك ، وتحقر مولاك ، فتترك رضاه لرضاه ، إلا أن يكون غضبك لله تعالى . وذلك لا يوجب أن تذكر المغضوب عليه بسوء ، بل ينبغى أن تغضب لله أيضا على رفقائك إذا ذكر وه بالسوء ، فإنهم عصوا ربك بأخش الذنوب ، وهي النيبة أيضا على رفقائك إذا ذكر وه بالسوء ، فإنهم عصوا ربك بأخش الذنوب ، وهي النيبة

وأما تنزيه النفس بنسبة الغير إلى الخيانة ، حيث يستغنى عن ذكر الغير ، فتعالجه بأن تعرف أن التعرض لمقت المخلوقين . وأنت بالنيبة متعرض لسخط الله يقينا ، ولا تدرى أنك تتخلص من سخط الناس أم لا ، فتخلص نفسك فى الدنيا بالتوه ، وتهلك فى الآخرة وتخسر حسناتك بالحقيقة . ويحصل لك ذم الله تعالى نقدا ، وتنتظر دفع ذم الخلق نسيئة ، وهذا غاية الجهل والخذلان .

وأما عذرك كقولك إن أكلت الحرام ففلان بأكله ، وإن قبلت مال السلطان ففلان يقبله ، فهذا جهل . لأنك تعتذر بالاقتداء عن لا يجوز الاقتداء به . فإن من خالف أمر الله تمالى لا يقتدى به ، كائنا من كان . ولو دخل غيرك النار ، وأنت تقدر على أن لا مدخلها ، لم توافقه . ولو وافقته لسفه عقلك . ففها ذكرته غيبة ،وزيادة معصية ،أضفتها إلى مااعتذرت عنه ، وسجلت مع الجمع بين المعصيتين على جهلك وغباوتك ،وكنت كالشاة تنظر إلى المعزى تردى نفسها من فلة الجبل ،فهى أيضا تردى نفسها ،ولوكان لها لسان ناطق بالعذر ، وصرحت بالعذر ، وقالت العنز أكيس منى ، وقد أهلكت نفسها ، فكذلك أنا أفعل ، لكنت تضحك من جهلها . وحالك مثل حالها . ثم لا تعجب ولا تضحك من نفسك

وأماقصدك المباهاة وتزكية النفس، بزيادة الفضل بأن تقدح في غيرك، فينبغي أن تعلم أنك عاذكرته ما بطلت فضلك عند الله، وأنت من اعتقاد الناس فضلك على خطر .

<sup>(</sup> ٩ ) حديث من كظم غيظه وهوقادر على أن ينفذه .. الحديث : أبوداود والترمذي وحسنه وابن ماجه المراد والترمذي وحسنه وابن ماجه

ورعانقص اعتقادهم فيك ، إذا عرفوك بثلب الناس ، فتكون قديمت ماعندالخالق يقينا ، عاعندالخاو قين وهما، ولوحصل لك من المخلوقين اعتقاد الفضل ، لكانو الايغنون عنك من الله شيئا وأما النبية لأجل الحسد ، فما قنعت بذلك ، حتى أضفت إليه عذاب الآخرة ، فكنت خاسرا في الدنيا معذبا بالحسد ، فما قنعت بذلك ، حتى أضفت إليه عذاب الآخرة ، فكنت خاسرا نفسك في الدنيا ، فصرت أيضا خاسراً في الآخرة ، لتجمع بين النكالين . فقد قصدت محسودك ، فأصبت نفسك ، وأهديت إليه حسناتك ، فإذا أنت صديقه وعدو نفسك ، إذ لا تضره غيبتك و تضرك ، و تنفعه إذ تنقل إليه حسناتك ، أو تنقل إليك سبا ته ولا تنفعك وقد جمعت إلى خبث الحسد جهل الحاقة . وربما يكون حسدك وقد حك ، سبب انتشار فضل محسودك ، كا قبل :

وإذا أراد الله نشر فضيلة طويت أتاح لها لسان حسود

وأما الاستهزاء فقصودك منه إخزاء غيرك عند الناس، بإخزاء نفسك عند الله تعالى، وعند الملائكة والنبين عليهم الصلاة والسلام. فلوتفكرت فى حسرتك، وجنايتك، وخجلتك، وخزيك يوم القيامة، يوم تحمل سيآت من استهزأت به وتساق إلى النار، لأدهشك ذلك عن اخزاء صاحبك. ولوعرفت حالك، لكنت أولى أن تضحك منك، فانك سخرت به عند نفر قليل، وعرضت نفسك لأزيا خذ يوم القيامة بيدك على ملاً من الناس، ويسوقك تحت سيآته، كايساق الحمار إلى النار، مستهزئابك، وقرحا بخزيك، ومسرورا بنصرة الله تعالى إياه عليك، وتسلطه على الانتقام منك

وأماالرحمة له على إنمه ، فهو حسن، ولسكن حسدك ابليس ، فأصلك ، واستنطقك بما ينقل من حسناتك إليه ماهو أكثر من رحمتك ، فيكون جبرا لإثم المرحوم ، فيخرج عن كونه مرحوما ، و تنقلب أنت مستحقالان تكون مرحوما ، إذ حبطاً جرك ، و نقصت من حسناتك و كذلك الغضب لله تعالى لا يوجب الغيبة ، و إنما الشيطان حبب إليك الغيبة ، ليحبط أجر غضبك ، وتصير معرضا لمقت الله عز وجل بالغيبة

وأما التعجب إذا أخرجك إلى النبية ، فتعجب من نفسك أنت ، كيف أهسكت

نفك ودينك بدبن غيرك أو بدنياه ، وأنت مع ذلك لاتأمن عقوبة الدنيا ، وهوأن يهتات الله سترك ، كما هتكت بالتعجب ستر أخيك .

فَإِذاً علاج جميع ذلك المعرفة فقط ، والتحقق بهذه الأمور التي هي من أبواب الإعان . فمن قوى إيمانه بجميع ذلك ، انكف لسانه عن الغيبة لامحالة

### بسان

#### تحرم الغيبة بالقلب

اعلم أن سوء الظن حرام ، مثل سوء القول . فكا يحرم عليك أن تحدث غيرك بلسانك عساوى الغير ، فليس لك أن تحدث نفسك و تسىء الظن بأخيك . ولست أعنى به إلا عقد القلب وحكمه على غيره بالسوء . فأما الخواط وحديث النفس ، فهو معفو عنه ، بل الشك أيضا معفو عنه . ولكن المهى عنه أن يظن والظن عبارة عما تركن إليه النفس ، ويميل إليه القلب . فقد قال الله تعالى : (ياً أيم الله الله القلب القلب القلب . فقد قال الله تعالى : (ياً أيم الله القاوب لايعلمها إلا علام النيوب ، فليس الظن إثم (١٠) . وسبب تحريمه أن أسرار القاوب لايعلمها إلا علام النيوب ، فليس لك أن تعتقد في غيرك سوأ إلا إذا انكشف الك ، بعيان لايقبل التأويل ، فمندذلك لا يمكنك الله أن تعتقد ماعلمته وساهدته و وما لم تشاهده بعينك ، ولم تسمعه بأذنك ، ثم وقع في قلبك ، فإنما الله يأم الله يأم الله وقد قال الله تعالى . (يااً ثم الله الله يكن أن تكذبه ، فإنه أفسق الفساق . وقد قال الله فلا يجوز تصديق إلميس : وإن كان ثم خيلة تدل على فساد ، واحتمل خسلافه ، لم يجز أن تصدق به ، لأن الفاسق يتصور أن يصدق في خبره ، ولكن لا يجوز لك أن تصدق به ، لأن الفاسق يتصور أن يصدق في خبره ، ولكن لا يجوز الك أن تصدق به . حتى أن من استنكه فوجد منه رائحة الحر ، لا يجوز أن يحد ، إذ يقال عكن أن يكون قد قضم ضي بالحر وجها ، وما شربها ، أو حل عليه قهرا . فكل ذلك لا عمالة دلالة محملة قد مقصم ضي بالحر وجها ، وما شربها ، أو حل عليه قهرا . فكل ذلك لا عمالة دلالة محملة قد مقصم ضي الحر وجها ، وما شربها ، أو حل عليه قهرا . فكل ذلك لا عمالة دلالة محملة قد مقصم ضي الحر وجها ، وما شربها ، أو حل عليه قهرا . فكل ذلك لا عمالة دلالة محملة وحملة وح

في المعرات : ١٨ ١٠ المجرات: ٦ ...

فلا يجوز تصديقها بالفلب ، وإساءة الظن السلم بها ، وقد قال صلى الله عليه وسلم "" وإن الله حرام من المسلم دمة ومالة وأن يُظن به ظن السوء » فلايستباح طن السوء إلا بما يستباح به المال ، وهو نفس مشاهدته ، أو بينة عادلة . فإذا لم يكن كذلك ، وخطر لك وسواس سوء الظن ، فينبغي أن تدفعه عن نفسك ، وتقرر عليها أن حاله عندك مستور كاكان ، وأن مارأيته منه يحتمل الخير والشر

فإن قلت · فباذا يعرف عقد الظن ، والشكوك تختلج ، والنفس تحدث فقورا ما ، فتقول : أمارة عقد سوء الظن ، أن يتغير القلب معه عما كان ، فينفر عنه نفورا ما ، ويستثقله ، ويفتر عن مراعاته وتفقده و إكرامه ، والاغتمام بسببه ، فهذه أمارات عقد الظن وتحقيقه . وقد قال صلى الله عليه وسلم (۱ و ألكن في اللو من وله من من سُوء الظن أن لا يُحققه في المنع المنه بعقد ولا فعل ، لا في القلب ولا في الجوارح . أما في القلب ، فبتغيره إلى النفرة والكراهة · وأما في الجوارح ، فبالعمل عوجبه ، والشيطان قد يقرر على القلب بأدنى مخيلة مساءة الناس ، ويلتي إليه أن هذا من فطنتك ، وسرعة فهمك ، وذكائك ، وأن المؤمن ينظر بنور الله تعالى ، وهو على التحقيق ناظر بغرور الشيطان وظامته . وأما إذ أخبرك به عدل ، فال ظنك إلى تصديقه، كنت معذورا . لأنك لو كذبته لكنت جانيا على هذا العدل . إذ ظننت به الكذب ، وذلك أيضامن سوء الظن ، فلا ينبغي أن تبحث هل بنبها عمارة ومحاسدة و تعنت ، فتتطرق التهمة بسببه (۱ ) ، فقدر دالشرع شهادة الأب العدل للولد عمارة و ودهادة العدو . فلك عندذلك أن تتوقف، وإن كان عدلا ، فلا تصدقه ولا تكذب ، علام المها معذا و دهمادة العدو . قلك عندذلك أن تتوقف، وإن كان عدلا ، فلا تصدقه ولا تكذبه .

<sup>(</sup>١) حديث الناقة حرم من السلم دمه وماله وأن يظن به ظن السوء: البيهق فى الشعب من حديث ابن عباس بسند ضعيف ولابن ماجه بحوه من حديث ابن عمر

<sup>(</sup>٢) حديث ثلاث في المؤمن ولهمنهن مخرج :الطبراني منحديث حارثة بن النعان يسند ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث ردالسرع شهادة لوالد العدل وشهادة العدو:الترمذى من حديث عائشة وضعفه لا يجوز شهادة حائن ولاخائنة ولا مجاود حدا ولاذى عمر لأخيه وفيه ولاظنن في ولا، ولاقرابة ولأبى داود وابن ماجه باسنا جيد من رواية عمرو بن شعب عن أبيه عن جده أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ردشهادة الحائن والحائنة وذى الغمر على أخيه

ولكن تقول فى نفسك ، المذكور حاله كان عندى في ستر الله تمالى ، وكان امره محجوبا عنى، وقد بتى كاكان ، لم ينكشف لى شىء من أمره

وقد يكون الرجل ظهره العدالة ، ولا محاسدة بينه وبين المذكور ، ولكن قديكون من عادته التعرض للناس ، وذكر مساويهم . فهذ افد يظن انه عدل ، وليس بعدل . فإن المغتاب فاسق . وإن كان ذلك من عادته ردت شهادته . إلا أن الناس لكثرة الاعتياد تساهلوا في أمر الغيبة ، ولم يكثر ثوا بتغاول أعراض الخلق

ومهما خطر لك خاطر بسوء على مسلم، فينبغى أن تزيد فى مراعاته ،و تدعوله بالخير، فإن ذلك يغيظ الشيطان، ويدفعه عنك، فلا يلقى إليك الخاطر السوء، خيفة من اشتغالك بالدعاء والمراعاة

ومهما عرفت هفوة مسلم محجة ، فانصحه في السر ، ولا بخد عنك الشيطان فيدعوك إلى اغتيابه . وإذا وعظته فلا تعظه وأنت مسرور باطلاعك على نقصه ، لينظر إليك بعين التعظيم ، وتنظر إليه بعين الاستحقار ، وتترفع عليه بأبداء الوعظ . وليكن قصدك تخليصه من الإثم وأنت حزين ، كما تحزن على نفسك إذا دخل عليك نقصان في دينك . وينبغي أن يكون تركه لذلك من غير نصحك ، أحب إليك من تركه بالنصيحة . فإذا أنت فعلت ذلك كنت قد جمعت بين أجر الوعظ وأجر الغ عصيبته ، وأجر الاعانة له على دينه ومن ثمرات سوء الظن التحسس ، فإن الله تعالى ( وَلا بَجَسَّوُا (١٠) ) فالغيبة وسوء الظن والتحسس منهى عنه في آية واحدة . ومعنى التحسس ، أن لا يترك عباد الله تحت ستر الله فيتوصل إلى الاطلاع وهنك الستر، حتى ينكشف له ما لو كان مستوراً عنه كان أسلم لقلبه ويتوسل إلى الاطلاع وهنك الستر، حتى ينكشف له ما لو كان مستوراً عنه كان أسلم لقلبه ودينه ، وقد ذكر نا في كتاب الأمر بالمعروف حكم التجسس وحقيقته

# بيان

#### الإعذار المرخصة في الغيبة

اعلم أن المرخص فى ذكر مساوى النبر هو غرض صحيح فى الشرع لا يمكن التوصل الله إلا به فيدفع ذلك إثم العبية ، وهى ستة أمور :

<sup>(</sup>۱) الحجرات ۱۲۰۰

الاول: التظلم فإن من ذكر قاضيا بالظلم، والخيانة، وأخذال شوة كان منتابا عاصيا إن لم يمكن مظاوما . أما المظاوم من جهة القاضى فله أن يتظلم إلى السلطان وينسبه إلى الظلم . إذ لا يمكنه استيفاء حقه إلا به وقال على الله عليه وسلم ('' « إن وصاحب الحق مقالا ، وقال عليه السلام ('' « لى الواجد يحل عُقُو بَتَه وَعِر " ضُه ، وقال عليه السلام ('' « لى الواجد يحل عُقُو بَتَه وَعِر " ضُه ، الثانى : الاستعانة على تغيير المنكر ورد العاصى إلى منهج الصلاح كما روى أن عمر رضي الله عنه من على عمّان وقيل على طلحة رضى الله عنه ، فلم يرد السلام . فذهب إلى أبى بكر رضي الله عنه من على عمّان وقيل على طلحة رضى الله عنه المعام ذلك، ولم يكن ذلك غيبة عنده بكر رضي الله عنه ، فذك الله يصلح ذلك، ولم يكن ذلك غيبة عنده وكذلك لما بلغ عمر رضي الله عنه ، أن أبا جندل قدعافر الحربالشام . كنب إليه بسم الله الرحيم الرحيم (حم تنزيل ألكتاب مِن الله ألغزيز ألعليم ، غافر الذنب وقا بل التو وبشديد الرحيم (حم تنزيل ألكتاب مِن الله ألغزيز ألعلهم ، غافر الذنب وقا بل التو وب شديد المنام . ولم يكن ذلك عمر عمن أبلغه غيبة ، إذ كان قصده أن ينكر عليه ذلك، فينفعه نصحه مالا ينفعه نصح غيره ، وإنما إباحة هذا بالقصد الصحيح . فإن لم يكن ذلك هو المقصود كان حراما

الثالث: الاستفتاء ، كا يقول للمفتى ، ظلمنى أبى ، أو زوجتى، أو أخى، فكيف طربقى فى الخلاص . والأسلم التعريض ، بأن يقول ، ماقولك فى رجل ظلمه أبوه ، أو أخوه ، أو زوجته . ولكن التعيين مباح بهذا القدر ، لما روى عن هند بنت عتبة ، أنهاقالت (النبي صلى الله عليه وسلم ، إن أبا سفيان رجل شحيح ، لا يعطينى ما يكفينى أنا وولدى ، أفا خد من غير علمه ؟ فقال « خُذي ما يكفيك و وَلدك با لمعرف » فذكرت الشح ، والظلم لها ولولدها ، ولم يزجرها صلى الله عليه وسلم إذ كان قصدها الاستفتاء

الرابع. تحذير المسلم من الشر، فإذا رأيت فقيها يتردد إلى مبتدع أو فاسق، وخفت أن تتعدى إليه بدعته وفسقه، مهم كان الباعث لك

<sup>(</sup>١) حديث لصاحب الحق مقال متفق عليه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث مطل الغني طلم متفق عليه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٣ ) حديث لي الواجد بحل عرضه وعقوبته أبوداود والنسائي وابن ماجه من عديث النيريدباسناد صحيح

<sup>(</sup> ٤ ) حديث انهندا قالت انأباسفيان رجل شحيح منفق عليه من حديث عائشة

<sup>(</sup>۱) غافر : ۱ و ۲ و ۳

الخوف عليه من سراية البدعه والسفى لا مره و ياك مو على المدور المدد المورالحد هو الباعث ، ويابس الشيطان ذلك إنهار الشفتة على الخلق . وكذلك من اشنرى مملوكا ، وقد عرفت المداوك بالسرفة أو بالنسق ، أو بغيب آخرفنك أن تذكر ذلك ، فإن في سنكونك ضرر المبد ، والمشترى أولى عراعاة جانبه . وكذلك المزكى إذا سئل عن الشاهد ، فله الطمن فيه إن علم مطمنا وكذلك المستشار في النزويج ، وإبداع الأمانة ، له أن يذكر مايمرفه على فصد النصح للمستشير ، لاعلى قصد الوقيعة . فإن علم أنه يترك التزويج ، وجرد قوله لانصلح الى الواجب ، وفيه الكفاية ، وإن علم أنه لا بنزجر إلا بالتصريح بعيه ، فأه أن يصرح به الواجب ، وفيه الكفاية ، وإن علم أنه لا بنزجر إلا بالتصريح بعيه ، فأه أن يصرح به الواجب ، وفيه الكفاية ، وإن علم أنه لا بنزجر الإ بالتصريح بعيه ، فأه أن يصرح به الواجب ، وفيه الكفاية ، وإن علم أنه أنه عون قرئر أنفاجر أشتكوه حتى يعرفه الماس أذ كُرُوهُ عافيه وسلم (۱) « أَنْ عَوْنَ عَنْ ذَكْرِ أَنْفَاجِر أَمْتَكُوهُ حتى يعرفه الماس الماس أذ كُرُوهُ عافيه فيه حَتَى يَحْدَرَهُ النّاسُ » وكانوا يقولون ، الزنة لاغيبة لهم ، الإمام الجائر ، والمبتدع ، والمجاهم بفسقه

الخامس. أن يكون الإنسان معروفا باتب يعرب عن عيمه ، كالأعرج ، والأعمش ، فلا إثم على من يقول ، روى أبو الزناد عن الأعرج ، وسلمان عن الأعمش ، وما يجرك عجراه . فقد فعل العلماء ذلك لضرورة التعريف ، ولأن ذلك قد صار بحيث لا يكرهه صاحبه لو علمه ، بعد أن قد صار مشهورا به . نم إن وجد عنه معدلا ، وأمكنه النعريف بعبارة أخرى ، فهو أولى . ولذلك يقال للاعمى البصير ، عدولا عن اسم النقص

السادس. أن يكون مجاهرا بالفسق ، كالمخنث ، وصاحب الماخور ، والمجاهر بشرب الحمر ، ومصادرة الناس ، وكان ممن يتظاهر به ، بحبث لا يستنكف من أن يذكر له ، ولا يكره أن يذكر به . فإذا ذكرت فيه ما يتظاهر به ، فلا إثم عليك . قال رسول الله صلى الله عنه عليه وسلم (۲) « مَنْ أَلْقَ جِلْبَابَ الْحَيَاء عَنْ وَجُهِد فَلاَ غيبَةَ لَهُ ، وقال عمر رضى الله عنه عليه وسلم (۲)

<sup>(</sup>۱) حديث أترعون عن دكر الفاجر اهكوه متى بعرفه الناس اذكروه بمافيه يحدره الناس الطبر الى و ابن حبان في الضعفاء و ابن عدى من رواية بهز بن حكيم عن أبيه عن جده دون قوله حتى بعرفه الناس و رواه بهذه الزياده ابن أبي الدنيا في التسمت

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من ألقى جلباب الحياء فلا غيبه له ابن عدى وأبو الشيخ فى كتاب ثواب الاعمال منحديث أنس بسند ضعيف وقدتقدم

ليس له جر حرمة و أرادبه المجاهر بنسقه دون المسنتر . إذ المستتر . لابد من مراعاة حرمته . وقال الصلت بن طريف ولت للحسن ، الرجل الفاسق المعان بفجوره ، ذكرى له بما فيه غيبة له ؟ قال لاولاكر امة . وقال الحسن . ثلابة لاغيبة لهم صاحب الهموى ، والفاسق المعلن بفسقه ؛ والإمام الجائر . فهؤلاء الثلاثة بجمعهم أنهم بتظاهر و نبه ، وربما يتفاخر و نبه فكيف يكرهون ذلك ، وهم يقصدون إظهاره . نعم لوذكره بغير ما يتظاهر به إثم

وقال عوف : دخلت على ابن سيرين ، فتناولت عنده الحجاج . فقال إن الله حكم عدل ينتقم للحجاج ممن اغتابه ، كما ينتقم من الحجاح لمن ظلمه · وإنك إذا لقيت الله تعالى عدا ، كان أصغر ذنب أصبته ، أشد عليك من أعظم ذنب أصابه الحجاج

# بسيان

#### كفارة الغيبة

اعلم أن الواجب على المغتاب أن يندم ويتوب ، ويتأسف على ما فعله ، ليخرج به من حق الله سبحانه . ثم يستحل المغتاب ، ليحله ، فيخرج من مظامته . وينبنى أن يستحله وهو حزين ، متأسف ، نادم على فعله إذ المرائى قد يستحل ليظهر من نفسه الورع ، وفى الباطن لا يكون نادما ، فيكون قد قارف معصية أخرى . وقال الحسن ، يكفيه الاستغفار دون الاستحلال . وربما استدل فى ذلك عاروى أنس بن مالك قال ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) «كفارة أكب أن تشتغفر كه » وقال مجاهد ، كفارة أكلك لحم أخيك أن تثنى عليه ، وتدعوله نخير

وسئل عطاء بن أبى رباح عن النوبة من الغيبة ، قال أن تمشى إلى صاحبك فتقول له ، كذبت فيما قلمتك ، وأسأت. فإن شئت آخذت بحقك ، وإن شئت عفوت . وهذا هو الأصح وقول القائل ، البرض لاعوض له ، فلا يجب الاستحلال منه بخلاف المال ، كلام صنعيف ، إذ قد وجب في العرض حد القذف ، و تثبت المطالبة به

<sup>(</sup>١) حديث كفارة من اغتبته أن تستغفر له ابن أبي الدنيا في الصمت و الحارت بن أبي أسامة في مسنده من حديث أنس بسند ضعيف

بل فى الحديث الصحيح ، ماروى أنه صلى الله عليه وسلم قال (' « مَنْ كَانَتْ لِأَخِيهِ عِنْدَهُ مَطْلَمَةٌ فِي عِرْضِ أَوْ مَالِ فَلْيَسْتَخْلِلْهَا مِنْهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي يَوْمٌ لَيْسَ هُنَاكَ دِينَارٌ وَلاَ دِرْهُمْ إِنَّا يَوْمُ لَيْسَ هُنَاكَ دِينَارٌ وَلاَ دِرْهُمْ إِنَّا يَوْمُ لَيْسَ هُنَالَةِ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ حَسَنَاتُ أَخِذَ مِنْ سَبْنَاتِ صَاحِبِهِ وَلاَ دِرْهُمْ إِنَّا يَهُ عَلَى سَيْنَا نِهِ » وقالت عائشة رضى الله عنها لامرأة قالت لأخرست إنها طويعة الذيل ، قد اغتبتها فاستحليها

فإذا لا بد من الاستحلال إن قدر عليه ، فإن كان غائبا أو مينا ، فينبغي أن يكثرله الاستغفار والدعاء ، ويكثر من الحسنات

فإن قلت · فالتحليل هل يجب ؟ فأقول لا لأنه تبرع ، والتبرع فضل وليس بواجب ولكنه مستحسن. وسبيل المعتذر، أن يبالغ فى الثناء عليه ، والنودد إليه ، ويلازم ذلك حتى يطيب قلبه فإن لم يطب قلبه ، كان اعتذاره و تودده حسنة محسوبة له ، يقابل بها سيئة الغيبة فى القيامة وكان بعض السلف لا يحلل . قال سعيد بن المسيب ، لاأحلل من ظلمنى . وقال ابن سيرين إلى لم أحرمها عليه فأحلها لهإن الله حرم الغيبة عليه ، وما كنت لأخلل ماحرم الله أبدا فإن قلت . فيا معنى قول النبي صلى الله عليه وسلم « يَنْبَمُ فِي أَنْ يَسْتَحِلَّهَا » وتحليل ما حرمه الله تعالى غير ممكون

فيقول: المرادبه العفو عن المظامة ، لا أن ينقلب الحرام حلالا . وما قاله ابن سيرين، حسن في التحليل قبل الغيبة فإنه لا يجوز له أن محلل لغيره الغيبة

فَإِن قلت : فَمَا مَعَنَى قُولَ النبي صلى الله عليه وسلم "" « أَيَمْجَزُ أَحَدُ كُمْ أَنْ يَكُونَ كَأْبِ صَمَشَمَ كَانَ إِذَا خَرَجَ مَنْ يَنْهِ قَالَ اللَّهُمَّ إِنَّ قَدْ تَصَدَّقَتُ بِعْرَضَى عَلَى النَّاسِ » فَكَيف يَنْصَدَق بالعرض ؟ ومن تصدق به فهل يباح تَنَاولَه ؟ فَإِنْ كَانَ لا تنفذ صدقته ، فما معنى الحث عليه

<sup>(</sup>٢) حديث من كانت له عندا خيه مظلمة من عرض أو مال فليتحلله ـ الحديث : متفق عليه من حديث أبي هو يرة (٢) حديث أبيجز أحدكم أن يكون كأبي ضمضم كان اذخرج من بيته قال اللهم اني تصدقت بعرضي على الناس البزار وابن السنى في اليوم والليلة والعقيلي في الضعفاء من حديث أسى بسند ضعيف وذكره ابن عبد البرمن حديث ثابت مرسلا عند ذكر أبي ضمضم في الصحابة قلت واعاهو رجل عن كان يُ قبل حاملة على البرار و المعلم المبرار و المبرار و المعلم و المبرار و

فنتول معناه أبي لا أطلب مظامة في الفيامة منه ، ولا أخاب ، و إلا فلا تصير الفيبة حلالا به ، ولا تسقط المظامة عنه ، لأنه عفو قبل الوجوب . إلا أنه وعد ، وله العزم على الوفاء بأن لا يخاصم ، فإن رجع و خاصم ، كان القياس كسائر الحقوق أذله ذلك . بل صرح النقهاء أن من أباح القذف ، لم يسقط حقه من حد النقاذف . ومظامة الآخرة مثل مظامة الدنيا وعلى الجماة فالعفو أفضل . قال الحسن ، إذا جثت الأمم بين يدى الله عز وجل يوم القيامة ، نودوا ليقم من كان له أجر على الله . فلا يقوم إلا العافون عن الناس في الدنيا وقد قال الله تعالى ( خُذِ الْعَفْو و أَمُر اللهُون و أَعْرِضْ عَن الجاهلينَ (١) فقال النبي صلى الله عليه وسلم (١) و يَاجِبُريلُ مَا هَذَا الْعَفُو ؟ ، فقال ، إن الله تعالى يأمرك أن تعفو عمن ظامك ، وتعمل من قطعك ، وتعملى من حرمك . وروى عن الحسن ، أن رجلا قال له إن فلانا قد اغتابك . فبعث إليه رطبا على طبق ، وقال قد بلغني أنك أهديت إلى من من المنام عن المنام على المنام على النبي الله أودر أن أ كافئك على النبام النبي كافئك على النبام النبي الله أودر أن أ كافئك على النبام النباه كله المناه على النباه عليه النباه على النباه النباه على النباه النباه على النباه على النباه النباء النباه النباه النباه على النباه على النباه على النباه على النباه على النباه على النباه النباه على النباه على النباه على النباه على النباه على النباه النباه على النباء النباه على النب

# الآفة السادسة عشرة

#### الميمة

قال الله تعالى ( هَمَّازِ مَشَّاءِ بِنَيِيمٍ (٢) ثم قال ( عُتُلِّ بَعْدُ ذَلِكَ زَنِيمٍ (٢) قال عبد الله ابن المبارك . الزنيم ولد الزنا الذي لا يكتم الحديث . وأشار به إلى أن كل من لم يكتم الحديث ومشى بالنميمة ، دل على أنه ولد زنا ، استنباطا من قوله عن وجل ( عُتُلِّ بَعْدُ ذَلِكَ زَنِيمٍ ) والزنيم هو الدعى . وقال تعالى ( وَ "بل لِكُلِّ هُمَزَةٍ مُلزَةٍ (٤) ) قيل الهمزة النمام وقال تعالى ( حَمَّا لَهُ الله الله الله المعرفة النمام وقال تعالى ( فَخَا نَتَاهُما فَلْمُ مُنشَا عَنْهُمَا مِنَ الله شَيْئًا (١) قيل كانت عامة ، حمالة للحديث . وقال تعالى ( فَخَا نَتَاهُما فَلْمُ مُنشَا عَنْهُمَا مِنَ الله شَيْئًا (١) قيل كانت امرأة لوط تخبر بالضيفان، وامرأة نوح تخبراً نه مجنون مُنشَا عَنْهُمَا مِنَ اللهِ شَيْئًا (١) قيل كانت امرأة لوط تخبر بالضيفان، وامرأة نوح تخبراً نه مجنون

<sup>(</sup>١) حديث نزول خذ العفو الآية فقال ياجبريل ماهذا فقال ان الله يأمرك أن تىفو عمن ظلمك و تصل من قطعك و تعطى من حرمك تقدم في رياضة النفس

<sup>(</sup>١٠ الاعراف : ١٩٩ (٢) و٢ القلم : ١١ و١٣ (١) الهمزة : ١ (٥) المسد : ٤ (٦) التحريم : ١٠

<sup>(</sup>١) حديث لايدخل الجنة نمام وفي حديث آخر قنات متفق عليهمن حديث حذيفة وقد تقدم

<sup>(</sup>٢) حديث أبي هريرة وأحبكم الى الله أحسنكم أخلاقا الموطئون أكنافا الطبراني في الأوسط والصغير وتقدم في آداب الصحية

<sup>(</sup>٣) حديث ألا اخبركم بشراركم قالوا بلى قال الشاؤن بالميمة الحديث أحمد من حديث أبي مالك الاشعرى وقد تقدم

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أبى ذر من أشاع على مسلم كلة ليشينه بها بغير حتى شانه الله بها في النار يوم القيامة أبن ابى الدنيا في الصمت والطبراني في مكارم الاخلاق وفيه عبدالله بن ميمون فان يكن القداح فهو متروك الحديث

<sup>(</sup> o ) حديث أبى الدرداء أيما رجل أشاع على رجل كلة هو منها برى اليشيمه بها فى الدنيا كان حقا على الدانية و مها يوم القيامة فى النار ابن أبى الدنيا موقوقا على أبى الدرداء ورواه الطبرانى بلفظ آخر مرفوعا مى حديثه وقد تقدم

<sup>(</sup>٦) حديث أبي هريرة منشهد على مسلم شهادة ليس لهابأهل فليتبوأ مقعده من النار أحمد وابن أبي الدنيا وفي رواية أحمد رجل لميسم أسقطه ابن ابي الدنيا من الاسناد

<sup>(</sup> ٧ ) حديث ابن عمران الله لماخلق الجنة قال لهاتكامی قالت سعد من دخلنی قال الجبار وعزتی وجلالی لابسكن فيك ثمانية فذكر منها ولاقنات وهو النمام لمأجده هكذا يتمامه ولأحمد لايدخل الجنة

وَلَا دَيْوِثُ وَلَا شُرَطِي ۚ وَلَا نَخَنَتُ وَلاَ فَاطِعُ رَحِمٍ وَلَا الَّذِي يَقُولُ عَلَى ۚ عَهْدُ الله إنْ كَمْ أَفْعَلُ كَذَا وَكَذَا ثُمَّ لَمْ يَفِ بِهِ »

وروى كعب الأحبار، أن بني اسرائيل أصابهم قط، فاستسقى موسى عليه السلام مرات فا سقوا. فأوحى الله تعالى إليه، إنى لاأستجب لك ولمن معك وفيكم نمام، قد أصر على النميمة. فقال موسى، يارب من هو ؟ دلنى عليه حتى أخرجه من بيننا. قال ياموسى، أنها كم عن النميمة وأكون نماما! فتابوا جميعا، فسقوا ويقال اتبع رجل حكما سبمائة فرسخ في سبع كلات. فلما قدم عليه، قال إنى جئنك للذى آتاك الله تعالى من العلم، أخبرنى عن السماء وما أتقل منها ؟ وعن الأرض وما أوسع منها ؟ وعن الصخر وماأقسى منه ؟ وعن النار وما أحر منها ؟ وعن الزمهر بر وما أبرد منه ؟ وعن البحر وما أغنى منه ؟ وعن اليتيم وماأذل منه ؟ فقال له الحكيم، البهتان على البرىء أثقل من السموات، والحق أوسع من الأرض؟ والقلب القانع أغنى من البحر، والحرص والحسد أحر من النار، والحاجة إلى القريب إذا لم والقلب القانع أغنى من البحر، والحرص والحسد أحر من النار، والحاجة إلى القريب إذا لم تنجح أبرد من الزمهرير، وقلب الكافر أقسى من الحجر، والنمام إذا بان أمره أذل من اليتيم

## بسيان

#### حد النميمة وما يجب في ردها

اعلم أن اسم الميمة إنما يطلق في الأكثر على من ينم قول الغير إلى المقول فيه، كما تقول فلان كان يتكلم فيك بكذا وكذا. وليست الميمة مختصة به . بل حدها كشف مايكره كشفه سواء كرهه المنقول عنه ، أو المنقول إليه ، أو كرهه ثالث . وسواء كان الكشف بالقول أو بالكتابة ، أو بالرمن ، أو بالأيماء . وسواء كان المنقول من الأعمال ، أو من الأقوال وسواء كان ذلك عيبا و نقصا في المنقول عنه ، أو لم يكن . بل حقيقة النميمة إفشاء السر ،

نان لوالديه ولاديوت والنسائي من حديث حبد الله بن غمر وله يدحل الحده منان ولاداق ولامان حديث حبير من عطيم ولامان حديث حبير من عطيم لابدحل الجنة قات ولهمان حديث ابن عباس لماخلق الله الجة فاللها تكلمي تربي فتربنت فقالت ملوبي لمن دخلي ورضي عنه الهي فقال الله عزوجل لاسكنك عنث ولامائعة

وهتك السترعما يكره كشه . بل كل مارآه الإنسان من أحوال الناس بما يكره فينبغى ان يسكت عنه ، إلا مافى حكابته فائدة لمسلم ، أو دفع لمعصية ، كما إذا رأى من يتناول مال غيره ، فعليه أن يشهد به ، مراعاة لحق المشهود له . فأما إذا رآه يخفي مالا لنفسه ، فذكره فهو نميمة ، وإفشاء للسر فإن كان ما ينم به نقصاو عيبافى المحكى عنه ، كان تدجم بين الغيبة والنميمة فالباعث على النميمة أما إرادة السوء للمحكى عنه ،أو إظهار الحب للمحكى له ، أو التفرج بالحديث والخوض في الفضول والباطل

وكل من حملت إليه النميمة ، وقيل له إن فلانا قال فيك كذا ، أو فعل في حقك كذا أو هو يد بر في إفساداً مرك، أو في ممالاً ه عدوك، أو تقبيح حالك، أو ما يجرى مجراه، فعليه ستة أمور الأول. أن لا يصدقه لأن النمام فاسق ، وهو مردو دالشهادة ، قال الله تعالى ( يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاء كُمْ فَاسِق مِنْ بِنَبَالِ فَتَنَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَا لَةٍ " )

الثانى . أن ينهاه عن ذلك، وينصح له ، ويقبح عليه فعله . قال الله تعالى (وأَمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ الْمُنْكَرِ (٢)

الثالث. أن يبغضه في الله تمالى، فإنه بغيض عندالله تمالى، و يجب بغض من يبغضه الله تمالى الرابع . أن لا نظن بأخيك الغائب السوء لقول الله تمالى (اجْتَنِبُوا كَثِبراً مِنَ الظّنَّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنْمُ (٢٠)

الحامس. أن لا يحملك ما حكى لك على النجسس والبحث لتتحقق اتباعا لقوله تعالى ( وَلاَ تَحِسَّوا (١) )

السادس. أن لاترضى لنفسك مانهيت النمام عنه ، ولا تحكى نميمته ، فتقول فلان قد حكي لى كذا وكذا ، فتكون به نماما ومغتابا ، وقد تكون قد أتبت ماعنه نهيت

وقد روى عن عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه ، أنه دخل عليه رجل ، فذكر له عن رجل شيئا . فقال له عمر ، إن شئت نظر نا فى أمرك ، فإن كنت كاذبا فأنت من أهل هذه الآية (إن جَاءَكُم فَاسِق بِنَبَا فَتَبَيْنُوا (٥) وإن كنت صادفا فأنت من أهل هذه الآية (همّاز مَشّاء بَنهيم (٢)) وإن شئت عفو نا عنك · فقال العفوياأمير المؤمنين لاأعود إليه أبدا (همّاز مَشّاء بَنهيم (٢)) وإن شئت عفو نا عنك · فقال العفوياأمير المؤمنين لاأعود إليه أبدا (١٠ الحجرات : ٢٠ الله عبرات الله عبرات الله عبرات : ٢٠ الله عبرات الله

وذكر أن حكيما من الحكما، زاره بعض إخوانه ، فأخبره بخبر عن بعض أصدقائه . فقال له الحكيم ، قد أبطأت في الزيارة ، وأنيت بشلاث جنايات . بغضت أخى إلى ، وشغلت قلى الفارغ ، وأنهمت نفسك الأمينة . وروى أن سليمان بن عبد الملك، كان جالسا وعنده الزهرى، فجاءه رجل ، فقال له سليمان ، بلغنى إنك وقعت في وقلت كذاو كذا ، فقال الرجل مافعلت ولا قلت فقال سليمان ، إن الذي أخبر بي صادق . فقال له الزهرى ، لا يمكون النمام صادقا . فقال سليمان صدقت . ثم قال للرجل إذهب بسلام

وقال الحسن. من نم اليك ، نم عليك. وهذا إشارة إلى أن النمام ينبغى آن يبغض ، ولا يوثق بقوله ، ولا بصداقته . وكيف لا يبغض وهو لا ينفك عن الكذب والغيبة ، والندر والخيانة ، والنل والحسد والنفاق ، والإفساد بين الناس والخديمة . وهو ممن يسمى فى قطع ما أمر الله به أن يوصل و يفسدون فى الأرض

وقال تعالى (إِنَّا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ بَظْلِمُو ُنَ النَّاسَ و يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِّ ('') والنمام منهم. وقال صلى الله عليه وسلم ('' « إِنَّ مِنْ شِرَارِ النَّاسِ مَنِ اتَقَاهُ النَّاسُ لِشَرِّهِ ، والنمام منهم. وقال ('' « لا يَدْخُلُ الْجُنَةَ قَاطِع " قيل وما القاطع . قال « قاطع " بَيْنَ والنمام منهم. وقال ('' « لا يَدْخُلُ الْجُنَةَ قَاطع " قيل وما القاطع . قال « قاطع " بَيْنَ النَّاسِ ، وهو النمام ، وقيل قاطع الرحم

وروى عن على رضى الله عنه ، أن رجلا سعى إليه برجل ، فقال ياهذا ، نحن نسأل عما قلت ، فإن كنت صادفا مقتناك ، وإن كنت كاذبا عاقبناك ، وإن شئت أن نقيلك أقلناك فقال أقلنى ياأمير المؤمنين وقيل لمحمد بن كعب القرظى ، أى خصال المؤمن أوضع له وفقال كثرة الكلام ، وإفشاء السر ، وقبول قول كل أحد. وقال رجل لعبد الله بن عامر ، وكان أميرا بلغنى أن فلانا أعلم الأمير أنى ذكر ته بسوء . قال قد كان ذلك ، قل فأخبرنى عاقال لك . حتى أظهر كذبه عندك . قال ما أحب أن أشتم نفسى بلسائى ، وحسى أنى لم أصدقه فيا قال ، ولا أقطع عنك الوصال

<sup>(</sup>١) حديث انمنشر الناس من اتقاه الناس لشره : متفق عليه من حديث عائشة نحوم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لايدخل الجنة قاطع :متفق عليه من حديث جبير بن مطعم

<sup>(</sup>۱) الشورى : ٤٢

وذكرت السماية عند بعض الصالحين فقال ، ما ظنكم بقوم بحمد الصدق من كل طائفة من الناس إلا منهم ؟ وتال مصعب بن الزبير ، نحن نرى أن قبول السعاية شرمن السماية ، لأن السعاية دلالة ، والقبول إجازة ، وليس من دل على شيء فأخبر به ، كمن قبله وأجازه ، فاتقوا الساعى ، فاو كان صادقا فى قوله لكان لئيا فى صدقه حيث لم محفظ الحرمة ، ولم يسكتر العورة

والسعاية هي النيمة ، إلا أنها إذا كانت إلى من يخاف جانبه سميت سعاية . وقد قال صلى الله عليه وسلم "" « السّاعي بِالنّاسِ إلى النّاسِ لَهْ بُرُ رَسْدَةً ، يعني ليس بولد حلال ودخل رجل على سليمان بن عبد الملك ، فاستأذنه في الكلام ، وقال إنى مكلمك يا أمير المؤمنين بكلام ، فاحتمله وإن كرهته ، فإن وراءه ما تحب إن قبلته . فقال قل . فقال يا أمبر المؤمنين، إنه قداكتنفك رجال ابتاعوا دنياك بدينهم ، ورضاك بسخط ربهم ، خافوك في الله ، ولم يخافوا الله فيك ، فلا تأمنهم على ما انتمنك الله عليه ، ولا تصنع إليهم في استحفظك الله ، وإنه من ألوا في الأمة خسفا ، وفي الأمانة تضييعا ، والأعراض قطعا وانتها كا أعلى قربهم البغي والنميمة ، وأجل وسائلهم النيبة والوقيعة ، وأنت مسؤل عما أجرموا ، وليسوا المسؤلين عما أجرمت ، فلا تصلح دنيام بفساد آخرتك ، فإن أعظم الناس غبنا من باع آخرته بدنياغيره

وسمى رجل بزياد الأعجم، إلى سليمان بن عبد الملك، قِمع بينهما للموافقة. فأقبل زيادعلى الرجل وقال

فأنت امرؤما التسننك خاليا فنت واما قلت قولا بلا علم فأنت من الأمر الذي كان بيننا بمنزلة بين الخيانة والإثم

<sup>(</sup>۱) حدیث الساعی بالناس الی الناس الهیررشدة: الحاکم من حدیث أبی موسی من سبی بالناس فهولغیر رشدة أو فیه شیء منها و قال له آسانیدهذا أمثلها قلت فیه سهل بن عطیة قال فیه ابن طاهر فی التذکرة منکر الروایة فال ـ و الحدیث: لاأصل له و قد ذکر ابن حبان فی الثقات سهل سی عطیة و رواه الطبر انی بلفظ لایسی علی الناس الاولد بنی والامن فیه عمق منه و زاد بین سهل و بین بلال ابن أبی بردة أباالولیدالقرشی

وفال رجل لعمروبن عبيد، أن الأسوارى ما يزال يذكرك فى قصصه بشر. فقال له عمرو، ياهذا، ما رعيت حق مجالسة الرجل، حيث نقلت إلينا حديثه. ولا أديت حتى، حين اعامتنى عن أخى ما أكره. ولكن أعامه أن الموت يعمنا والقبر بضمنا والقيامة تبعمنا، والله تعالى بحكم بينناوه و خير الحاكمين

ورفع بعض السعاة إلى الصاحب بن عبادرقعة ، نبه فيها على مال يتيم يحمله على أخذه الحكثرته فوقع على ظهرها . السعاية قبيحة ، وإن كانت صيحة . فإن كنت أجريتها مجرى النصح، فخسرا المكفيها أفضل من الربح . ومعاذالله أن نقبل مهتوكافى مستور . ولولا أنك في خفارة شيبتك ، لقابلناك عايقتضيه فعلك فى مثلك . فَتَوَقَ ياملعون العيب ، فإن الله معلم بالغيب . الميت رحمه الله ، واليتيم حبره الله ، والمال عره الله ، والساعى لعنه الله

وقال لقان لابنه ، يابنى ، أوصيك بخلال، إن تمسكت بهن لم تزل سيدا . ابسط خلقك القريب والبعيد ، وأمسك جهلك عن الكريم واللئيم ، واحفظ إخوانك ، وصل أقاربك وآمنهم من قبول قول ساع ، أو سماع باغ يريد فسادك ، ويروم خداعك وليكن إخوانك من إذا فارقتهم وفارقوك لم تعبهم ولم يعيبوك .

وقال بعضهم: النيمة مبنية على الكذب والحسد والنفاق ، وهي أثانى الذل. وقال بعضهم لو صح ما نقله النمام إليك ، لكان هو المجترى والمستم عليك ، والمنقول عنه أولى بحلمك ، لأنه لم يقابلك بستمك . وعلى الجملة ، فشر النمام عظيم ، ينبنى أن يتوقى وقال حماد ابن سلمة : باع رجل عبدا ، وقال الهمشترى : مافيه عيب إلا النميمة . قال قدرضيت . فاشتراه فكث الغلام أياما ، ثم قال لزوجة مولاه ، إن سيدى لايحبك ، وهو يربد أن يتسرى عليك فخذى الموسى واحلق من شعر قفاه عند نومه شعرات ، حتى أسحره عليها ، فيحبك . ثم قال لزوج ، إن امرأتك اتخذت خليلا ، وتربد أن تقتلك ، فتناوم لها حتى تعرف ذلك . فتناوم لها ، فجاءت المرأة بالموسى ، فظن أنها تربد قتله ، فقام إليها فقتلها ، فجاء أهل المرأة فقتلوا الزوج ، ووقع القتال بين القبيلتين . فنسأل الله حيين التوفيق

## الآفة السابعة عشرق

كلام ذى اللسانين الذى يتردد بين المتعاديين ويكلم كل واحد منهما بكلام يوافقه

وقاما يخاو عنه من يشاهد متعاديين. وذلك عين النفاق. قال عمار بن باسر ، ('' فال رسول الله صلى الله عليه وسلم « مَنْ كَانَ لَهُ وَجُهانِ فِي الدُّنْياكَانَ لَهُ لَسانانِ مِنْ نَارٍ يَوْمَ اللهُ نَياكَانَ لَهُ لَسانانِ مِنْ نَارٍ يَوْمَ اللهُ عليه وسلم « تَجدُون مِنْ شَرَّ عِبَادِ اللهَ يَوْمَ اللهُ عليه وسلم « تَجدُون مِنْ شَرَّ عِبَادِ الله يَوْمَ اللهُ يَوْمَ اللهُ عليه وسلم « تَجدُون مِنْ شَرَّ عِبَادِ اللهُ يَوْمَ اللهُ يَوْمَ اللهُ يَالَى يَأْتِي هَوْ لاَ ، بِحَديتٍ وَهَوْ لاَ ، بِحَديثٍ » وفي لفظ آحر الله ي يَأْتِي هَوْ لاَ ، بِحَديثٍ » وفي لفظ آحر الله ي يَأْتِي هَوْ لاَ ، بِوَجه وَهَوْ لاَ ، بِوَجه وَهَوْ لاَ ، بِوَجه وَهَوْ لاَ ، بِوَجه وَهَوْ لاَ ، بِوَجه وَهُو لاَ ، بِوَجه وَلاَ وَلَا فَا اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا وَلَوْ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ وَلَا إِللهُ وَلَا وَلَا اللهُ وَلَا وَلَا وَلَوْ اللهُ وَلَا اللهُ وَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالْمَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّ

وقال أبو هريرة: لاينبنى لذى الوجهين أن يكون أميناعند الله وقال مالك بن دينار: قرآت في التوراة، بطلت الأمانة، والرجل مع صاحبه بشفتين مختلفتين، يهلك الله تعالى يوم القيامة كل شفتين مختلفتين . وقال صلى الله عليه وسلم (" و أ بنعَضُ خَلِيقَةِ الله إلى الله يوم القيامة كل شفتين مختلفتين . وقال صلى الله عليه وسلم (" و أ بنعَضُ خَلِيقَةِ الله إلى الله يوم يوم أ القيامة الكردة أبون و أ للسنتك برون و الله ين يُكثر ون أ البناه الإخواليم في صندورهم فإذا كُو الله والله من والله ين أنوا بطاء و إلى الشبطان والمروكا نوا سراعاً » . وقال ابن مسعود، لا يكونن أحدكم إمعة . قالوا وما الإمعة؟ قال الذي يجرى مع كل ربح واتفقوا على أن ملاقاة الإينين وجهين نفاق وللنفاق علامات قال الذي يجرى مع كل ربح واتفقوا على أن ملاقاة الإينين وجهين نفاق وللنفاق علامات كثيرة، وهذه من جلتها وقد روى أن رجلا من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال عليه حذيفة . فقال له عمر ، عوت رجل من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولم تصل عليه فقال ياأمير المؤمنين ، إنه منهم . فقال نشدتك الله أنا منهم أم لا ؟ قال الله ملا ، ولا أؤمن منها أحدا بعدك

<sup>(</sup> الآفة السابعة عشرة كلام دى اللساسين )

<sup>(</sup>۱) حديث عمار بنياسر من كاناله وجهان قالدنيا كان أه لسامان من ناريوم القيامة : البخارى فى كناب الادب المفرد وأبوداود بسند حسن

<sup>(</sup> ٢ ) حدیث أبی هر برة تجدون من شر عباد الله يوم الفيامة ذا الوجهين ـ الحديث: متفق عليه بلفظ تجد من شر الناس لفط البخارى وهو عند ابن أبى الدنيا بلفط المصنف

<sup>(</sup>٣) حديث أبغض خليقة الله إلى الله يوم القيامة السكدابون والمستكبرون والذين يكثرون البغضاء لاخوانهم عصدورهم فادا لقوهم تملقوا لهم ـ الحديث : لمأقف له على أصل

فإن فلت : نماذا يصير الرجل ذا لسانين ! وما حد ذلك؟.

فأقول . إذا دخل على متعاديين ، وجامل كل واحــد منهيا ، وكان صادقا فيه ، لم يكن منافقاً ، ولا ذا لسانين . فإن الواحد قد يصادق متعاديين . ولكن صدافة ضعيفة ، لاتنتهي إلى حد الأخوة . إذ لو تحققت الصداقة ، لافتنت مماداة الأعداء ؛ في أذكر نا في كناب آداب الصحبة والأخوة . نيم لو نقل كلام كل واحد منهما إلى الآخر ، فهو ذو لسانين وهو شر من النميمة ، إذ يسير عاما بأن ينقل من أحد الجانبين فقط . فإذا نقل من الجانبين فهو شر من النهام. وإن لم ينقل كلاما ، ولكن حسن لكل واحد منهما ماهو عليه من المعاداة مع صاحبه ، فهذا ذو اسانين . وكذاك إذا وعدكل واحدمنهما بأن ينصره، وكذلك إذا أثنى على كل واحد منهما في معاداته . وكذلك إذا أثنى على أحدهما ، وكان إذا خرج من عنده يذمه ، فهو ذو لسانين . بل ينبني أن يسكت ، أو يثني على المحق من المتعاديين ،ويثني عليه في غيبته ، وفي حضوره ،و بين يدي عدوه . قيل لابن عمر رضي الله عنهما ، (١) إنا ندخل على أمرائنا فنقول القول ، فإذا خرجنا قلنا غيره . فقال كنا نعد هذا نفاقا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم . وهذا نفاق مهم كان مستغنيا عن الدخول على الأمير ، وعن الثناء عليه . فاو استغنى عن الدخول ، ولكن إذا دخل يخاف إن لم يثن ، فهو نفاق ، لأنه الذي أُحوج نفسه إلى ذلك . فإِن كان مستغنيا عن الدخول لو قنع بالقليل ، وترك المــال والجاه قدخل لضرورة الجاه والغني ، وأثني ، فهو منافق . وهذا معنى قوله صلى الله عليه وسلم <sup>(۲)</sup> بحثب الله والجاه وينبِتان النَّفاق في القلب كَمَا وينبت الله البقل » لأنه يحوج إلى الأمراء وإلى مراعاتهم ومراآتهم . فأما إذا ابتلى به لضرورة ، وخاف إن لم يثن ، فهو معذور فإن اتقاء الشرجائز قال أبو الدرداء رضي الله عنه ، إنا لنـكشر في وجــو ، أقوام ،

<sup>(</sup>١) حديث قيل لابن عمرانا ندخل على آمرائنا فنقول القول فاذاخرجنا قلنا غيره قال كنا نعد ذلك نفاقا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم الطبراني منطرق

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> حديث حب الجاء والمال ينبتان النفاق في القلب كاينبت الماء البقل: أبو منصور الديلس في مسند الفردوس وي حديث أبي هرج ق يستد ضعيف الاانه قال حب الغناء وقال الشعب مكان البقل

وإن قلو بنالتامنهم وقالت عائشة رضى الله عنها ، '' استأذن رجل على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال « ائذَنُوا لَهُ فَيْسَ رَجُلُ الْمَشِيرَةِ هُو َ » ثم لما دخل ألان له القول · فلما خرج فلمت يارسول الله ، قلت فيه ماقلت ، ثم ألنت له القول ! فقال « يَاعَا نِشَةُ إِنَّ شَرَّ النَّاسِ الَّذِي يُكْرَمُ اتقاً ، شَرِّ هِ ولكن هذا وردق الإتبال ، وفي الكشر والتبسم . فأما الثناء ، فهو كذب مراح ، ولا يجوز إلا لضرورة ، أو إكراه يباح الكذب بمثله ، كاذكر ناه في آفة الكذب بل لا يجوز الثناء ، ولا التصديق ، ولا تحريك الرأس في معرض التقرير على كل كلام باطل فإن فعل ذلك ، فهو منافق . بل ينبني أن ينكر ، فإن لم يقدر فبسكت بلسانه ، وينكر بقلبه فإن فعل ذلك ، فهو منافق . بل ينبني أن ينكر ، فإن لم يقدر فبسكت بلسانه ، وينكر بقلبه

## الآفة الثامت عشرة

#### المدح

وهو منهى عنه فى بعض المواضع ، أما الذم ، فبو الغيبة والوقيمة ، وقد ذكر ناحكمها . والمدح يدخله ست آفات ، أربع فى المادح ، واثنتان فى الممدوح . فأما المادح : فالأولى . أنه قد يفرط ، فينتهى به إلى الكذب ، قال خالد بن معد ان من مدح إماما أو أحدا عا ليس فيه على رؤس الأشهاد ، بعثه الله يوم القيامة يتعثر بلمانه الثانية : أنه قد مدخله الرباء ، فإنه بالمدح مظه للحب ، وقد لا يكون مضم اله ، ولا

الثانية : أنه قد يدخله الرباء ، فإنه بالمدح مظهر للحب ، وقد لا يكون مضمرا له ، ولا معتقدا لجميع ما يقوله : فيصير به مرائيا منافقا .

الثالثة: إنه قد يقول مالا يتحققه ، ولا سبيل له إلى الاطلاع عليه . روى (" أن رجلا مدح , جلاعند النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال له عليه السلام « وَ يُحَكَ قَلَقْتَ غُنْنَ صَاحِبِكَ مَدَح , جلاعند النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال له عليه السلام « وَ يُحَكَ قَلَقْل أَحْسَبُ فُلاناً وَلا سَمِعَها مَا أَفْلَحَ ، ثم قال « إِنْ كَانَ أَحَدُ ثُمْ لاَيدٌ مَادِحًا أَخَاهُ فَلْيَقْل أَحْسَبُ فُلاناً وَلا أَرْ كَى عَلَى الله أَحَداً حَسِيبُهُ الله إِنْ كَانَ بَرَى أَنَّهُ كَذَلِكَ »

<sup>(</sup>١) حديث عائشة استأدن رجل على رسول الله صلى الله عليه و الم ففال الدنوا له فبئس رجل العشيرة ما الحديث : وفيه ان شو الناس الذي يكرم اشاء السره : ماشق عليه و المتقدم في الأفة التي قبلها ( الآفة الثامنة عشرة المدح )

<sup>(</sup> ٢ ) حديث انرجاد مدح رجاد عند وسول الله صلى الله عليه وسلم نقال ويحاك قطعت عنق صاحبك عنفي صاحبك متفق عليه من حديث أبى بكرة بنحوه وهو في الصمت لابن أبي الدنيا بلفظ الصنف

وهذه الآفة تنظرق إلى المدح بالأوصاف المطلقة ، التي نعرف بالأدلة ، كقوله إنه متن وررع ، وزاهد ، وخير ، وما يجرى عبراه . فأما إذا قال رأيته يصلى بالليل ، ويتصدق ، ويحج ، فهذه أمور مستيقنة . ومن ذلك قوله إنه عدل ، رضا ، فإن ذلك خني ، فلا ينبغى أن يجزم القول فيه . إلا بعد خبرة باطنة . سمع عمر رضى الله عنه رجلا يثنى على رجل ، فقال أسافرت معه ؟ قال لا · قال . أخالطته فى المبايعة والمعاملة ؟قال لا . قال : فأنت جاره صباحه ومساءه ؟ قال لا · فقال : والله الذي لا إله إلا هو لاأراك تعرفه

الرابعة: أنه قد يفرح الممدوح وهو ظالم أو فاسن ، وذلك غير جائز . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' و إِنَّ الله تَعَالَى يَعْضَبُ إِذَا مُدِحَ الْفَاسِينُ » وقال الحسن . من دعا لمظالم بطول البقاء فقد أحب أن يعصى الله تعالى فى أرضه . والظالم الفاسن ينيني أن يذم ليغتم ، ولاعدح ليفرح . وأما الممدوح فيضره من وجهين :

أحدها. أنه بحدث فيه كبرا وإعجابا ، وهما مهلكان . قال الحسن رضي الله عنه . كان عمر رضي الله عنه جالسا ومعه الدّرة ، والناس حوله ، إذ أقبل الجارود بن المنذر، فقال رجل هذا سيد ربيعة . فسمعها عمر ومن حوله ، وسممها الجارود . فاما دنا منه ، خفقه بالدّرة . فقال مالى ولك با أمير المؤمنين ؟ قال مالى ولك أما لقد سمعتها ؟ قال سمعتها فه . قال خشيت أن يخالط قلبك منها شيء ، فأحببت أن أطأطىء منك .

<sup>(</sup>١) حديث انالله يفضب اذا مدح الفاسق: ابن أبي الدنيا في الصمت والبيهتي في الشعب من حديث أس وفيه أبو خلف خادم أنس ضعيف ورواه أبو يعلى الموصلي وابن عدى بلفط اذامدح الفاسق غضب الرب واهتز العرش قال الذهبي في الميزان منكر وقد تقدم في آداب العكسب

<sup>(</sup>٢) حديث اذًا مُدحت أخاك في وجهه فكأما أمررت على حلقه موسى وميضا: ابن المبارك في الزهدو الرقائق

منرواية يحى بن جابر مرسلا

<sup>(</sup>٣) حديث عقرت الرجل عقرك الله :قاله لمن مدح رجلا لم أجد له أصلا

tigo y giorni più a cale trappa y l'unado al agri promite del describiblica del cale

وقال مطرف، ما سمعت قط تناء و لا مدحة إلا تصاغرت إلى نفسى و قال زياد بن أبي مسلم، ليس أحد يسمع ثناء عليه أو مدحة ، إلا تراءى له الشيطان . ولكن المؤمن برابع . فقال ابن المبارك، لقدصدق كلاعها . أماماذكره زياد، فذلك قلب العوام . وأماماذكره مطرف ، فذلك قلب الحواص . وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « لو مشى رَجُلُ إِلَى رَجُل يسكّن فذلك قلب الحواص . وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « لو مشى رَجُلُ إِلَى رَجُل يسكّن مر هف عنه كَانَ خَيْراً لَهُ مِنْ أَنْ يُشْنَى عَلَيْهِ فِي وَجْهِ » وقال عمر رض الله عنه : المدح هو الذي يفتر عن العمل . والمدح يوجب الفتور و أو لأن المدح يورث العجب والكبر ، وهما مهلكان كالذبح ، فلذلك شبهه به

فإن سلم المدح من هذه الآفات في حق الممادح والممدوح ، لم يكن به بأس بلى د بما ناذ مندوبا إليه ولذلك أثنى رسول الله حلى الله عليه وسلم على الصحابة فقال (") د لو و وزن إعان أبي بَكْر بإعان الما لم كرجَح ، وقال في عمر (") « لو لم أبعث البعيث يأتمر أي وأى تأ أبعث البعيث يأتمر أي وأى تناء يزيد على هذا ؟ ولكنه صلى الله عليه وسلم قال عن صدق و بسيرة وكانوا رضى الله عنهم أجل رتبة من أن يورئهم ذلك كبرا وعبا وفتورا . بل مدح الرجل نفسه قبيح لما فيه من الكبر والتفاخر . إذقال صلى الله عليه وسلم (" « أنا سيك ولا آدم وَلا فَخر ، في لست أقول هذا تفاخرا ، كما يقصده انناس بالثناء على أنفسهم . وذلك لأن افتخاره صلى الله عليه وسلم كان بالله ، وبالقرب من الله ، لا بولد آدم و تقدمه عليهم . كأأن المقبول عند الملك قبولا عظما إنما يفتحر بقبوله إياه ، وبه يفرح لا بتقدمه عليه على معن رعاياه وبتفصيل هذه الآفات تقدر على الجمع بين ذم المدح و بين الحت عليه . قال صلى الله وسلم (" و وَجَبَتْ " لما أثنوا على بعض الموتى . وقال عاهد إن لبني آدم جلساء عليه وسلم (" ) « وَجَبَتْ " لما أثنوا على بعض الموتى . وقال عاهد إن لبني آدم جلساء

<sup>(</sup>١) حديث لومني رجل بسكين مرهف كانخيراله منأنيثي عليه فيوجهه: لم أجده أيشا

<sup>(</sup>٢) حديث لووزن ايمان أبى بكر بايمان العالمين لرجع: تقدم في العلم

<sup>(</sup> ٣ ) حديث لولم أبعث لبعثت ياعمر :أبومنصور الديلمي في مسند الفردوس من حديث أبي هربرة وهومنكر والمعروف حديث عقبة بن عامر لوكان بعدى نبي لسكان عمر بن الحطاب رواه الترمذي وحسنه

<sup>(</sup>٤) حديث أناسيد ولدا دم ولاخر; الترمذي وابن ماجه من حديث أبي سعيد الخدري والحاكم من حديث جابر وقال صحيح الاسناد وله من حديث عبادة بن الصامت أناسيد الناس يوم القيامة ولاخر ولمسلم من حديث أبي هريرة أناسيد ولدآدم يوم القيامة

<sup>(</sup> o ) حديث وجيت قاله لما أننوا على بعض الموتى :منفق عليه من حديث أنس

من الملائكة ، فإذا ذكر الرجل المسلم أخاه المسلم بخير ، قالت لمللائكة ولك عمله . وإذا ذكره بسوء ، قالت الملائكة ياابن آدم المستور عورتك أربع على نفسك ، واحمد الله الذي ستر عورتك . فهذه آفات المدح .

## بسيان

اعلم أن على الممدوح أن يكون شديد الاحتراز عن آفة الكبروالعجب، وآفة الفتور ولا ينجو منه إلا بأن يعرف نفسه، ويتأمل ما فى خطر الخاتمة، ودقائق الرياء، وآفات الأعمال، فإنه يعرف من نفسه ما لا يعرفه المادح. ولو انكشف له جميع أسراره، وما يجرى على خواطره، لكف المادح عن مدحه

وعليه أن يظهر كراهة المدح بإذلال المادح . قال صلى الله عليه وسلم (۱) و أُحثُوا التُرَابَ في و بُوهِ الله يظهر كراهة المدح بإذلال المادح . لا يضر المدح من عرف نفسه . وأثنى على رجل من الصالحين ، فقال اللهم إن هؤلاء لا يسرفونى ، وأنت تعرفنى . وقال آخر لما أثنى عليه ، اللهم إن عبدك هذا تقرب إلى عقتك ، وأنا أشهدك على مقته . وقال على رضى الله عنه لما أثنى عليه ، اللهم اغفر لى ما لا يعلمون ، ولا تؤاخذنى بما يقولون ، واجعلنى خيرا مما يظنون . وأثنى رجل على عمر رصي الله عنه ، فقال أنهلكنى وتهلك نفسك ؟ وأثنى رجل على على عمر رصي الله عنه ، فقال أنهلكنى وتهلك نفسك ؟ وأثنى رجل على على عمر رصي الله عنه ، فقال أنهلكنى وتهلك نفسك ؟ وأثنى رجل على على عمر رصي الله عنه ، فقال أنهلكنى وتهلك نفسك ، وفوق مافى نفسك على على عمر رصي الله عنه ، فقال أنهلكنى وتهلك نفسك ، وفوق مافى نفسك

## الآفة الناسع يتمعشرة

#### الغفلة عن دقائق الحطأ في فحوى الكلام

لاسيما فيما يتعلق بالله وصفاته ، ويرتبط بأمور الدين . فلا يقدر على تقويم اللفظ فى أمور الدين إلا العلماء الفصحاء . فمن قصر فى علم أو فصاحـة ، لم يخل كلامه عن الزلل . لكن الله تعالى يعفو عنه لجهـله . مثاله ما قال حذيفة قال النبى صلى الله عليه وسـلم

<sup>(</sup>١) حديث احتوا في وجوه المداحين النراب: مسلم من حديث المعداد ·

(۱) « لاَ يَقُلُ أَحَدُكُم مَا شَاء اللهُ وَشِدْتَ وَلَكِن لِيقُلْ مَا شَاء اللهُ ثُمَّ شَيْتَ » وذلك لأن في العطف المطلق تشريكا و تسوية ، وهو على خلاف الاحترام وقال ابن عباس رضى الله عنهما ، (۲) جاء رجل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، يكلمه في بعض الأمر ، فقال ما الله وشئت . فقال صلى الله عليه وسلم « اجْعَلْنَى لله عَدِبلاً بَلْ مَا شَاء اللهُ وَحْدَهُ » وخطب رجل عند رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) ، فقال من يطبع الله ورسوله فقد رشد ، ومن رجل عند رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله ومن يعصهما الله ورسوله فقد رسول الله صلى الله عليه وسلم قوله ومن يعصهما ، لأنه تسوية وجع

وكان ابراهيم يكره أن يقول الرجل أعوذ بالله وبك ، ويجوز أن يقول أعوذ باللهم أعتقنا وأن يقول لولاالله على وأن يقول لولاالله وفلان وكره يعضهم أن يقال اللهم أعتقنا من النار، وكان يقول العتق يكون بعدالورود وكانو ايستجيرون من النار ، ويتعوذون من النار وقال رجل : اللهم اجعلني ممن تصيبه شفاعة محد صلى الله عليه وسلم ، فقال حذيفة ، وأن الله يغنى المؤمنين عن شفاعة محمد ، وتكون شفاعته المذنبين من المسلمين

وقال ابراهيم ، إذا قال الرجل للرجل باحمار ، ياخنزير ، قبل له يوم القيامة ، حماراراً بثني خلقته ا خنزيراراً يتنى خلقته ؟ . وعن ابن عباس رضى الله عنها إن أحدكم ليشرك ، حتى يشرك بكلبه ، فيقول لولاه لشرقنا الليلة

وقال عمر رضى الله عنه ، (') قال رسول الله صلى الله عليه وسلم «إِنَّ اللهَ تَعَالَى يَنْهَا كُمْ أَنْ تَعَالُهُ عَنْهُ أَكُمْ أَنْ عَالُهُ عَنْهُ مَنْ كَانَ حَالُهَا فَلْيَحْلَفْ بِالله أَوْ لِيَصْمُتُ » قال عمر رضي الله عنه مُ فو الله مَا حلفت بها منذ سمعتها . وقال صلى الله عليه وسلم ('' د لاَ تُسَمَّوا العِنْبَ كُرْماً "

<sup>(</sup> الآفة التاسعة عشرة فَىالغفله عن دقائق الحطأ )

<sup>(</sup>١) حديث حديثة لايفل أحدكم ماشا، الله وشئت \_ الحديث : أبوداود والنسائي في الكبرى بسند صحيح

<sup>(</sup> ٧ ) حديث ابن عباس جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فكلمه في بعض الامر فقال ماشاه الله وشئت. فقال جعلتني لله عدلاقل ماشاء الله وحده النسائي في السكري باسناد حسن وابن ماجه

<sup>(</sup>٣) حديث خطب رجل عند النبي صلى الله عليه وسلم فقال من يطع الله ورسوله فقد رشد ومن يعسهما فقد غوى \_ الحديث: مسلم من حديث عدى بن حاتم

<sup>(</sup> ٤ ) حديث عمران الله ينهاكم أن كلفوا بأبائكم :متفقعليه

<sup>(</sup>٥) حديث لاتسموا العنب الكرم انماالكرم الرجل السلم: منفق عليه من حديث أي هريرة

إُعْمَا الْكُرْمُ الرَّجُلُ ٱلسُّلِمُ »

و فال أبو هر برة ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « لاَ يَقُو لَنَّ أَحَدُ كُمْ عَبْدِى وَ لاَ أَمَّى كُلُكُمْ عَبِيدُ اللهِ وَكُلُ نِسَائِكُمْ إِمَا اللهِ وَلْيَقُلْ غُلَامِى وَجَارِ بَنِي وَ فَتَاى وَ فَا تِى وَلاَ يَشُولُ كُمْ عَبِيدُ اللهِ وَالرَّبُ اللهُ سُبْحَانَهُ اللهُ وَالرَّبُ اللهُ سُبْحَانَهُ وَلَا يَلَّهُ سُبْحَانَهُ عَبِيدُ اللهِ وَالرَّبُ اللهُ سُبْحَانَهُ وَلَمْ اللهُ عليه وسلم () « لاَ تَقُولُوا اللهُ الله عليه وسلم () من قَالَ أَنَا بَرِى \* مِن اللهِ سُلامِ فَإِنْ فَقَدْ أَسْخَطْتُمْ وَبَكُمْ » وقال صلى الله عليه وسلم () من قَالَ أَنَا بَرِى \* مِن اللهِ سُلامِ فَإِنْ كَانَ كَا ذِبًا فَلَنْ يَرْجِعَ إِلَى الْإِسْلاَمِ سَالًى »

فهذا وأمثاله مما يدخل في الكلام ، ولا يمكن حصره · ومن تأمل جميع ما أوردناه من آفات اللسان ، علم أنه إذا أطلق لسانه لم يسلم . وعند ذلك يعرف سرقوله صلى الله عليه وسلم الآات اللسان ، علم أنه إذا أطلق لسانه لم يسلم . وعند ذلك يعرف سرقوله صلى الله عليه وسلم ، وهي على طريق المتكلم ، فإن سكت سلم من السكل . وإن نطق و تكلم خاطر بنفسه ، إلا أن يوافقه لسان فصيح ، وعلم غزير ، وورع حافظ ؟ ومراقبة لازمة ، ويقلل من السكلام ، فعساه يسلم عند ذلك وهو مع جميع ذلك لا ينفك عن الحطر . فإن كنت لاتقدر على أن تكون ممن تكلم فغنم ، فكن ممن سكت فسلم ، فالسلامة إحدى الغنيمتين

### الآفت العثرون

سؤال العوام عن صفات الله تعالى وعن كلامه وعن الحروف وأنها قديمة أو محدلة ومن حقهم الاشتغال بالعمل بما في القرءان. إلا أن ذلك نقيل على النفوس، والفضول خفيف على القلب. والعامى يفرح بالخوض في العلم. إذ الشيطان يخيل إليه أنك من العاماء وأهل الفضل، ولا يزال يحبب إليه ذلك: حتى يتكلم في العلم بما هو كفر، وهو لا يدرى

<sup>(</sup>١) حديث لا تقولوا للمنافق سيدنا ـ الحديث: أبوداود من حديث بريدة بسند صحبح

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من قال أمابرى، من الاسلام فان كان صادقا فهو كما قال ـ الحديث : النساني و ابن ماجه من حديث بريدة باسناد صحيح

 <sup>(</sup>٣) حديث من صمت نجا : الترمذي وقد تقدم في أول آفات اللسان
 ( الآفة العنسرون سؤال العوام عن صفات الله تعالى )

وإنحاشأن العوام الاشتغال بالعبادات والإيمان بتكلم في العلم الاسيافيا يتعلق بالله وصفاته وإنحاشأن العوام الاشتغال بالعبادات والإيمان بما وردبه القرءان ، والتسليم لما جاء به الرسل من غير بحث وسؤالهم عن غير ما يتعلق بالعبادات سوء أدب منهم الاستحقون به المقت من الله عن وجل ، ويتعرضون لحطر الكفر وهو كسؤال ساسة الدواب عن أسرار الملوك ، وهو موجب للعقوبة . وكل من سأل عن علم غامض ، ولم يبلغ فهمه تلك الدرجة فهو مذموم . فإنه بالإضافة إليه على ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (١) « ذَرُوني مَا تَرَكُمُ مَن عَنهُ فَا هَلَا مَن كَانَ مَن كَانَ فَهُ لَمُ مَن كَانَ مَن كَانَ مَنْ كَانَ مَنْ كَانَهُمْ أَلُول مِنْ مَا المُن الله عَنهُ عَنهُ وَاخْتِلا فِهِم عَلَى أَنْ بِيا يُهِم مَا نَهَ يَتُكُمُ عَنهُ فَاجْتَنبُوهُ وَمَا أَمَر " ثُكُم " به فَأْتُوا مِنهُ مَا أَسْتَطَعْتُم " وَاخْتلا فِهِم عَلَى أَنْ بِيا يُهِم مَا نَهِيَ الله عَنه فَا أَوْل مِنهُ مَا أَسْتَطَعْتُم " وَاخْتلا فِهِم عَلَى أَنْ بِيا يَهِم مَا نَهِ يَتُكُم " به فَأْتُوا مِنهُ مَا أَسْتَطَعْتُم " وَاخْتلا فِهِم عَلَى أَنْ بِيا يَهِم مَا نَهِ يَتُكُم " به فَأْتُوا مِنهُ مَا أَسْتَطَعْتُم " وَاخْتلا فِهم " عَلَى أَنْ بِيا يَهم مَا مَن كَانَ وَهم به فَأْتُوا مِنهُ مَا أَسْتَطَعْتُم " وَاخْتلا فِهم الله عَن عَلَى أَنْ بِيا يَهم مَا نَه مَا مَن كَانَ وَهم به فَاتُوا مِنهُ مَا أَسْتَطَعْتُم " وَمَا أَمَو الْحَلْكُول الله الله الله الله عن علم عامض الله عن علم عامض المقوب المنافق الله عنه علم المنافق المنافق المنافق الله عنه الله المنافق المنافق الهم المنافق الله عنه المنافق المنا

<sup>(</sup>١) حديث دَروني ماترككم فانماهلك من كان قبلكم بسؤ الهم - الحديث: متفق عليه من حديث أبي هريرة (٢) حديث سأل الناس رسول الله صلى الله عليه وسلم بوما حتى أكثروا عليه وأغضوه فصعد المتبر فقال ساوني فلا تسألوني عن شيء الاأبا تسكم به حالحديث: متفق عليه مقتصرا على سؤال عند الله

بن حدافة وفول عمر ولمسلم من حديث أبنى موسى فقام اخر فقال من أبي فقال أبوك سالممولى شيبة ( ٣ ) حديث النهى عن قيل وقال واصناعة المال وكثرة السؤال منفق عليه من حديث الغيرة بن شعبة

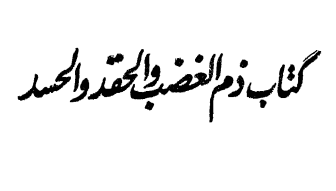
ر ؟ ) حديث يوشيك الناس متساءلون ببنهم حتى يقولوا قدخان الله الحالق ـ الحديث : منفق عليه من حديث أ أبي هريرة وقد تقدم

اللهُ الصَّمَدُ (١) حَتَى تَخْتِبُوا السُّورَةَ ثُمَّ لَيَتْفُلْ أَحَدُ كُمْ عَنْ يَسَارِهِ ثَلاَثُما وَلْيَسْتَمِذْ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ » وقال جابر (١٠ ، مَانزلتَ آية المتلاعنين إلا لكُثرة السؤال

وفي قصة موسى والخضر عليهما السلام ، تنبيه على المنع من السؤال قبل أوان استحقاقه إِذْ قَالَ ( فَإِنِ ا تَبَعْتَنِي فَلاَ تَسَأَ لَنِي عَن شَي ۚ حَتَّى أَحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا (٢٠) فالماسأل عن السفينة أنكر عليه حتى اعتذر، وقال (لأَتُؤَاخِذْ بِي عِمَا نَسِيتُ وَلاَ تُرْهِمْنِي مِنْ أَمْرِي عُسراً (") فلما لم يصبر حتى سأل ثلاثا قال ( هَذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ ( ) وفارقه

فسؤال العوام عن غوامض الدين من أعظم الآفات ، وهو من المثيرات للفتن ،فيجب دفعهم ومنعهم من ذلك. وخوضهم في حروف القرءان، يضاهي حال من كتب الملك إليه كتابا ، ورسم له فيه أمورا ، فلم بشتغل بشيء منها ، وضيع زمانه في أن قرطاس الكتاب عتيق أم حديث ، فاستحق بذلك العقوبة لامحالة . فكذلك تضييع العامي حدودالقرءان واشتغاله بحروفه أهي قديمة أم حديثة، وكذلك سائر صفات الله سبحاً نه وتعالى والله تعالى أعلم

<sup>(</sup>۱) حديث حار مانزلت آية التلاعن الالسكثرة السؤال رواه البزار باسناد جيد السمد : ۲، ۲ (۲ ، ۳، ۶) الكهف : ۷۰ ، ۷۳ ، ۷۸



# م كناب دم الغضي الحقد والحسد وهو الكتاب الخامس من ربع المهلكات من كتاب إحياء علوم الدين

#### بسسم الدائرهن الرحيم

الحديثة الذي لا يتكل على عفوه ورحمته إلا الراجون، ولا يحذر سوء غضبه وسطوته إلا الخائفون. الذي استدرج عباده من حيث لا يعلمون، وسلط عليهم الشهوات وأمرغ بترك مايشتهون، وابنلاه بالغضب وكلفهم كظم الغيظ فيها بغضبون. ثم حفهم بالمكاره واللذات وأملى لهم لينظر كيف يعملون ، وامتحن به حبهم ليعلم صدقهم فيايدعون، وعرفهم أنه لا يخنى عليه شيء مما يسرون وما يعلنون، وحذره أن يأخذه بغتة وهم لا يشعرون ، فقال (ما يَنظر ون إلا صَيْحة واحدة والعلاة والسلام على محد رسوله الذي يسير تحت لوائه النبيون، وعلى آله وأصحابه الأغة المهدين، والسلام على محد رسوله الذي يسير تحت لوائه النبيون، خلق الله وأما الأولون والآخرون، وسلم تسلما كثيرا

أما بعد. فإن الغضب شعلة نار اقتبست من نار الله الموقدة ، التي تطلع على الأفندة ، وإنها لمستكنة في طى الفؤاد ، استكنان الجمر تحت الرماد . ويستخرجها الكبر الدفين في قلب كل جبار عنيد ، كامتضراج الحجر النار من الحديد . وقد انكشف للناظرين بنور اليقين ، أن الإنسان ينزع منه عرق إلى الشيطان اللعين ، فن استفزته نار الغضب ، فقد قويت فيه قرابة الشيطان ، حيثقال (خلَقتني مِنْ نارٍ وَخَلَقته مِنْ طِينَ (٢) فإن شأن الطين السكون والوقار ، وشأن النار التلظى والاستعار ، والحركة والاضطراب . ومن . نتائج النضب الحقد والحسد ، وبهما هلك من هلك ، وفسد من فسد ، ومفيضهما مضغة إذا صلحت صلح معها سائر الجسد ، وإذا كان الحقد والحسد والغضب عما يسوق العبد إلى مو اطن العطب ،

<sup>(</sup>۱)سي: وج ، ه و<sup>(۲)</sup> الأعراف : ۱۲

فاأحوجه إلى معرفة معاطبه و مساوله ، المحذر ذاك و بتذبه و يميطه عن القلب إن كان ينفيه ، وبعالجه إن رسخ فى قلبه ويداويه ، فإن من لا يعرف الشريقع فيه ، ومن عرفه فالمعرفة لا تكفيه ، مالم يعرف الطريق الذى به يدفع الشر ويقصيه

ونحن نذكر ذم الغضب، وآفات الحقدو الحسد في هذا الكتاب، و يجمعها يان ذم الغضب، ثم يبان حقيقة الغضب، ثم يبان أن الغضب هل يمكن إزالة أصله بالرياضة أم لا، ثم يبان الأسباب المهيجة للغضب، ثم يبان علاج الغضب بعد هيجانه، ثم يبان فضيلة حصطم الغيظ، ثم يبان فضيلة الحلم، ثم يبان القدر الذي يجوز الانتصار والتشفي به من الكلام، ثم القول في معنى الحقدون تأنجه، و فضيلة العفو والرفق، ثم القول في ذم الحسد، وفي حقيقته وأسبا به ومعالجته، وغاية الواجب في إزانته، ثم يبان السبب في كثرة الحسد بين الأمثال، والأقران، والأخوة، و بني الم، والأقارب. و تأكده وقلته في غيره وضعفه، ثم يبان الدواء الذي به ينفي مرض الحسد عن القلب، وبالله النوفيق ينفي مرض الحسد عن القلب، وبالله النوفيق

## بسيان

#### دُم الغضب

قال الله تعالى: (إِذْ جَعَلَ الذِنَ كَفَرُوا فِي قَاوُ بِهِمُ الْخَمِيَّةَ حَمِيَّة اَلْجَاهِلِيَّةِ فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُوْ مِنِينَ (1) الآية ، ذم الكفار بما نظاهروا به من الحية الصادرة عن الغضب بالباطل ، ومدح المؤمنين بما أنزل الله عليهم من السكينة . وروى أبو هريرة (٢) أن رجلا قال يارسول الله ، مرنى بعمل وأقلل . قال « لا تَعْضَبُ » ثم أعاد عليه فقال « لا تَعْضَبُ » وقال ابن عمر (٢) قلت لرسول الله صلى الله عليه وسلم وقل لى قولاوأقلله له لى أعقله . فقال « لا تغضب بالى لا تغضب » فأعدت عليه مرتين ، كل ذلك يرجع إلى لا تغضب .

<sup>(</sup>كتاب الغضب والحقدوالحسد)

<sup>(</sup>۱) حديث أبي هريرة انرجلا قال يارسول الله مرتى بعمل وأقلل قال لاتغضب ثم أعاد عليه فقال لاتغضب :رواه البخارى

<sup>(</sup> ٢ )حديث ابن عمر قلت الرسول لله صلى الله عليه و صلم قللي قولا وأقلل الحديث : يَخُوه أبو يعلى باسناد جسن

<sup>(</sup>١١) الفتح : ٢٦

وعن عبد الله بن عمرو (۱) ، أنه سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ماذا ينقذني من غضب الله ؟ قال لا لا تغنيب موقال ابن مسعود (۱) ، قال النبي صلى الله عليه وسلم د ما تعدون النسر عة فيكم ؟ » قلنا الذي لا تصرعه الرجال . قال « ليس ذ لك وَلَكَ وَلَكِنِ الدِّى عَلْكُ تَفْسَهُ عِنْدَ الْفَضِيبِ » وقال النبي صلى الله عليه وسلم « ليس السَّدِيدُ بِالصَرعة وَ إِنَّا الشَّدِيدُ بِالصَرعة وَ إِنَّا الله عَنْدَ الْفَضِيبِ » وقال النبي صلى الله عليه وسلم « من قضية مُستَر الله عنه وسلم دمن من عضب عَضَبة ستَر الله عو ر ته ، وقال سلمان بن داود عليهما السلام : يا بني إياك و كثرة النضب فإن كثرة النفس فؤاد الرجل الحليم . وعن عكر مة في قوله تعالى (وَسيّداً وَحَصُورًا (۱)) قال السيد الذي لا يغلبه الغضب . وقال أبو الدرداء ، (۵) قلت يارسول الله ، دلني على عمل يدخلني الجنة . قال « لا تنفضب ، وقال يحيي ليسي عليهما السلام ، لا تغضب ، قال : يدخلني الجنة . قال « لا تفضب ، إنما أنا بشر . قال لا تقتن مالا ، قال هذا عسى

وقال صلى الله عليه وسلم (١) « الغَضَّ يُفْسِدُ الْإِيمَانَ كَمَا يُفْسِدُ الصَّبُ الْعَسَلَ » وقال صلى الله عليه وسلم (١) « أَخْضَ أَحَدُ إِلاَّ أَشْنَى عَلَى جَهَنَّمَ » وقال له رجل (١) ، أى شيء أشد قال « غَضَ الله » قال في يعدني عن غضب الله ؟ قال « لا تَنْضَ ،

<sup>(</sup>٢) حديث ابن مسعود ماتعدون الصرعة \_ الحديث : رواه مسلم

<sup>(</sup>٣) حديث أبي هريرة وليس الشديد بالصرعة ـ الحديث: متفقُّ عليه

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ابن عمر من كف غصبه ستر الله عورته: ابن أبي الدنيا في كماب العفو وذم الغضب وفي الصمت و العصب وفي الصمت و تقدم في أقات الاسان

<sup>(</sup> o ) حديث أبى الدرداء دلى على عمل يدخلى الجنه قال لانغضب: ابن أبى الدنيا والطبراني في السكمير والاوسط باسناد حسن

<sup>(</sup>٦) حديث الغضب يفسد الايمان كَايفسد الصبر العسل: الطبراني فيالسكبير والبيهق فيالشعب من رواية بهز بنحكيم عن أبيه عن جده بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٧ ) حديث ماغضب أحدالاأشفى على جهنم: البزار وابن عدى من حديث ابن عباس للنارباب لا يدخله الامن شفى غيظه عمصية الله واسناده ضعيف و تقديم في آفات اللسان

<sup>(</sup> A ) حديث قال رجل أى شيء أشد على قال غضب الله قال مماييعدني من غضب الله قال لاتغضب :أحمد من حديث عبد الله بن عمرو بالشطر الاخير منه وقد نقدم فيله بسبت أحاديث

<sup>(</sup>۱) آلعمران: ۲۹

الآثار. قال الحسن: ياابن آدم ، كلا غضبت و ثبت، ويوشك أن تثب و ثبة فتقع في النار. وعن ذى القرنين ، أنه لتى ملكا من الملائكة ، فقال علمني علما أزدادية إعانا ويقينا ، قال لا تغضب ، فإن الشيطان أقدر ما يكون على ابن آدم حين يغضب ، فرد الغضب بالكظم ، وسكنه بالتؤدة . وإياك والعجلة ، فإنك إذا عجلت أخطأت حظك . وكن سهلا لينا للقريب والبعيد ، ولا تكن جبارا عنيدا

وعن وهب بن منبه ، أن راهباكان في صومعته ، فأراد الشيطان آن يضله ، فلم يستطع فجاء حتى ناداه ، فقال له افتح فلم يجبه ، فقال افتح . فإنى إن ذهبت مدمت فلم يلتفت إليه . فقال إلى أنا المسيح قال الراهب ، و إن كنت المسيح . ، فما أصنع بك؟ أليس قدأ مر تنابالعبادة والاجتهاد ؟ ووعد تنا القيامة ؟ فلوجئتنا اليوم بغيره لم نقبله منك . فقال إنى الشيطان ، وقد أردت أن أصلك فلم أستطع ، فجئنك لنسألني عما شئت فأخبرك . فقال ما أريد أن أسألك عن شيء قال : فولى مدبرا . فقال الراهب ألا تسمع ؟ فال بلى . قال أخبر بي أي أخلاق بني آدم أعون قال : فولى مدبرا . فقال الراهب ألا تسمع ؟ فال بلى . قال أخبر بي أي أخلاق بني آدم أعون قال عليهم ؟ قال الحدة . إن الرجل إذا كان حديدا ، قلبناه كما يقلب الصديان الكرة

وقال خيثمة ،الشيطان يقول، كيف يغلبنى ابن آدم، وإذا رضي جئت حتى أكون فى قلبه، وإذا غضب طرت حتى أكون فى رأسه . وقال جعفر بن محمد ، الغضب مفتاح كل شر وقال بعض الأنصار ، رأس الحق الحدة ، وقائده الغضب . ومن رضي بالجهل استغىعن الحلم ، والحلم زين ومنفعة ، والجهل شين ومضرة ، والسكوت عن جواب الأحق جوابه وقال مجاهد ، قال ابليس ، ما أعجز نى بنو آدم فلن يعجزونى فى ثلاث . إذا سكر أحدم أخذ نا مخز امته فقد ناه حيث شئنا ، وعمل لنا عاأ حبينا وإذا غضب قال عالا يعلم ، وعمل بما يندم ونبخله عافى يديه ، و نمنيه بما لا يقدر عليه وقيل لحكيم ، ماأ ملك فلا نالنفسه قال إذا لا تدله الشهوة . ولا يصرعه الهوى ، ولا يغلبه الغضب ، وقال بعضهم إياك والغضب فإنه يصيرك إلى ذلة الا عتذار . وقيل اتقو الغضب فإنه يفسد الإ يمان كما يفسد الصبر العسل . وقال عبد الله بن مسعود ، انظروا إلى حلم الرجل عند غضبه . وأما نته عند طمعه ، وما علمك محلمه إذا لم بغضب ، وما علمك بأما نته إذا لم بطمع وكتب عمر بن عبد العزيز إلى عامله ، أن لا تعاقب عند غضبك على رجل فاحبسه ، فإذا سكن غضبك فأخر جه فعاقبه على قدر ذبه . ولا تجاوز به خمسة عشرة سوطا. وقال على بن زيد ، أغلظ غضبك فأخر جه فعاقبه على قدر ذبه . ولا تجاوز به خمسة عشرة سوطا. وقال على بن زيد ، أغلظ غضبك فأخر جه فعاقبه على قدر ذبه . ولا تجاوز به خمسة عشرة سوطا. وقال على بن زيد ، أغلظ

رجل من قريش لممر بن عبد العزيز القول ، فأطرف عمر زمانا طويلا ، ثم قال أردت أن يستفزنى الشيطان بعز السلطان ، فأنال منك اليوم ما تناله منى غدا . وقال بعضهم لابنه ، يابنى ، لا يثبت العقل عند الغضب ، كما لا تثبت روح الحى فى التنانير المسجورة .

فأقل الناس غضبا أعقلهم . فإن كان للدنيا كان دهاء ومكرا ، وإن كان للآخرة كان حلما وعلما . فقد قبل الغضب عدو العقل ، والغضب غول العقل · وكان عمر رضى الله عنه اذا خطب قال في خطبته ، أفلح منكم من حفظ من الطعع ، والهوى ، والغضب . وقال بعضهم ، من أطاع شهو ته وغضبه قاداه إلى النار . وقال الحسن : من علامات المسلم قوة في دين ، وحزم في لين ، وإعان في يقين ، وعلم ف حل ، وكيس في رفق ، وإعطاء في حق ، وقصد في غنى ، وتجمل في فاقة ، وإحسان في قدرة ، وتحمل في رفاقة ، وصبر في شدة ، لا يغلبه الغضب ، ولا تجمح به الحمية ، ولا تغلبه شهوة ، ولا تفضحه بطنه ، ولا يستخفه حرصه ، ولا تقصر به نبته ، فينصر المظاوم ، ويرحم الضعيف ، ولا يبخل ، ولا يبذر ، ولا يسرف ، ولا يقتر ، يغفر إذا ظلم ، ويعفو عن الجاهل ، نفسه منه في عناء ، والناس منه في رخاء وقيل لعبد الله بن المبارك ، أجل لنا حسن الخلق في كلة . فقال ترك الغضب وقال نبي من الأنبياء لمن تبعه ، من يتكفل لى أن لا يغضب ، فيكون معى في درجتى ، ويكون بعدى من الأنبياء لمن تبعه ، من يتكفل لى أن لا يغضب ، فقال الشاب أنا أو في به فلما مات كان خليفتى . فقال شاب من القوم ، أنا . ثم أعاد عليه ، فقال الشاب أنا أو في به فلما مات كان منبه ، للكفر أربعة أركان ، الغضب ، والشهوة ، والخرق ، والطمع

## بس\_ان

#### حقيقة الغضب

اعلم أن الله تعالى لما خلق الحيوان معرضا للفساد والموتان ، بأسباب فى داخل بدنه ، وأسباب خارجة عنه ، أنم عليه بما يحميه عن الفساد ، ويدفع عنه الهلاك ، إلى أجل معلوم سماه فى كتابه . أما السبب الداخل ، فهو أنه ركبه من الحرارة والرطوبة ، وجعل بين الحرارة والرطوبة عداوة ومضادة ، فلا تزال الحرارة تحلل الرطوبة . وتجففها ، وتبخرها ،

حتى تصعر أحزاؤها نخارا شصاعد منها ، فلو لم يتصل بالرطو بةمدد من الفذاء ؛ يجهر ماانحل . و تبخر من أجزائها ، لفسد الحيوان . فخلق الله الغذاء الموافق لبدن الحيوان، وخلق في الحيوان شهوة تبعثه على تناول الغذاء ،كالموكل به في جبر ماانكسر ، وسد ماانثلم ، ليكون ذلك حافظاً له من الهلاك بهذا السبب

وأما الأسباب الخارجة التي يتعرض لها الإنسان، فكالسيف، والسنان، وسائر الملكات التي يقصد بها ، فافنقر إلى قوة وحمية تثور من باطنه ، فتدفع المهلكات عنــه ، فخلق الله طبيعة الغضب من النار ، وغرزها في الإنسان ، وعجنها بطينته ، فهما صد عن غرض من أغراضه ، ومقصود من مقاصده ،اشتعلت نارالغضب ، وثارت به ثورانا يغلى به دم القلب وينتشر في العروق ٬ ويرتفع إلى أعالى البدن كما ترتفع النار ، وكما يرتفع المـاء الذي يغلي في القدر . فلذلك ينصب إلى الوجه ، فيحمر الوجه والمين ، والبشرة لصفائها · تحكي لون ماوراءهامن حمرة الدم ، كما تحكي الزجاجة لون مافيها. وإنما ينبسط الدم إذا غضب على من دونه، واستشعر القدرة عليه . فإن صدرالعضب على من فوقه ، وكان معه يأس من الانتقام ، تولد منه انقباض الدممن ظاهر الجلد إلى جوف القلب ، وصار حزنا . ولذلك يصفر اللون . وإذكان الغضب على نظير يشك فيه ، تردّدالدم مين انقباض وانبساط ، فيحمر ويصفر ويضطرب وبالجُملة فقوة الغضب محلها القلب ، ومعناها غليان دم القلب بطلب الانتقام. وإنما تتوجه هذه القوة عند ثورانها إلى دفع المؤذبات قبل وقوعها ، وإلى التشغي والانتقام بعد وقوعها . والانتقام قوت هذه القوة وشهوتها ، وفيه لدَّمها ، ولا تسكن إلا به

ثم إن الناس في هذه القوة على درجات ثلاث في أول الفطرة ، من التفريط ، والإفراط والاعتدال . أماالتفريط ، فبفقد هذه القوة أو ضعفها ، وذلك مذموم . وهو النسيك يقال فيه إنه لاحمية له ولذلك قال الشافعي رحمه الله ، من استغضب فلم يغضب فهو حمار فمن فقد قوة الغضب والحمية أصلا ، فهو ناقص جدا. وقد وصف الله سبحانه أصحاب الني صلى الله عليه وسلم بالشدة والحمية ، فقال (أشيدًا؛ عَلَى الْـكُفَّار رُحَمَّا؛ كَيْنَهُمْ (1) وقال لنبيه صلى الله عليه وسلم (حَاهِدِ الْكُفَّارَ وَا لَمْنَا فِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ (٢٠) الآية. وإعاالغلظة والشدة

<sup>(</sup>۱) الفتح : ۲۹ (۲) النحريم : ۹

من آثار قوة الحمية ، وهو الغضب . وأما الإفراط فهو أن تغلب هذه الصفة ، حتى مخرج عن سياسة العقل والدين وطاعته ، ولا يبقى للمرء منعها بصيرة ونظر وفكرة ، ولا اختيار ، بل يصير في صورة المضطر ، وسبب غلبته أمورغريزية ، وأموراعتيادية . فرب إنسان هو بالفطرة مستعد لسرعة الغضب ، حتى كأن صورته فى الفطرة صورة عضبان . ويعين على ذلك حرارة مزاج القلب ، لأن الغضب من النار ، كما قال صلى الله عليه وسلم ، ويعين على ذلك حرارة مزاج أنطفيتُهُ و تُكْسِرُ سَوْرَتَهُ ،

وأما الأسباب الاعتيادية ، فهو أن يخالط قوما يتبجحون بتشفى الغيظ ، وطاعة الغضب وبسمون ذلك شجاعة ورجولية ، فيقول الواحد منهم أنا الذي لاأصبر على المكر والحال ولا أحتمل من أحدامرا ، ومعناه لاعقل في ولا حلم . ثم يذكره في معرض الفخر بجهله فمن سمعه رسخ في نفسه حسن الغضب ، وحُب النشبه بالقوم ، فيقوى به الغضب . ومهما اشتدت نار الغضب، وقوى اضطرامها، أعمت صاحبها، وأصمته عن كل موعظة، فإذا وعظ لم يسمع ، بل زاده ذلك غضبا . وإذا استضاء بنور عقله ، وراجع نفسه ، لم يقدر . إذ ينطفيء نور العقل، وينمحي في الحال مدخان الغضب. فإن معدن الفكر الدماغ. ويتصاعد عند شدة الغضب من غليان دم القلب دخان مظلم إلى الدَّماغ ، يستولى على معادن الفكر . وربما يتعدى إلى معادن الحس ، فتظلم عينه ، حتى لايرى بعينه ، وتسود عليه الدنيا بأسرها و یکون دماغه علی مثال کهف اضطرمت فیه نار ، فاسود جوه ، وحمی مستقره ، وامتلاً بالدخان جوانبه ، وكان فيه سراج ضعيف فاعجى ، أو الطفأ نوره ، فلا تثبت فيه قدم ، ولا يسمع فيه كلام ، ولا ترى فيه صورة ، ولا يقدرعلى إطفائه لامن داخل ولا من خارج ، بل ينبغى أن يصبر إلى أن يحترق جميع مايقبل الاحتراق. فكذلك يفعل الغضب بالقلب والدماغ . ورعا تقوى نار الغضب ' فتفني الرطو بة التي بها حياة القلب ، فيموت صاحبه غيظاً ، كما تقوى النار في الكهف فينشق ،وتنهد أعاليه على أسفله وذلك لإبطال النار مافي جوانبه من القوة المسكة، الجامعة لأجزائه . فهكذا حال القلب عند الفضب . وبالحقيقة

<sup>(</sup>۱) حديث النصب من النار : الترمذي من حديث أبي سعيد بسند ضعيف الغضب جرة في قلب اب آ دمولا بي داود من حديث عطية السعدي ان الغضب من الشيطان و ان الشيطان خلق من النار

فالسفينة في ملتطم الأمواج، عند اضطراب الرباح في لجية البمر، أحسن عالا، وأرجى سلامة ، من النفس المضطربة غيظا . إذ في السفينة من محتال المسكينها وتدبيرها ،وينظر لها ويسوسها ،وأما القلب، فهو صاحب السفينة ،وقد سقطت حيلته، إذا عماه الغنس وأصمه ومن آئار هذا الِغضب في الظاهر ، تغبر اللون ،وشدة الرعدة في الأطراف ، وخروج الأفعال عن النرتيب والنظام، واضطراب الحركة والكلام، حتى يظهر الزبد على الأشداق وتحمر الأحــداق، وتنقلب المناخر، وتستحيل الخلقة. ولو رأى الغضبان في حالة غضبه قبح صورته ، اسكن غضبه حياء من قبح صورته ، واستحالة خلقته .وقبح باطنهأعظم من قبح ظاهره ، فإن الظاهر عنوان الباطن . وإنما قبحت صورة الباطن أولا ، ثم انتشر قبحها إلى الظاهر ، ثانيا ، فتغير الظاهر عمرة تغير الباطن ، فتس الممرة بالممرة . فهذاأثره في الجسد وأما أثره في اللسان، فانطلاقه بالشتم والفعش من الكلام، الذي يستحيي منه ذوالعقل، ويستحيى منه قائله عند فتور الغصب. وذلك مع تخبط النظم، واضطراب اللفظ وأما أثره على الأعضاء؛ فالضرب، والتهجم، والتمزيق، والقتل، والجرح، عند التمكن سن غير مبالاة . فإن هرب منه المنصوب عليه ، أو فاته بسبب ، وعجز عن النشني ، رجع الغصنب على صاحبه ، فمزق ثوب نفسه ، ويلطم نفسه ، وقد يضرب بيده على الأرض ، ويعدو عــدو الواله السكران، والمدهوش المتحبر، وربما يسقط سريعا، لايطيق العــدو والهوض بسبب شدة الغضب ، ويعتريه مثل النشية ، ورعا يضرب الجمادات والحيوانات فيضرب القصعة مثلا على الأرض ، وقد يكسر المائدة إذا غضب علمها ، ويتعاطى أفعال الجانين ، فيشتم البهيمة والجمادات ويخاطبها ،ويقول إلى متى منك هذا ياكيت وكيت ؟كأنه يخاطب عاملا ، حتى رعا رفسته دابة فيرفس الدابة ، ويقابلها بذلك

وأما أثره فى القلب مع المفضوب عليه ، فالحقد ، والحسد ، وإضار السوء ، والشمانة بالمساآت ، والحزن بالسرور ، والعزم على إفشاء السر ، وهتك الستر ، والاستهزاء ، وغير ذلك من القبائح . فهذه ثمرة المغصب المفرط . وأما ثمرة الحمية الصنعيفة ، فقلة الأنفة مما يؤنف منه ، من التعرض للحرم ، والزوجة ، والأمة ، واحتمال الذل من الأخساء ، وصغر النفس ، والقماءة ، وهو أيضا مذموم . إذ من ثمراته عدم الغيرة على الحرم ، وهو خنوثة

قالى صلى الله عليه وسد أن أن السندا كذيون وأما أنور بن سند وإن الله أغير منى » وإعا خلفت الغيرة لحفظ الأنساب. ولو تساميح الناس بدلك لاختلطت الأنساب. ولذلك قيل محل أمة وضعت النيرة في رجالها، وضعت الصيانة في نسائها.

وَمَنْ ضَعَفَ الْمُضَبِ الْخُورِ ، والسكوت عند مشاهدة المنكرات ، وقد قال صلى الله عليه وسلم ('' « خَيْرُ أُمَّتِي أُحِدًّا وُّمَا » يمنى في الدين وقال تعالى ( وَلاَ تَأْخُذُ كُمْ بِهِما رَأْفَة " في دِينِ الله ('') بل من فقد الغضب عجز عن رياضة نفسه ، إذ لا تتم الرياضة إلا بتسليط الغضب على الشهوات الخسيسة .

ففقد النصب مذموم ، وإغا المحمود غصب بنتظر إشارة العقل والدين ، فينبعث حيث تجب الحمية ، وينطفى عين بحسن الحلم . وحفظه على حدالاعتدال هو الاستقامة التي كلف الله بها عباده . وهو الوسط الذي وضفه رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال (" « خَيْرُ الله بها عباده . وهو الوسط الذي وضفه رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال (" « خَيْرُ اوْسَاطُها » . فمن مال غضبه إلى الفتور ، حتى أحس من نفسه بضعف الغيرة وخسة النفس في احتال الذل والضيم في غير محله . فينبغي أن يعالج نفسه ، حتى يقوى غضبه . ومن مال غضبه إلى الإفراط ، حتى جره إلى النهور واقتحام الفواحش، فينبغي أن يمالج نفسه لينقص من سورة الغضب ، ويقف على الوسط الحق بين الطرفين ، فهو الصراط المستقيم ، وهو أرق من الشعرة ، وأحد من السيف . فإن عجز عنه ، فليطلب القرب منه قال تعالى (وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدُلُوا بَيْنَ النَسَاء وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلاَ تَعِيلُوا كُلَّ اللهِل فَتَذَرُوهَا كَا الله ولكن كَا الله من عجز عن الإنبان بالخير كله ، ينبغي أن يأتي بالشر كله ولكن بعض الشر أهون من بعض ، وبعض الخير أرفع من بعض

فهذه حقيقة الغضب ودرجاته ، نسأل الله حسن التوفيق لما يرضيه ، إنه على ما يشاءقد ير

<sup>(</sup>١) حديث انسعدالغيور ــ الحديث : مـــلم من حديث أبى هر رة وهو متفق عليه من حديث المغيرة م بنحوه وتقدم في النــكاح

<sup>(</sup>٣) حديث خيراً متى احداؤها:الطّبرانى فىالأوسط والبيهق فىالشعب من حديث على بسند ضعيف وزاد الذين اذاغضوا رحعوا

<sup>(</sup>٣) حديث خيرالامور أوساطها: البيهقي في الشعب مرسلا وقد تقدم

<sup>(&#</sup>x27;) النور : ۲<sup>(۳)</sup>النساء : ۱۲۹

1750

## بران

#### الغضب هل يمكن إزالة أصله بالرياضة أم لا

اعلم أنه ظن ظانون أنه يتصور محو النضب بالكاية ، وزعنوا أن الرياصة إليه تتوحه وإياه تقصد . وظن آخرون أنه أصل لا يقبل الملاج ، وهذا رأى من يظن أن الحلق كالحلق وكلاهما لا يقبل التنيبر . وكلا الرأيين ضعيف . بل الحق فيه ما نذكره ، وهو أنه ما بسق الإنسان يحب شيئًا ويكره شيئًا ، فلا يخاو من النيظ والغضب . وما دام يوافقه شيء ، ويخالفه آخر ، فلا بد من أن يحب ما يوافقه ، ويكره ما يخالفه : والغضب يتبع ذلك . فإنه مهما أخذ منه محبو به غضب لا محالة ، وإذا قصد بمكروه غضب لا محالة . إلا أن ما يحبه الإنسان ينقسم إلى ثلائة أقسام

الأول: ما هو ضرورة في حق الكافة ، كالقوت ، والمسكن ، والملبس ، ، وصحة البدن في قصد بدنه بالضرب والجرح ، فلابد وأن يغضب . وكذلك إذا أخذ منه توبه الذي يستر عورته ، وكذلك إذا أخرج من داره التي هي مسكنه ، أوأريق ماؤه الذي لعطشه . فهذه ضرورات لا يخلو الإنسان من كراهة زوالها ، ومن غيظ على من يتعرض لها القسم الثاني : ما لبس ضروريا لأحد من الخلق ، كالجاه ، والمال الكثير ، والغاسان والدواب . فإن هذه الأمور صارت محبوبة بالعادة ، والجهل عقاصد الأمور ، حني صار

والدواب . فإن هذه الأمور صارت محبوبة بالعادة ، والجهل عقاصد الأمور ، حنى صار الذهب والفضة محبوبين في أنفسهما فيكنزان ، ويغضب على من يسرقهما، وإنكان مستغيا عنهما في القوت . فهذا الجنس مما يتصور أن ينفك الإنسان عن أصل الغيظ عليه . فإذا كانت له دار زائدة على مسكنه ، فهد مها ظالم ، فيجوز أن لا يغضب . إذ يجوز أن يكون بصيرا بأمر الدنيا ، فيزهد في الزيادة على الحاجة ، فلا يغضب بأخذها ، فإنه لا يحب وجودها ولو أحب وجودها لغضب على الضرورة بأخذها ، وأكثر غضب الناس على ما هو غير ضرورى ، كالجاه ، والصبت ، والتصدر في المجالس ، والمباهاة في العلم . فن غلب هذا الحب عليه ، فلا محالة يغضب إذا زاحه مزاحم على التصدر في المحافل . ومن لا يحب ذلك

فلا يبالى ولو جلس فى صف النمال ، فلا ينصب إذا جلس غبر ، فوقه . وهذه العادات الرديئة هى التى أكثرت نحاب الإنسان ومكارهه ، فأكثرت غضبه . وكلاكانت الإرادات والشهوات أكثر ،كان صاحبها أحط رتبة وأنقص . لأن الحاجة صفة نقص . فهما كئرت كثر النقص . والجاهل أبدا جبده فى أن يزيد فى حاجاته وفى شهواته ، وهو لا يدرى أنه مستكثر من أسباب الغم والحزن ، حتى ينتهى بعض الجهال بالعادات الرديئه ، و مخالطة قر ناء السوء ، إلى أن ينضب لو قبل له إنك لا تحسن اللعب بالطيور ، واللعب بالشطر نيج ولا تقدر على شرب الخر الكثير ، و تناول الطمام الكثير ، وما يجرى عجراه من الرذائل . والغض على هذا الجنس ليس بضرورى ، لأن حبه ليس بضرورى

القسم الثالث: ما يكون ضروريا في حق بعض الناس دون البعض . الكتاب مثلا في حق العالم ، لأنه مضطر إليه فيحبه ، فيغضب على من يحرقه وينرقه . و كذلك أدوات الصناعات في حق المكتسب ، الذي لا يمكنه التوصل إلى القوت إلابها . فإن ماهو وسيلة إلى الضروري والمحبوب يصير ضروريا ومحبوبا وهذا بختلف بالأشخاس . وإعاا لحب الضروري ما أشار إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله ('' « مَنْ أَصْبَحَ آمِناً في سِر به مُعافى في بَدَنه وَلَهُ تُوتُ يَوْمِهِ فَكَا عَمَا حَيْرَتْ لَهُ الذّنيا بَحَذَا فيرها » ومن كان بصيرا بحقائق الأمور ، وسلم له هذه الثلاثة ، يتصور ، أن لا يغضب في غيرها

فهذه ثلاثة أقسام، فلنذكر غاية الرياضة في كل واحد منها

أما القسم الأول: فليست الرياضة فيه لينعدم غيظ الفلب، ولكن لكى يقدر على أن لا يطيع الغضب، ولا يستعمله في الظاهر إلا على حد يستحبه الشرع، ويستحسنه العقل وذلك ممكن بالمجاهدة، وتكلف الحلم والاحتمال مدة، حتى يصير الحلم والاحتمال خلقار اسخا وأما قمع أصل الغيظ من القلب، فذلك ليس مقتضى الطبع، وهو غير ممكن نم يمكن كسر سورته وتضعيفه، حتى لا يشتد هيجان الغيظ في الباطن و ينتهى ضعفه إلى أن لا يظهر أثره في الوجه و لكن ذلك شديد جدا . وهذا حكم القسم الثالث أيضا

<sup>(</sup>۱) جديث من أصبح آمنا في سريه معافى في بدنه عنده قوت يومه فكأنما حيزت له الدنيا بحد افيرها: الترمدي. وابن ماجه من حديث عبيد الله بن محصن دون قوله بحدًا فيرها قال الترمذي حسن غريب

لأن ما صار ضروريا فى حق شخص ، فلا يمنعه من الغيظ استغناء غيره عنه . فالرياضة فيه تمنع العمل به ، وتضعف هيجانه فى الباطن ، حتى لا يشتد التألم بالصبر عليه

وأما القسم الثانى: فيمكن التوصل بالرياضة إلى الانفكاك عن الغضب عليه ، إذ يمكن إخراج حبه من القلب . وذلك بأن يعلم الإنسان أن وطنه القبر ، ومستقره الآخرة ، وإن الدنيا معبر يعبر عليها ، ويتزود منها قدرالضرورة ، وما وراء ذلك عليه وبال في وطنه ومستقره فيزهد في الدنيا ، و يحدو حبها عن قلبه . ولو كان للإنسان كلب لا يحبه . لا ينضب إذا ضربه غيره . فالمنضب تبع للحب . فالرياضة في هذا تنتهى إلى قمع أصل الغضب ، وهو نادر جدا وقد تنتهى إلى المنع من استمال الغضب ، والعمل بموجبه ، وهو أهون

فإن قلت: الضرورى من القسم الأول التألم بفوات المجتاج إليه دون النصب . فن له شاة مثلا وهى قوته ، فاتت ، لا يغضب على أحد ، وإن كان يحصل فيه كراهة وليس من ضرورة كل كراهة غضب ، فإن الإنسان يتألم بالفصد والحجام ، ولا يغضب على الفصاد والحجام . فن غلب عليه التوحيد ، حتى يرى الأشياء كلها بيد الله ومنه . فلا يغضب على أحد من خلقه ، إذ يراهم مسخرين في قبضة قدرته ، كالقلم في يد الكاتب ، ومن وقع ملك أحد من خلقه ، إذ يراهم مسخرين في قبضة قدرته ، كالقلم في يد الكاتب ، ومن وقع ملك بضرب رقبته لم يغضب على القلم . فلا يغضب على من بذبح شاته التي هي قو ته ، كا لا يغضب على موها ، إذ يرى الذبح والموت من الله عزوجل ، فيندفع الغضب بغلبة النوحيد ، ويندفع أيضا بحسن الظن بالله ، وهو أن يرى أن الكل من الله ، وأن الله لا ينضب ، كا لا يغضب ورعا تكون الخيرة في مرضه ، وجوعه ، وجرحه وقتله ، فلا يغضب ، كا لا يغضب على الفصاد والحجام ، لأنه يرى أن الخيرة فيه . فنقول هذا على هذا الوجه غير محاله ولكن غلبة التوحيد إلى هذا الحد ، إنما تكون كالبرق الخاطف ، تغلب في أحوال مختطفة ولا تدوم ، ويرجع القلب إلى الالتفات إلى الوسائط ، رجوعا طبيعيا لا يندفع عنه . ولو تضور ذلك على الدوام لبشر ، لتصور لرسول الله صلى الله عليه وسلم (١) فإنه كان يغضب تضور ذلك على الدوام لبشر ، لتصور لرسول الله صلى الله عليه وسلم (١) فإنه كان يغضب

<sup>(</sup>۱) حديث كان صلى الله عليه وسلم يغضب حتى تحمر وجنناه:مسلم من حديث جابر كان اذاخطب احمرت عيناه وعلا صوته واشتد غضبه وللحاكم كان اذاذكر الساعة احمرت وجنتاه واشتد غضبه وقد تقدم في أخلاق النبوة

حتى تحمر وجنتاه ، حتى قال (١) « اللّهُم أَنَا بَشَرُ أَغْضَبُ كَا بَهْضَبُ ٱلْبَشَرُ فَأَ يُمَا مُسْلِم سَبَبْتُهُ أَوْ لَمَتُنَهُ أَوْ ضَرَ بُتُهُ فَاجْعَلْهَا مِنِي صَلاَةً عَلَيْهِ وَزَكَاةً وَقُرْ بَةً تُقَرَّبُهُ مِهَا إِلَيْكَ يَوْمَ الْقَيَامَةِ } وقال عبد الله بن عمرو بن العاص ، (١) يارسول الله ، أكتب عنك كل ماقلت في الغضب والرضا ؟ فقال و أكتب فواللّذي بَعْتَى بِالحُق عَبِياً مَا يَخْرُبُحُ مِنْهُ إِلاَّ حِقْ ٤ في الغضب والرضا ؟ فقال و أكتب ولكن قال إن الغضب لا يخرجني عن الحق ، أي الله عليه وسلم (١) و مالك عنائشة رضي الله عنها مرة ، فقال لهارسول الله عليه وسلم (١) و مالك عَبائه مَنْ عَلَيْهُ فَأَسْمَ فَلاَ يَأْمُرُ بِي إِلاَّ بِالخَيْرِ » ولم يقل لا شيطان كي وأرادشيطان وعوث أله في الله عليه وسلم (١) و مالك عليه وسلم (١) و مالك عليه وسلم الله عليه والم على المناف وأرادشيطان الغضب، لكن قال لا يحملني على الشر. وقال علي رضى الله عنه، (١) كان رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحق ، وإن كان غضبه لله ، فهو التفات إلى الوسائط على الجلة فكان يغضب على الحق ، وإن كان غضبه لله ، فهو التفات إلى الوسائط على الجلة فكان يغضب على من يأخذ ضرورة قوته وحاجته ، التي لابد له في دينه منها ، فإعا غضب لله ، فلا عكن الانفكاك عنه . نم قد يفقد أصل النضب فيا هو ضروري ، إذا غضب لله ، فلا عكن الانفكاك عنه . نم قد يفقد أصل النضب فيا هو ضروري ، إذا

عصب لله ، فار يمكن او للمات عنه . لا يم قد يقفد اصل العصب فيها هو صروري ، إذا كان القلب مشغولا بضروري أم منه ، فلا يمكون في القلب منسع للغضب ، لاشتغاله بغيره ، فإن استغراق القلب ببعض المهمات ، عنع الاحساس عا عداه ، وهذا كا أن سامان لما شتم قال ، إن خفت موازيني فأنا شر مما تقول ، وإن ثقلت موازيني لم يضرني ما تقول فقد كان همه مصروفا إلى الآخرة ، فلم يتأثر قلبه بالشتم . وكذلك شتم الربيع بن خشيم فقال باهذا ، قد سمع الله كلامك ، وإن دون الجنة عقبة ، إن قطعتها لم يضرني ما تقول ،

<sup>(</sup>۱) حديث اللهم أنابشر أغضب كايغضب البشر ــ الحديث : مــنم من حديث أبي هريرة دون قوله أغضب كايغضب البشروأسله كايغضب البشروة اللهم أنما محمد بشريغضب كايغضب البشروأسله من حديث أنس أنما أنابشر أرضى كايرضى البشروأغضب كايغضب البشر ولأبي يعلى من حديث أبي سعيد أوضر بنه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث عبد الله بن عمرو يارسول الله أكتب عنك كل ماقلت فىالفضب والرصّا قال اكتب فوالذى بعثنى بالحق مايخرج منه الاحق وأشار الىلسانه: أبوداودبنحوه

<sup>(</sup> ٣ ) حديث غضبت عائشة فقال النبي صلى الله عليه وسلم مالك خاءك شيطًا نك \_ الحديث : معظم من حديث عائشة

<sup>﴿ ﴾ ﴾</sup> حديث على كان لا بغضب للدنيا \_ الحديث : الترمذي فيالشهائل وقد تفدم

وإنها قطبها فأنا شرىماتقول وسسرجل أبا بكر رضي الله عنه ، فقال ماستر الله عنك أكثر . فَكُأُنَّهُ كَانَ مَشْغُولًا بِالنَّظْرُ فِي تَقْصِيرِ نَفْسَهُ عَنْ أَنْ يَتَقَ اللَّهُ حَيَّ تَقَاتَهُ ،وبمرفه حقمعوفته فلم يغضبه نسبة غيره إياه إلى نقصان ، إذ كان ينظر إلى نفسه بعين النقصان . وذلك لجلالة قدره . وقالت امرأة لمالك من دينار ، يا مراثي . فقال ماعرفني غيرك . فكأنه كانمشغولا بأن ينفي عن نفسه آفة الرياء، ومنكرا على نفسه ما يلقيه الشيطان إليه، فلم يغضب لما نسب إليه . وسب رجل الشعى فقال ، إن كنت صادقا فغفر الله لي ، وإن كنت كاذبافغفر الله لك فهـ ذه الأقاويل دالة في الظاهر على أنهم لم يغضبوا ، لاشتغال قلوبهم بمهات دينهم . ويحتمل أن يكون ذلك قد أثر في قاوبهم ، ولكنهم لم يشتغلوا به ، واشتغلوا عاكان هو الأعلب على قاومهم . فإذا اشتغال القلب ببعض المهات ، لا يبعد أن عنع هيجان الغضب عند فوات بعض المحاب. فإذاً يتصور فقد الغيظ. إما باشتغال القلب بمهم: أو بغلبة نظر التوحيد، أو بسبب ثالث، وهو أن يعلم أن الله يجب منه أن لايغتاظ، فيطني. شدة حبه لله غيظه ، وذلك غير محال في أحوال نادرة ٠ وقد عرفت مهذا أن الطريق للخلاص من نار العضب محور حب الدنيا عن القلب ، وذلك عمر فة آفات الدنيا وغوائلها ، كما سيأتي في كتاب ذم الدنيا . ومن أخرج حب المزايا عن القلب ، تخلص من أكثر أسباب الغضب وما لا يمكن محوه ، عكن كسره و تضعيفه فيضعف الغضب بسببه ، ويهون دفعه . نسأل الله حسن التوفيق بلطفه وكرمه ، إنه على كل شيء قدير ، والحمد لله وحده .

## بيان

#### الأسباب المهيجة للغضب

قد عرفت أن علاج كل علة حسم مادتها ، وإزالة أسبابها . فلابد من معرفة آسباب الفضب وقدقال يحيى لعيسى عليه ماالسلام .أى شيء أشد ؟ قال غضب الله . قال فابقر بمن غضب الله ؟ قال أن تغضب ، قال فابيدى الغضب وما ينبته ؟ قال عيسى الكبر ، والفخر ، والمعز ، والمعز ، والمعز والتعيير والأسباب المهيجة للغضب ، هى الزهو ، والعجب ، والمزاح ، والمحزل ، والمعز والتعيير والماراة . والمضادة ، والغدر ، وشدة الحرص على فضول المال والجاه ، وهى بأجمعها أخلاق

رديئة مذمومة شرعا ، ولا خلاص من الغضب مع بقاء هذه الأسباب ، فلايد من إزالة هذه الأسباب بأصدادها . فينبني أن تميت الزهو بالتواضع ، وتميت العجب بمعرفتك بنفسك ، كا سيأتي بيانه في كتاب الكبر والعجب ، وتزيل الفخر بأنك من جنس عبدك إذ الناس يجمعهم في الانتساب أب واحد ، وإنما اختلفوا في الفضل أشتاتا ، فبنو آدم جنس واحد ، وإنما الفخر بالفضائل ، والفخر والعجب والكبر أكبرالرذائل، وهي أصلها ورأسها فإذا لم تخل عنها فلا فضل لك على غيرك . فلم تفتخر وأنت من جنس عبدك ، من حيث البنية والنس ، والأعضاء الظاهرة والباطنة

وأما المزاح فتزيله بالتشاغل بالمهمات الدينية التي تستوعب العمر وتفضل عنهإذاعرفت ذلك · وأما الهزل فتزيله بالجد في طلب الفضائل والأخلاق الحسنة ، والعلوم الدينية ، التي تبلغك إلى سعادة الآخرة . وأما الهزء فتزيله بالتكرم عن إيذاء الناس ، وبصيانة النفس عن أن يستهزأ بك . وأما التعيير فبالحذر عن القول القبيح ، وصيانة النفس عن مرالجواب وأما شذة الحرص على مزايا العيش فتزال بالقناعة بقدرالضرورة ، طلبالعزالاستغناء،وترفعا عن ذل الحاجة . وكل خلق من هذه الأخلاق ، وصفة من هذه الصفات ، يفتقر في علاجه إلى رياضة وتحمل مشقة . وحاصل رياضتها يرجع إلى معرفة غوائلها ، لترغب النفس عنها ، وتنفر عن قبحها . ثم المواظبة على مباشرة أضدادها مدة مديدة ، حتى تصير بالمادة مألوفة هينة على النفس. فإذا انمحت عن النفس، فقد زكت وتطهرت عن هذه الرذائل، وتخلصت أيضا عن الغضب الذي يتولد منها . ومن أشد البواعث على الغضب عند أكثر الجهال ، تسميتهم الغضب شجاعة ، ورجولية ، وعزة نفس ، وكرهمة ، وتلقيبه بالألقاب المحمودة ، غبارة وجهلا ، حتى تميل النفس إليه وتستحسنه . وقديتاً كدذلك محكاية شدة النضب عن الأكابر، في معرض المدح بالشجاعة. والنفوس مائلة إلى التشبهبالأكاس فيهيج النضب إلى القلب بسببه . وتسمية هذا عزة نفس وشجاعة جهل، بل هو مرض قلب ، و نقصان عقل ، وهو لضعف النفس و نقصالها . وآية أنه لضعف النفس أنالمريض السرع غضبامن الصحيح ، والمرأة أسرع غضبامن الرجل ، والصبي أسرع غضبامن الرجل الكبير والشيخ الضميف أسرع غضباً من الحكهل ، وذو الخلق السيء والرذائل القبيحة أسرع غضياً

من صاحب الفضائل. فالرذل بمضب لشهوته إذا فاتبه اللقمة، وابخله إذا فاتنه الحبة، حتى أنه يغضب على أهله وولدهو أصحابه . بلالقوى من يملك نفسه عندالغضب ، كماقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) م لَيْسَ الشَّديدُ بالضَّرَعَة إِنَّا الشَّديدُ الَّذي يَمْلُكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْمَضَب » بل ينبني أن يمالج هذا الجاهل بأن تتلى عليه حكايات أهل الحلم والعفو ، ومااستحسن منهم من كظم الغيظ ، فإن ذلك منقول عن الأنبياء والأولياء ، والحكاء والعاماء ، وأكابر الملوك الفضلاء وصد ذلك منقول عن الأكراد والأثراك؟ والجهلة والأغياء، الذين لاعقول لهم، والافضل فيهم

## بسنان

#### علاج الغضب بعد هيجانه

ماذكر ناه هو حسم لمواد الغضب ؛ وقطع لأسبابه حتى لايهيج . فإذاجري سبب هيجه فمنده يجب التثبت، حتى لايضطر صاحبه إلى العمل به على الوجه المذموم. وإنما يمالج الفضب عند هيجانه بمعجون العلم والعمل . أما العلم فهو ستة أمور

الأول:أن يتفكر في الأخبار التي سنوردها ، في فضل كظم الغيظ. والعفو ، والحلم ، والاحتمال ، فيرغب في ثوابه ، فتمنعه شدة الحرص على ثواب الكظم عن النشني والانتقام وينطنيء عنه غيظه . قال مالك بن أوس بن الحدثان ، غضب عمر على رجل وأمر بضربه فقلت ياأمير المؤمنين ( خُذ ٱلعَفْو َ وَأَسُر ْ بِالْمَرْف وَأَعْرَضْ عَن الْجَاهِلِينَ (' ' ) فكان عمر يقول (خُذُ ٱلْمَهُو َ وَأَمُر ْ بِالْمُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجِاهِلِينَ "") فكان يتأمل في الآية ، وكان وقافا عند كتاب الله مهما تلي عليه ،كثبر التدير فيه ، فتدبر فيه ، وخلي الرجل . وأمر عمر ابن عبد المزيز بضرب رجل ، ثم قرأ قوله تعالى (وَأَلْكَاظِمِينَ ٱلْفَيْظُ (٢٠) فقال لغلامه خل عنه

الثانى: أن يخوف نفسه بعقاب الله ، وهو أن يقول قدرة الله على أعظم من فدر تى على هذا الإنسان، فلو أمنه عليه عليه، لم آمن أرث يمضى الله غضبه على يوم القيامة أحوج ماأ كون إلى العفو ، فقد قال تمالي في بعض الكتب القديمة ، ياابن آدم ، اذكر ني حين

<sup>(</sup>١) حديث ليس الشديد بالصرعة تقدم قبله

<sup>(</sup>۱) و (۲) الاعراف: ۱۹۹ (۲) آل عمران: ۱۳۶

تغضب، أدكرك حين أخسب ، خار أختك فيمن أصى. ويعده رسول الله صلى الله عليه وسلم وصبعاً إلى حاجة ، فأبطأ عليه ، فلما جاء قال الماك إلا ومعه حكيم ، إذا غضب أعطاه صحيفة في القيامة . وقيل ما كان في بني إسرائيل ملك إلا ومعه حكيم ، إذا غضب أعطاه صحيفة فيها ارحم المسكين ، واخس الموت ، واذكر الآخرة ، فكان يقرؤها حتى يسكن غضبه الثالث: أن يحذر نفسه عاقبة العداوة والانتقام ، وتشمر العدو لمقابلته ، والسمى في هدم أغراضه ، والشمائة عصائبه ، وهو لا يخاو عن المصائب ، فيخوف نفسه بعواقب النضب في الدنيا ، إن كان لا يخاف من الآخرة . وهذا يرجع إلى تسليط شهوة على غضب ، وليس هذا من أعمال الآخرة ، ولا ثواب عليه ، لأنه متردد على حظوظه العاجلة ، يقدم بعضها على بعض ، إلا أن يكون محذوره أن تنشوش عليه في الدنيا فراغته للعلم والعمل، وما يعينه على الآخرة ، في صحون مثابا عليه

للرابع:أن يتفكر في قبح صورته عند الغضب ، بأن يتذكر صورة غيره في حالة الغضب و يتفكر في قبح الغضب في نفسه ، ومشابهة صاحب للكلب الضارى، والسبع العادى ، ومشابهة الحليم الهادى التارك للغضب، للا نبياء والأولياء ، والعلماء والحكاء ، ويخير نفسه وين أن يتشبه بالكلاب والسباع وأراذل الناس ، و بين أن يتشبه بالكلاب والسباع وأراذل الناس ، و بين أن يتشبه بالعلماء والأنبياء في عادمهم للتملل نفسه إلى حب الاقتداء بهؤلاء ، إن كان قد بني معه مسكة من عقل

الخامس:أن يتفكر في السبب الذي يدعوه إلى الانتقام، وعنعه من كظم النيظ ولابد وأذيكونله سبب. مثل قول الشيطان له، إن هذا يحمل منك على العجز ، وصغر النفس والذلة ، والمهانة ، وتصير حقيرا في أعين الناس . فيقول لنفسه ، مذ أعجبك ! تأنفين من الاحتمال الآن ، ولا تأنفين من خزى يوم القيامة والافتضاح ، إذا أخذ هذا يبدك وانتقم منه ! وتحذرين من أن تصغرى عند الله والملائكة والنبين! فها كظم النيظ . فينبغي أن يكظمه الله ، ولا تحذرين من أن تصغرى عند الله والملائكة والنبين! فها كظم النيظ . فينبغي أن يكظمه الله ، وذلك يعظمه عند الله من طامه يوم القيامة أشدمن ذله لوانتقم الآن . أفلا يحب أن يكونه والقائم إذا نودي يوم القيامة الميقم من أن يقرره على قلبه .

<sup>( 1 )</sup> حديث لولاالقصاص لاوجعتك : أبويعلى من حديث أم منانة بسنيد ضعيف

السادس: أن يعلم أن غضبه من تعجبه من جريان الشيء على وفق مراد الله ، لاعلى وفق مراده . فكيف يقول مرادى أولى من مرادالله او يوشك أن يكون غضب الله عليه أعظم من غضبه وأما العمل ، فأن تقول بلسانك أعوذ بالله من الشيطان الرجيم . هكذا أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم " أن يقال عند الغيظ . وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم " إذا عضبت عائشة ، أخذ بأنفها وقال د ياعو يش قُولى اللهم رّب النّبي تُحمّد اغفر في ذنبي عضبت عائشة ، أخذ بأنفها وقال د ياعو يش قُولى اللهم رّب النّبي تُحمّد اغفر في ذنبي وأذهب غيظ قلي وأجر في مِن مُضِلات الْفِتن » قيستحب أن تقول ذلك

فإن لم يزل بذلك ، فاجلس إن كنت قائما ، واضطجع إن كنت جالسا ، واقرب من الأرض التى منها خلقت ، لتعرف بذلك ذل نفسك . واطلب بالجاوس والاضطجاع السكون ، فإن صبب العرارة الحركة . فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم سبب الغضب الحرارة ، وسبب الحرارة الحركة . فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "" إذ الغضب تجررة تُو قَدُ في القَلْبِ أَلَمْ " مَروا إِلَى ا " نتفاخ أَوْدَاجِهِ وَمُحْرَة عَيْنَهُ ؟ فإذا وجد أَحَدُ كُمْ مِنْ ذَلِكَ سَيْئًا فإنْ كَانَ قائمًا فَلْيَجْلِسْ وَ إِنْ كَانَ جَالِساً فَلْيَمَ "

فَإِنْ لَمْ يَرْلَ ذَلَكَ فَلِيَتُوصَاً بِالْمَاءِ البَارِدُ أَو يَعْتَسَلَ ، فَإِنْ النَارُ لَا يَطْفَعُهَا إِلاَ المَاءَ فَقَدَهُالَّ صَلَى الله عليه وسلم ('' « إِذَا غَضِبَ أَحَدُ كُمْ ۚ فَلْيَتَوَصَّا بِاللَّهِ فَإِنَّا الْنَاوِقِ اللَّهُ مِنَ النَّارِ فَ إِنَّا الْفَضَبُ مِنَ النَّارِ وَإِنَّا النَّارِ وَإِنَّ النَّارِ وَإِنَّا النَّارِ وَاللَّهُ النَّارِ وَإِنَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ النَّارِ وَإِنَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>۱) حديث الامربالتعوذ بالله من الشيط ن الرجيم عند الغيظ: متفق عليه من حديث سليان بن صرد قال كنت جالسا مع النبي صلى الله عليه وسلم ورجلان يستبان فأحدهما احمر وجهه وانفخت أوداجه حالسا مع النبي وفيه لوقال أعوذ بالله من الشيطان الرجيم لذهب عنه ما يحد فقالولاله ال النبيطان الرجيم حالحديث: صلى الله عليه وسلم قال تعوذ بالله من الشيطان الرجيم حالحديث:

<sup>(</sup> ٢ ) حديث كان اذاغضبت عائشة أخذباً نفها وقال ياعويش قولى اللهم ربالني محمد اغفرلى ذنبي وأذهب غيظ قلبي \_ الحديث : ابن السنى فى اليوم والايلة من حديثها وتقدم فى الأذكار والدعوات

<sup>(</sup>٣) حديث ان الغضب جمرة توقد في القلب ـ الحديث : الترمدي من حديث أبي سعيد دون قوله توقه و ٣) حديث أبي سعيد دون قوله توقه

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ادا غضب أحدكم فليتوضأ بالماء البارد ـ الحديث : أبوداو دمن حديث عملية السعدى دون قوله بالماء البارد وهو بلفظ الرواية الثانية التي ذكرها للصنف وقد تقدم

بِالْمَاءَ فَإِذَا عَصِبَ أَحَذَكُمْ فَلْيَتَوَضَأَ »وقال ابن عباس (' فالرسول الله صلى الله عليه وسلم إذا غيبيت فالسكن » وقال أبو هريرة (' ) كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا غضب وهو جالس اضطجع ، فيذهب غضبه وقال أبو سعيد الحدرى ، قال الذي صلى الله عليه وسلم (' " لا ألا إن الغضب جرة في قلب ابن آدم ألا ترون إلى حرة عينيه وانتفاخ أو داجه فن وجدمن ذلك شيئاً فليلصق خده ألاض محرور التراب وكان هذا إشارة إلى السجود ، وتحكين أعن الأعضاء من أذل المواضع وهو التراب لتستشمر به النفس الذل ، وترايل به العزة والزهو الذي هو سبب الغضب

وروى أن عمر غضب يوما؛ فدعا بماء فاستنشق وقال: إن الغضب من الشيطان، وهذا يذهب النضب وقال عروة بن محمد ، لما استعملت على اليمن ، قال لى أبى ، أوليت ؟ قلت نعم . فال فإذا غضبت فانظر إلى السماء فوقك ، وإلى الأرض تحتك ، ثم عظم خالقهما وروى أن أباذر قال لرجل باابن الحمراء : في خصومة بينهما . فبلغ ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال (3) « يَاأَ بَا ذَرِ مَلَ بَلَيْ أَنَّكَ ٱلْيَوْمَ عَيَرْتَ أَخَاكَ بِأُمّة » فقال نعم . فانطلق أبو ذر ليرضي صاحبه ، فسبقه الرجل فسلم عليه ، فذكر ذلك لرسول الله فقال نعم . فانطلق أبو ذر ليرضي صاحبه ، فسبقه الرجل فسلم عليه ، فذكر ذلك لرسول الله

<sup>(</sup>۱) حديث ابن عباس اذاغضبت فاسكت: احمد وابن ابىاله نيا والطبرانى واللفط لهما والبيهتي في شعب الايمان وفيه ليث برأبي سليم

<sup>(</sup>٢) حديث أبى هريرة كان اذا غصب وهو قائم جلس وادا غضب وهو جالس اضطجع فيذهب غضبه ال أبى الدنيا وفيه من لم يسم ولأحمد باسناد جيد فى اثناء حديث فيه وكان أبوذر قائمًا فجلس ثم اضطجع فقيل له لم جلست ثم اضطجعت فقال ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لنااذاغضب أحدكم وهوقائم فليجلس فان ذهب عنه الغضب والافليضطجع والمرفوع عند أبى داود وفيه عندا فطاع سقط منه أبو الاسود

<sup>(</sup>٣) حديث أبي سعيد ألاان الغضب جمرة فى قلب ابن آدم \_ الحديث : الترمذي وقال حسن

<sup>(</sup>٤) حديث أبى ذر أو قال لرجل باأبا الحمراء في خصومة بينهما فبلغ دلك النبي صلى الله عليه وسلم ـ الحديث:
وفيه فقال با أبادر ارفع رأسك فانطر ـ الحديث : وفيه شمقال اذا غضبت الى آخره ابن أبى الدنيا
فى العفو وذم الغضب باسناد صحيح وفى الصحيحين من حديثه قال كان بيني و بين رجل من إخواني
كلام وكات أمه أعجمية فعيرته بأمه فشكاني إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال باأباذر إنك
إمرؤفيك جاهلية ولأحمد أنه صلى الله عليه وسلم قالله انظر فالك لست بخير من أحمر و لاأسوير

صلى الله عليه وسلم فقال « يَاأَ بَا ذَرِّ ارْ فَعْ رَأْسَكَ فَأَ نَظُرُ ثُمُّ اءْلَمْ أَنْكَ لَسْتَ بَأَ فَضَلَ مِنْ أَهْرَ فِيهَا وَلاَ أَسْوَدَ إِلاَّ أَنْ تَفْضُلَهُ بِمَمَلِ » ثم قال « إِذَا غَضِيْتَ فَإِنْ كُنْتَ قَائِماً فَاقْعُدُ وَإِنْ كُنْتَ قَاعِدًا فَا نَّكِئْ وَإِنْ كُنْتَ مُتَّكِئًا فَانْطَجِعْ »

وقال المعتمر بن سليان : كان رجل ممن كان قبلكم ، بغضب فيشتد غضبه. فكتب تلاث صحائف ، وأعطى كل صحيفة رجلا . وقال للأول . إذا غضبت فأعطى هذه . وقال الثانى إذا سكن بعض غضبى فأعطى هذه . وقال الثالث . إذا ذهب غضبى فأعطى هذه . فاشتد غضبه يوما ، فأعطى الصحيفة الأولى ، فإذا فيها ، ماأنت وهذا الغضب ، إنك لست بإله إغا أنت بشر يوشك أن يأكل بعضك بعضا . فسكن بعض غضبه ، فأعدلي الثانية ، فإذا فيها ، ارحم من في الأرض يرجمك من في السماء . فأعطى الثالثة ، فإذا فيها ، خذ الناس بحق فيها ، ارحم من في الأرض يرجمك من في السماء . فأعطى الثالثة ، فإذا فيها ، خذ الناس بحق الله ، فإنه لا يصلحهم إلا ذلك . أى لا نعطل الحدود وغضب المهدى على رجل ، فقال شبيب لا تغضب لله بأشد من غضبه لنفسه ، فقال خلوا سبيله

## فضيلة

#### كظم النيظ

قال الله تعالى ( وَالْسَكَاظِمِينَ ٱلْغَيْظَ '' ) وذكر ذلك في معرض المدح ، و قال رسول الله على الله عليه وسلم '' « مَنْ كَفَّ غَضَبَهُ كَفَّ اللهُ عَنْهُ عَذَابَهُ وَمَنِ اعْتَذَرَ إِلَى رَبِّهِ قَبِلَ صلى الله عليه وسلم '' « أَشَدُ كُمْ الله عُذْرهُ وَمَنْ خَزَنَ لِسَانَهُ سَتَرَ الله عُوْرَتَهُ ، وقال صلى الله عليه وسلم '' « أَشَدُ كُمْ مَنْ عَفَا عِنْدَ ٱلْقُدْرَةِ ، وقال صلى الله عليه وسلم مَنْ غَلَبَ أَلْقُدْرَةِ ، وقال صلى الله عليه وسلم

#### ﴿ فضيلة كظم الغيظ ﴾

(١) حديث من كف عضبه كف الله عنه عدايه \_الحديث: الطبر انى فى الأوسطواليه فى شعب الإيمان واللفظاله من حديث أنس ياسناد ضعيف ولابن أبى الدنيا من حديث ابن عمر من ملك غضبه وقاء الله عذا به \_ الحديث: وقد تقدم فى آفات اللسان

(٢) حديث أشدكم من ملك نفسه عند الغضب وأحلكم من عفا عند القدرة: ابن آبى الدنيا من حديث على يسند ضعيف والبهرق في الشعب بالشطر الأول من رواية عبد الرحمن بن عجلان مرسلا باسناد جيد وللبرار والطبراني في مكارم الأخلاق واللفظ له من حديث أشذكم أملككم بلنفسه غند الغضب وفيه عمران القطان مختلف فيه

<sup>(</sup>١) أكامران: ١٣٤

(١) و مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَلُو شَاء أَنْ يُضِيهُ لَأَنْ ضَالُهُ اللهُ وَالْبَهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ رِضَا ٥ و ف رواية و مَلاً الله و قلبه الله عليه وسلم (١) و ما برَعَ عَبْد بُرْعة عَيْظٍ كَظَمَهَا البيناء وَجه الله تعالى و والله ابن و ما برَعَ عَبْد بُرْعة عَيْظٍ كَظَمَهَا البيناء وَجه الله تعالى و والله ابن و ما بيناء وجه الله تعالى و والله عليه وسلم و إن لَجه مَ بَابًا لاَيد خُلُهُ إلاَّ مَنْ شَقَى عباس رضى الله عنه ا (١) فال صلى الله عليه وسلم و إن لجه مَ بَابًا لاَيد خُلُهُ إلاَّ مَنْ شَقَى عَيْظَ كَفَهُم عَبْد وَمَا كَظَمَها عَبْد و الله عليه وسلم الله عليه وسلم و الله عليه وسلم عَيْظً وَهُو قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنفِذُهُ دَءَاهُ الله عَلَى رُبُوسِ الله لا بنه عيظ و أخر من أَى الله و رشاء ه عَيْظًا وَهُو قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنفِذُهُ دَءَاهُ الله عَلَى رُبُوسِ الله لا بنه و ومن خاف الله لم يشعل عَيْظًا وَهُو قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُنفِذُهُ دَءَاهُ الله عَلَى رُبُوسِ الله لا بنه و ومن خاف الله لم يشعل ما وجهك الآثار : والى عمر رضى الله عنه من اتق الله لم بشف غيظه ، ومن خاف الله لم يشعل ما يوجه على المنا الله عليه عنه عنه عند العضل من والله عنه عند الخرع عنوال المورى ، وأبو خزية اليربوعى ، والفضيل عنه عند الجزع عنوال رخل له مرضى الله عنه ، والله ما تقضى بالعدل ، ولا تعطى الجزل ، عند المخرع حقى عرف ذلك فى وجهه ، فقال له رجل ياأمير المؤمنين ، ألا تسمع أن الله تعالى فغض عمر حتى عرف ذلك فى وجهه ، فقال له رجل ياأمير المؤمنين ، ألا تسمع أن الله تعالى فغض عمر حتى عرف ذلك فى وجهه ، فقال له رجل ياأمير المؤمنين ، ألا تسمع أن الله تعالى فغض به مرحق عرف ذلك فى وجهه ، فقال له رجل ياأمير المؤمنين ، ألا تسمع أن الله تعالى فغض المؤمنين ، ألا تسمع أن الله تعالى فعض المؤمنين ، ألا تسمع أن الله تعالى فعلى أن أنه في المه و المؤمنين ، ألا تسمع أن الله تعلى المؤمنين ، ألا تسمع أن الله تعالى المؤمن المؤمنين ، ألا تسمع أن الله و المؤمنين المؤمنين المؤمنين ، ألا تسمع أن الله تعلى المؤمنين ا

<sup>(</sup>۱) حديث من كظم غيظا ولوشاء أن يحضيه أمضاه ملا الله قلبه يوم القيامة رضا وفي رواية أمنا وإيمانا ابن أبي الدنيا بالرواية الأولى من حديث ابن عمر وفيه سكين بن أبي سراج تكلم فيه ابن حبان وأبوداود بالرواية الثانية من حديث رجل من ابناء أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم عن أبيه ورواها ابن أبي الدنيا من حديث أبي هريرة وفيه من لم بسم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ابن عمر مأجر ع وجل جرعة أعظم أجرا من جرعة غيظ كظمها ابنهاء وجه الله: ابن ماجه

<sup>(</sup>٣) حديث ابن عباس إن لجهنم بابا لايدخل منه الا من شنى غيظه بمعصية الله: نقدم في آفات اللسان

<sup>(</sup> ٤ ) حديث مامن جرعة أحب إلى الله تعالى من جرعة غيظ كطمها عبد وما كطمها عبد الا ملا الله قلبه العانا: ابن ابن الدنيا من حديث ابن عباس وفيه ضعف ويتلفق من حديث ابن عمروحديث الصحابي الذي لم يسم وقد تقدما

<sup>(</sup> o ) حديث من كظم غيظا وهو قادر غلى أن ينفذه دعاه الله على رؤس الحلائق حتى يخير من أي الحورشاء: تقدم في آفات اللسان

يقول . (خُدِ الْعَفُو َ وَ أَمَرُ بِالْمُرْفِ وَأَعرِضْ عَنِ البُّاهلينَ ('') فهذا من الجاهلين . فقال عمر صدقت . فكأ نما كانت نارا فأطفئت . وقال محمد بن كعب . ثلاث من كن فيه استكمل الإيمان بالله ، إذا رضى لم يدخله رضاه فى الباطل ، وإذا غضب لم يخرجه غضبه عم الحق ، وإذا قدر لم يتناول ماليسله . وجاء رجل إلى سلمان ، فقال ياعبد الله أوصنى ، قال: لا تغضب ، قال لا أقدر . قال: فإن غضبت فأمسك لسانك و يدك ،

## بسيان

#### فضيلة الحلم

اعلم أن الحلم أفضل من كظم الغيظ، لأن كظم الغيظ عبارة عن التحلم، أى تكلف الحلم، ولا يحتاج إلى كظم الغيظ إلا من هاج غيظه، ويحتاج فيه إلى مجاهدة شديدة. ولكن إذا تمود ذلك ، مدة صار ذلك اعتبادا فلا يهيج الغيظ. وإن هاج فلا يكون في كظمه تعب وهو الحلم الطبيعي، وهو دلالة كمال العقل واستيلائه، وانكسار قوة الغضب وخضوعية للعقل، ولكن ابتداؤه التحلم وكظم الغيظ تكلفا. قال صلى الله عليه وسلم (() « إنّا أليلم بالتّعلم ولكن ابتداؤه التحلم وكظم الغيظ تكلفا. قال صلى الله عليه وسلم (() « إنّا أليلم بالتّعلم والمنتقل عليه وسلم النحلم وكظم الغيظ تكلفا . قال على الله عليه وسلم الله العلم طريقه النحلم أولا و تكلفه ، كما أن اكتساب العلم طريقه التعلم

وقال أبو هريرة : قال زسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) « اطْلُبُوا أَلْعِلُمَ وَاطْلُبُوا مَعَ الله عليه وسلم الله عليه وسلم والله عليه وأَلْلُبُوا مَعَ الْعِلْمَ وَاللهُ عَلَيْهُ وَلَا تَتَكُونُوا مِنْ جَبَابِرَةِ اللهُ السَّكِينَةَ وَالْحِبْرِ ، هو الذي يهيج الْعُلَمَاء وَيَعْلِبَ جَهْلُكُمْ عِلْمَكُمْ ، أشار بهذا إلى أن التكبر والتجبر ، هو الذي يهيج

<sup>(</sup> فضيلة الحلم )

<sup>(</sup>١) حديث انما العملم بالنعلم والحلم بالنحلم مـ الحمديث: الطبراني والدار قطني في العلل من حمديث أبي الدرداء بسند ضعيف

<sup>(</sup>٢) حديث أبي هريرة اطلبوا العلم واطلبوامع العلم السكينة والحلم الحديث : ابن السنى في رياضة المتعامين يسند ضعيف

<sup>(</sup>۱) الاعراف : ۱۱۹

النضب ويمنع من الحلم واللين. وكان من دعائه صلى الله عليه وسلم (١) « اللَّهُمَّ أَغْنِي بِالْعِلْمِ وَزَيِّنَى بِالْحُلْمِ،وَأَكْرِ مْنِي بِالنَّقُوكَى وَجَمَّلْنِي بِالْمَافِيَةِ » وقال أبو هريرة، قال النبي صلى الله عليه وسلم (٢) « ا "بَنْفُوا الرِّفْعَةَ عِنْدَ اللهِ » قالوا وما هي يارسول الله؟ قال « تَصِلُ مَنْ قَطَّمَّكَ وَتُعْطِي مَنْ حَرَمَكَ وَتَحْلُمُ عَمَّنْ جَهَلَ عَلَيْكَ »

وقال صلى الله عليه وسلم (" ﴿ خَسْ مِنْ سُنَنِ الله سَلِينَ الْحَياةِ وَالْحَلْمُ وَالْحَجَامَةُ وَالسَّوَ الله عليه وسلم «إِنَّ الرَّجُلَ وَالسَّوَ الله والله وا

(۲) وقال رجل من المسامين ، اللهم ليس عندى صدقة أتصدق بها فأيما رجل أصاب من عرضى شيئاً فهو عليه صدقة . فأوحى الله تعالى إلى النبى صلى الله عليه وسلم ، أنى قدغفرت له

<sup>(</sup>١) حديث كان من دعائه اللهم أغننيبالعلم وزيني بالحلم وأكرمني بالتقوى وجملني بالعافية: لم أجد له أصلا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ابتغوا الرفعة عند الله قالواوما هي قال تصلمن قطعك ــ الحديث : الحاكم والبيهق وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث خمس من سنن المرسلين الحياء والعلم والحجامة والسواك والنعطر:أبو بكر بن أبى عاصم فى المثانى والآحاد والترمذى الحكيم فى نو ادر الاصول من رواية مليح بن عبدالله الخطمى عن أبيه عن جده والترمذى وحسنه من حديث أبى أيوب أربع فأسقط الحلم والحجامة وزاد النكاح

<sup>(</sup> ٤ ) حديث على ان الرجل الملم ليدركُ بالحلم درجة الصائم القائم ـ آلحديث: الطبر اني في الأوسط بسند ضعيف

<sup>(</sup> o ) حديث أبى هريرة ان رجلا قال يارسول الله ان قرابة أصلهم ويقطعونى وأحسن إليهم ويسيئون الى ويجهلون على وأحلم عنهم ـ الحديث رواه مسلم

<sup>( ? )</sup> حديث قال رجل من السلمين اللهم ليس عندى صدقة أتصدق بها فآيما رجل أصاب من عرضى شيئا فهو صدقة عليه من الحديث: أبو نعيم في الصحابة والبيهق في الشعب من رواية عبد المحيد أبن أبي عبس بن جبر عن ابيه عن جده باسنادلين زادالبيهق عن علية بن زيد وعلية هو بالدى قال ذلك كافي أثناء الحديث وذكر ابن عبد البر في الاستيعاب انه رواه ابن عبينة عن عبرو بن دينار عن أبي صالح عن أبي هريرة أن رجلا من المسلمين ولم يسمه وقال أظنه أبا ضمضم قلت وليس بابي ضمضم انما هو علية بن زيدو أبوضيضم ليس المحمة والماهو متقدم

<sup>🖝</sup> تسفهم الل : يعنى تجعل وجوههم كلون الرماد

وقال صلى الله عليه وسلم (۱) و أَيَعْجِزُ أَحَدُ كُمْ أَنْ يَكُونَ كَأَبِي صَمْضَمِ؟» قالوا وماأبو صنمضم ؟ قال « رَجُلٌ مِمَّن كَانَ قَبْلَكُمْ كَانَ إِذَا أَصْبَحَ يَقُولُ اللَّهُمَّ إِنِّى تَصَدَّنْتُ ٱلْيَوْمَ بِعِرْضِي عَلَى مَنْ ظَلَمَى » . وقيل فى قوله تعالى (رَبَّا نِيِّينَ (۱)) أى حاماء عاماء .

وعن الحسن في قوله تسالى ( وَ إِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُو نَ قَالُواسَلَامَا '') قال حلماء إن جهل عليهم المجيه الحاء وقال عطاء بن أ في رباح ( يَعْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْ نَا '') أي حلما . وقال ابن أبي حبيب في قوله عزوجل ( وَكَمْلاً '') قال الكهل منتهى الحلم . وقال مجاهد ( وَ إِذَا مرُّوا الله و مربانو الله و مربانو معوضاً ، فقال رسول الله عليه وسلم " أصبح ابن مسعود و وأمسى كرّعا " محموضاً ، فقال رسول الله عليه وسلم " أصبح ابن مسعود و وأمسى كرّعا " محمولا الله عليه وسلم " الله عليه وسلم " " « الله عليه وسلم " الله عنه وسلم " الله عنه وسلم " الله عنه وسلم " " وو و الرواى ، قوله تعالى ( وَ إِذَا مَرْوا بِالله و مَرُوا كِرَاماً '') وقال الذي صلى الله عليه وسلم " " « الله عَم قُلُو بُهُمْ وَ إِنّا كُمْ وَهُ فَلُو بُهُمْ قُلُو بُهُمْ أَلَّذِينَ يَلُو بَهُمْ قُلُو بُهُمْ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَمُ الله وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَوْ الله عَلَيْهُ وَمَنْ فَوْلُو الله وَلَا عَلَيْهُ وَلَوْ الله وَلَوْلُهُ وَهُو الله عَلْهُ وَلَوْ الله عَلَيْهُ وَلَمُ الله وَلَوْ الله وَلَوْلُو الله وَلَوْلُو الله وَلَوْلُو الله وَلَوْلُهُ وَلَا الله وَلَوْلُو الله وَلَالِهُ عَلَى الله عليه وسلم ، وذلك بين رسول الله صلى الله عليه وسلم يرى ما يصنع ، مُ أُقبل عليه السلام " " فِنْ فِيكُ يَاأَسْتُ خُلُقَيْنَ يُحْبَهُمَا الله وَرسُول الله عليه وسلم يرى اله عليه وسلم ، فقال عليه السلام " " في قبل عليه وسلم ، فقال عليه السلام " " في قبل عليه وسلم عنه أَلْقُلُهُ وَسُمُ الله وَرسُول الله عليه وسلم عن أَلْفَع فَلُو الله وقل عليه وسلم عن أَلْفَع عَلْهُ عَلْه وقل عليه وسلم ، فقال عليه السلام " " " في قبل عليه وسلم ، فقال عليه وسلم ، فقال عليه الله عليه وسلم عن أَلْفَع وقل عليه الله عليه وسلم الله عليه وسلم ، فقال عليه الله وقل علم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه و الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله

<sup>(</sup>١) حديث أيعجز أحدكم أن يكون كابي ضعضم ــ الحديث : تقدم في آفات اللسان ٠

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ان ابن مسعود مر بلغو مغرضا فقال النبي صلى الله عليه وسلم أصبح ابنغ مسعود وأمسى كريما ابن المبارك في البر والصلة

<sup>(</sup>٣) حديث اللهم لا يُدركني ولا أدركه زمان لا يتبعون فيه العلم ولا يستحيون فيهمن الحليم ـ الحديث: أحمد من حديث سهل بن سعد بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ليليني منكم أولوا الاحلام والنهي \_ الحديث: مسلم من حديث ابن مسعورددورن قوله ويلا تخبله وا فتختلف قبو بكم فهي عند أبي داود والترمذي وحسنه و هي عندمسلم في حديث آخر لا بن مسعورد

<sup>(</sup> ٥ ) حديت ياأشج ان قيك خصلتين بحبهما الله الحلم والأناة \_ الحديث : هفتي عليه

<sup>(</sup>١) آل عمران ؛ ٢٩ (٣) ، (٢) الفرقان : ٣٣ (١٠) آل عمران : ٢٤ (١٠٠ ه (١٠٠ الفرقان ١٧٢

<sup>«</sup>الهيشات: القُتْن

قال ماهما بأبى أنت وأى يارسول الله ؟ قال « الحُلْمُ وَالْأَنَاةُ » فقال خلتان تخلقتهما أو خلقان جبلت عليهما ؟ فقال د بَلْ خُلْقَانِ جَبَلَكَ الله كَاللهُ عَلَيْهِما » فقال الحمدلله الذي جبلني على خلقين بحبهما الله ورسوله . وقال صلى الله عليه وسلم (١) « إِنَّ الله يُحِبُ الحَلِيمَ الحَلِيمَ الْحَلِيمَ الْعَلِيمَ الْعَلِيمَ اللهَ عَلَيه وسلم (١) « إِنَّ اللهَ يُحِبُ الحَلِيمَ الحَلِيمَ الْعَلِيمَ الْعَلِيمَ اللهَ عَلَيه وسلم (١) « إِنَّ اللهَ يُحِبُ الحَلِيمَ الحَلِيمَ الْعَلِيمَ الْعَلِيمَ الْعَلَيمَ الْعَلِيمَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

وقال ابن عباس ، " قال النبي صلى الله عليه وسلم « أللا أن مَن كُم " مَكُن فيه وَاحدَة من منهن قلا تَعْتَدُوا بِشَيء مِن عَمَلِهِ تَقُوى تَحْجُزُهُ عَن معاصى الله عز وَجَل وَحِلْم يكف به منه منه وَ قلا تعتر الله عليه وسلم " « إِذَا جَمَع الله السفية وَخُلَق بعيشُ به في النّاس » وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم " « إِذَا جَمَع الله الله من الله عليه وسلم " وأنا جَمَع الله الله من الله عليه وسلم " في النّاس وهم في النّاس وهم في الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عنه والله عنه والله عليه والله عليه والله عنه والله عنه والله عنه والله والله والله عنه والله والله

الآثار: قال عمر رضى الله عنه . تعلموا العلم، وتعلمواللعلم السكينة والحلم . وقال على رضي الله عنه . ليس الحير إن يكثر مالك وولدك ، ولكن الخير أن يكثر علمك ، ويعظم حلمك وأن لا تبلعى الناس بعبادة الله ، وإذا أحسنت حمدت الله تعالى، وإذا أسأت استغفرت الله تعالى ، وقال الحسن اطلبوا العلم ، وزينوه بالوقار والحلم · وقال أكثم بن صبنى : دعامة العقل الحلم، وجماع الأمر الصبر . وقال ابو الدرداء : أدركت الناس ورقا لاشوك فيه ، فأصبحوا شوكا لاورق فيه، إن عرفهم نقمدوك ، وقال على رضي الله عنه : إن أول ما عوض الحليم من عرضك ليوم فقرك . وقال على رضي الله عنه : إن أول ما عوض الحليم من علم، أدالناس كلهم أعوانه على الجاهل . وقال معاوية رحمه الله تعالى ، لا يبلغ العبد مبلغ الرأى ،

<sup>(</sup>٣) حديث ابن عباس ثلاث من لمتكن فيه واحدة منهن فلا تعتدن بشيء من عمله أبونسيرفي كتاب الايجاز باسناد ضعيف والطبراني من حديث أمسلمة بإسنادلين وقد تقديم في آداب الصحبة

<sup>(</sup>٣٠) حديث اذاجع الخلائق نادىمناد أين أهل العضل فيقوم ناس ـ الحديث : وفيه اذاجهل علينا حلمنا اليهقى في شعب الايمان من رواية عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال البيهقي في استاده ضعف

حتى يفلب حلمه جهله ، وصبره شهوته . ولا يبلغ ذلك إلا بقوة العلم . وقال معاوية لعمر و ابن الأهثم ، أى الرجال أسجى قال من بذل ابن الأهثم ، أى الرجال أسجى قال من بذل دنياه لصلاح دينه . وقال أنس بن مالك ، فى قوله تعالى ( فَإِذَ الَّذِي بَيْنَكَ وَ بَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَا أَنَّهُ وَلَى تَحِيمُ مُنْ ) إلى قوله ( عَظِيم (٢) ) هو الرجل بشتمه أخوه ، فيقول إن كنت كاذبا فغفر الله لك ، و إن كنت صادقا فغفر الله لى .

وقال بعضهم شتمت فلانا من أهل البصرة ، فلم علي ، فاستعبدني بها زمانا . وقال معاوية لعرابة بن أوس ، بم سدت قومك ياعرابة ؟ قال ياأمير المؤمنين ، كنت أحلم عن جاهلهم ، وأعطى سائلهم ، وأسعى في حوائجهم . فمن فعل فهلى فهو مثلى ، ومن جاوزنى فهو أفضل منى ، ومن قصر عنى فأنا خير منه . وسب رجل ابن عباس رضى الله عنها ، فلما فرغ ، فال ياعكرمة ، هل للرجل حاجة فنقضها ؟ فنكس الرجل رأسه واستحى ، وقال رجل لعمر بن عبد العزيز ، أشهد أنك من الفاسقين · فقال ليس تقبل شهادتك ·

وعن على بن الحسين بن على رضى الله عنهم ، أنه سبه رجل ، فرمى إليه تخسيصة كانت عليه ، وأمر له بألف درهم . فقال بعضهم ، جمع له خمس خصال محمودة ، الحلم ، وإسقاط الأذى وتخليص الرجل مما يبعد من الله عز وجل ، وحمله على الندم والتوبة ، ورجوعه إلى مدح بعد الذم اشترى جميع ذلك بشى ء من الدنيا يسير . وقال رجل لجمفر بن محمد ، إنه قد وقع بيني وبين قوم منازعة في أمر ، وإنى أريد أن أثركه ، فأخشى أن يقال ني إن تركك له ذل . فقال جعفر : إنما الذليل الظالم . وقال الخليل بن أحمد ، كان يقال من أساء فأحسن إليه ، فقد جعل له حاجز من قلبه بردعه عن مثل إساءته . وقال الأحنف بن قيس الست محليم ، ولكنني أتحلم . وقال وهب بن منبه ، من برحم يُرحم ، ومن يصمت بسلم ، ومن بجهل يغلب ومن يعجل محظى ، ومن بحرص على الشر لا يسلم ، ومن لا يكره الشريا ثم ، ومن يكره الشر يُعصم ومن يتبع وصية الله يُحفظ يعم ، ومن يعمل الله يفتقر ، ومن يتبع وصية الله يُحفظ ومن يعمل من يتبع وصية الله يحفظ ومن يعمل الله يفتقر ، ومن يأمن مكر الله ومن يحفز الله يأمن ، ومن يتول الله يمنع ، ومن لا يسأل الله يفتقر ، ومن يأمن مكر الله ومن يحفز الله يأمن ، ومن يتول الله يمنع ، ومن لا يسأل الله يفتقر ، ومن يأمن مكر الله ومن يحفز الله يأمن ، ومن يتول الله يمنع ، ومن لا يسأل الله يفتقر ، ومن يأمن مكر الله ومن يحفز الله يأمن ، ومن يتول الله يمنع ، ومن لا يسأل الله يفتقر ، ومن يأمن مكر الله ومن يحفز الله يأمن ، ومن يتول الله يمنع ، ومن لا يسأل الله يفتقر ، ومن يأمن مكر الله ومن يحفز الله يأمن ، ومن يتول الله يمنع ، ومن لا يسأل الله يأمن ، ومن يأمن مكر الله يأمن الله يأمن

يخفذل، عومن يستمن بالله يظفر . وقال رجل لمالك بن ديبار ، بلغني أنكذكر تني بسوء قال أنت إذا أكرم على من نفسي . إنى إذا فعلت ذلك أهديت لك حسناتي . وقال بعض العلماء ، الحلم أرفع من العقل ، لأن الله تعالى تسمى به . وقال رجل لبعض الحكماء ، والله لأسبنك سبايد خل معاشفي قبرك ، فقال معك يدخل لاممى . ومر المسيح بن مريم عليه العسلاة والسلام ، تموم من اليهود ، فقالوا له شراء فقال لهم خيرا . فقيل له إنهم يقولون شراء وأنت تقول خيرا فقال كل ينفق ثما عنده . وقال لقان ، نها ثلاثة لا يعرفون إلا عند ثلاثة ، لا يعرف الحليم إلا عند الحاجة إليه

ودخل على بعض الحكاء صديق له ، فقدم إليه طعاما ، فخر جت امر أة الحكيم ، وكانت سيئة النات ، فرفعت المائدة ، وأقبلت على شتم الحكيم . فخرج الصديق مغضبا . فتبعه المنات ، تذكر يوم كنا في منز لك نطعم ، فسقطت دجاجة على المائدة ، فأفسدت مأ على أن ، تذكر يوم كنا في منز لك نطعم ، فسقطت دجاجة على المائدة ، فأفسدت مأ على أن منذ مثل تلك الدجاجة ، فسرى مأ على أن منذ مثل تلك الدجاجة ، فسرى عن الرجل غذيبه وانصرف ، وقال صدق الحكيم ، الحلم شفاء من كل ألم . وضرب رجلا قدم حكم نأوجمه ، فإ بنسب فتيل له في ذلك . فقال أقته مقام حجر تعنز نبه . فذبحت الغضب وتالى ثهر د الوراق

وإذ كثرت منه على الجرائم شريف ومشروف ومثل مقاوم وأتبع فيه الحق والحق لازم إجابته عرضي وإن لام لائم تفضلت إن الفضل بالحلم حاكم ما آنم نفسی الصفیع من کل ما نب و ا الناس إلا واحد من ثلاثة دُنَا الذي فوقی دأ مرف فداره و الما الذي دون دإن فال صنت عن و الما الذي دون دإن فال صنت عن

### بال

### القدر الذي بجوز الانتصار والتشفى به من الكلام

عَنْ أَنْ مَا عَلَمْ مَ ذَر مِن شَخْصَ فَلا يَجُوزُ مَقَابِلَتُهُ عَمْلُهُ • فَلا تَجُوزُ مَقَابِلَةُ الغيبة بالغيبة وثمُ مَنْ المعالَى وأَعَا القصاص وأَمَّ المعالَى المعالَى وأَعَا القصاص وأَمَّ المعالَى عَلْهُ المعالَى عَلْهُ عَلَى قَدْرُ مَا وَرَدُ السَّرِعُ بِهُ وَقَدْ فِصَلْنَاهُ فِي الفقه . وأَمَا السَّبِ فَلا يَقَابِلُ عَمْلُهُ وَ المَّا السَّبِ فَلا يَقَابِلُ عَمْلُهُ وَالْمُوالِمُ عَلْهُ وَالْمُوالِمُ عَلْمُ وَقَدْ فِصَلْنَاهُ فِي الفقه . وأَمَا السَّبِ فَلا يَقَابِلُ عَمْلُهُ وَالْمُوالِمُ عَلْهُ وَالْمُوالِمُ عَلْمُ وَقَدْ فِصَلْنَاهُ فِي الفقه . وأَمَا السَّبِ فَلا يَقَابِلُ عَمْلُهُ وَالْمُوالِمُ عَلْمُ وَالْمُوالِمُ عَلْمُ وَالْمُوالِمُ عَلَيْهِ الْمُؤْلِمُ وَلَا المُعْلِمُ اللَّهُ فِي الفقه . وأَمَا السَّبِ فَلا يَقَابِلُ عَمْلُهُ وَالْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ وَلَا المُؤْلِمُ وَالْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ اللَّهُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ فَلَا المُؤْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

إذ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « إِنِ امْرُوَّ عَيْرَكَ عَا فِيكَ فَلاَ تُميَّرُهُ عَا فِيهِ ، وقال د الْمُسْتَبَّانِ مَا فَالاَ فَهُى عَلَى الْبادى عَمَا لَمْ يَعْتَدِ الْمُظْلُومُ ، وقال (٢) « الْمُسْتَبَّانِ شَيْطاَ فَانَ يَتَهَا تَرافِ » وشتم رجل (٢) أبا بكر الصديق رضى الله عنه ، وهو ساكت فلما ابتدأ ينتصر منه ، فام رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقال أبو بكر ، إنك كنت ساكتا الما شتمنى فلما تكلمت قت ؟قال و لِأنَّ الْمَلكَ كَانَ يُبيبُ عَنْكَ فَلَمَّا تَكَلَمْتُ ذَهَبَ الْمَلكُ وَجَاء الشَّيْطانُ فَلَمْ أَكُنْ لِأَجْلِسَ فَى مُجْلِس فِيهِ الشَّيْطانُ »

وقال فوم نجوز المقابلة عا لا كذب فيه ، وإعانهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن مقابلة التعيير عثله بهي تنزيه ، والأفضل نركه ، ولكنه لايمصى به . والذي يرخص فيه ، أن تقول من أنت ؟ وهل أنت إلا من بنى فلان ؟ كما قال سعد لان مسعود ، وهل أنت إلا من بنى هذيل ؟ وقال ان مسعود وهل أنت إلا من بنى أمبة ؟ ومثل قوله ياأ حمق . قال مطرف ، كل الناس أحمق فيما بينه وبين ربه ، إلا أن بعض الناس أقل حماقة من بعض وقال ان عمر (3) في حديث طوبل ، حتى ترى الناس كلهم حمق في ذات الله تعالى

وكذلك قوله ياجاهل، إذ مامن أحد إلاوفيه جهل، فقد آذاه بما ليس بكذب وكذلك قوله ياجاهل، إذ مامن أحد إلاوفيه جهل، فقد آذاه بما ليس بكذب وكذلك قوله ياسيء الحلق، ياصفيق الوجه، يائلابا للاعراض، وكان ذلك فيه، وكذلك قوله لو كان فيك حياء لما تكامت، وما أحقرك في عيني بما فعلت، وأخزاك الله وانتقم منك ، فأمن الهيمة، والغيبة، والكذب، وسب الوالدين، فحرام بالاتفاق لما روى أنه كان بين خالد بن الوليد وسعد كلام، فذكر رجل خالدا عند سعد، فقال سعد لما روى أنه كان بين خالد بن الوليد وسعد كلام، في بعضنا في بعض. فلم يسمع السوء، فكيف منه، إن ما يبننا لم يبلغ ديننا . يعني أن يأثم بعضنا في بعض. فلم يسمع السوء، فكيف يجوز له أن يقوله . . والدليل على جواز ماليس بكذب ولا حرام ، كالنسبة إلى الزنا

<sup>(</sup>١) حديث إن امرؤعيرك بمافيك فلاتعيره بمافيه : أحمد من حديث جابر بن مسلم وقد نقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الستبان شيطامان يتهاتران : مفدم

<sup>(</sup>٣) حديث شم وجل أبابكر رضى الله عنه وهوساكن فلما ابتدآ ينتصر منه قام صلى الله عليه وسلم ما حديث : أبوداود من حديث أبي هريرة متصالا ومرسلا قال البخارى المرسل أصح عديث ابن عمر في حديث طويل حق ترى الناس كأنهم حمقى في دات الله عزوجل: نقدم في العلم الم

والفحش والسب ، ماروت عائشة رضى الله عنها ، (۱) أن أزواج النبي صلى الله عليه وسلم أرسلن إليه فاطمة ، فجاءت فقالت بارسول الله ، أرسلنى إليك أزواجك يسألنك العدل في ابنة أبي قحافة ، والنبي صلى الله عليه وسلم نائم ، فقال « يَا بُنيَّةُ أَتَحْبِينَ ماأحِبُ ؟ »قالت نم . قال د فَأَحِبي هَذه » فرجعت إليهن ، فأخبرتهن بذلك ، فقلن ماأغنيت عنا شيئا . فأرسلن زبنب بنت جحش ، قالت وهى التي كانت تساميني في الحب ، فجاءت فقالت ، فأرسلن زبنب بنت جحش ، قالت وهى التي كانت تساميني في الحب ، فجاءت فقالت ، بنن أبي بكر ، و بنت أبي بكر ، فما زالت تذكر في وأنا ساكتة ، أنتظر أن يأذن لي رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم في الجواب ، فأذن لي . فسببتها حتى جف لساني . فتال النبي صلى الله عليه وسلم « كَلاً إِنّهَا ا بنة أبي بكر » يعني أنك لا تقاومينها في الكلام قط . وقو له اسبتها ليس المراد يه الفحش ، بل هو الجواب عن كلامها بالحق ، ومقابلتها بالصدق

وقال النبي صلى الله عليه وسلم (٢) و المستبان ماقالاً فَعَلَى البادي و منهُما حتى يَعْدَى المطلوم ، فأثبت للمظلوم انتصارا إلى أن يعتدى . فهذا القدرهو الذي أباحههؤلاء ، وهو رخصة في الإيذاء جزاء على إيذا ثه السابق ، ولا تبعد الرخصة في هذا القدر، ولكن الأفضل تركه، فإنه يجره إلى ماوراءه ، ولا يمكنه الانتصار على قدر الحق فيه والسكوت عن أصل الجواب ، لعله أيسر من الشروع في الجواب ، والوقوف على حدالشرع فيه ولكن من الناس من لا يقدر على ضبط نفسه في فورة الغضب ، ولكن يعود سريع الحقود ، وبعضهم والناس في الغضب أربعة ، فبعضهم كا كلفاء ، سريع الوقود سريع الحقود ، وبعضهم كالخلفاء ، سريع الوقود سريع الحقود ، وبعضهم ما كالغضا ، بطيء الوقود بطيء الحقود ، وهذا هو شره . ما لم ينته إلى فتور الحمية والغيرة . وبعضهم سريع الوقود بطيء الحقود ، وهذا هو شره . ما لم ينته إلى فتور الحمية والغيرة . وبعضهم سريع الوقود بطيء الحقود ، وهذا هو شره . وفي الخبر (٢) « الكؤ من سريع ما العضب سريع الرقا ، فهذه بتلك . وقال الشافهي وحمه الله من استخضب فلم يرض فهو شيطان . من استخضب فلم يرض فهو شيطان .

<sup>(</sup>١) حديث عائسة انأزواج النبي صلى الله عليه وسلم أرسلن فاطمة فقالت يارسول الله أرسلني أرواجك يسأليك العدل في ابنة أبي فحافة لله الحديث : رواه مسلم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث المستبان مايالا ولى البادىء \_ الحديث : رواه مسلم وقد نقدم

<sup>(</sup> ٣ ) حديث المؤمن سربع الغصب سريع الرضى : تقدم

وقدقال أبوسميد الحدرى (١) ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أَلاَ إِنْ بَنِي آدَمَ خُلِقُوا عَلَى طَبَقَات شَقَى فَيْهُمْ بَطِي ، الْفَضَبِ سَرِيع الْفَيْ ، وَمِهُمْ سَرِيع الْفَضَبِ سَرِيع الْفَيْ ، وَمِهُمْ سَرِيع الْفَضَبِ سَرِيع الْفَيْ ، وَمِنْهُمْ الْبَطِي ، الْفَضَبِ السَّرِيع الْفَيْ ، وَمِنْهُمْ الْبَطِي ، الْفَضَبِ السَّرِيع الْفَيْ ، وَشَرَّهُمْ الْبَطِي ، الْفَضَبِ السَّرِيع الْفَيْ ، وَشَرَّهُمْ الْبَطِي ، الْفَضَبِ السَّرِيع الْفَيْ ، وَشَرَّهُمْ الْبَطِي ، الْفَضَبِ السَّرِيع الْفَيْ ، »

ولماكان الغضب يهيج ويؤثر في كل إنسان ، وجب على السلطان أن لا يعاقب أحدا في حال غضبه ، لأنه ربما يتعدى الواجب ، ولأنه ربما يكون متغيظا عليه ، فيكون متشقيا لغيظه ، ومريحا نفسه من ألم الغيظ ، فيكون صاحب حظ . فينبئي أن يكون انتقامه وانتصاره لله تعالى لا لنفسه . ورأى عمر رضى الله عنه سكران : فأراد أن يأخذه ويعزره، فشتمه السكران . فرجع عمر . فقيل له ياأمير المؤمنين ، لما شتمك تركته ؟ قال لأنه أغضبني ولو عزرته لكان ذلك لغضبي لنفسي ، ولم أحب أن أضرب مسلما حمية لنفسي . وقال عمر ابن عبد العزيز رحمه الله لرجل أغضبه ، لولا أنك أغضبتني لعاقبتك

## القول

### فى معنى الحقد ونتائجه وفضيلة العفو والرفق

اعلم أن الغضب إذا لزم كظمه لعجز عن النشني في الحال ، رجع إلى الباطن واحتقن فيه ، فصار حقدا. ومعنى الحقد أن يلزم قلبه استثقاله، والبغضة له، والنفار عنه، وأن يدوم ذلك ويبق. وقد قال صلى الله عليه وسلم (۱) « اللو من كيس بحقود » فالحقد عمر قالغضب والحقد يثمر ثمانية أمور: الأول : الحسد ، وهو أن يحملك الحقد على أن تتمنى زوال النعمة عنه ، فتغتم بنعمة إن أصابها ، وتسر بمصيبة إن نزلت به . وهذا من فعل المنافقين ، وسيأتى ذمه إن شاء الله تعالى الثانى : أن تزيد على إضار الحسد في الباطن ، فتشمت عا أصابه من البلاء الثالث . أن تهجره وتصارمه و تنقطع عنه ؛ و إن طلبك وأقبل عايك

<sup>(</sup>١) حديث أبي سعيد الحدرى ألاان بني إدم خلقوا على طبقات \_ الحديث : نقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث المؤمن ليس بحتود: تقدم فى العلم

الرابع : وهو دونه ، أن تعرض عنه استصغاراله

الخامس: أن تنكلم فيه بمالا يحل ، من كذب ، وغيبة ، وإفشاء سر، وهتك ستر، وغيره السادس: أن تحاكيه استهزاء به ، وسخرية منه

السابع: إيداؤه بالضرب ومايؤلم بدنه

الثامن: أن تمنعه حقه من قضاء دين ، أوصلة رحم ، أورد مظامة ، وكل ذلك حرام وأقل درجات الحقد أن محترز من الآفات الثمانية المذكورة ، ولا تخرج بسبب الحقد إلى ماتعصى الله به ، ولكن تستثقله فى الباطن ، ولا تنهى قلبك عن بغضه ، حتى تمتنع عما كنت تطوع به من البشاشة ، والرفق ، والعناية ، والقيام بحاجاته ، والمجالسة معه على محد كر الله تعالى ، والمعاونة على المنفعة له . أو بترك الدعاءله ، والثناءعليه ، أو التحريض على بره ومو اساته . فهذا كله مما ينقص درجتك فى الدين ، ويحول بينك وبين فضل عظيم ، وثو اب جزيل . وإن كان لا يعرضك لعقاب الله (") . ولما حلف أبو بكر رضى الله عنه أن لا ينفق على مسطح ، وكان قريبه ، لكونه تكلم فى واقعة الإفك ، نزل قوله تعالى ( وَلاَ يَأْتُلِ فَل مسطح ، وكان قريبه ، لكونه تكلم فى واقعة الإفك ، نزل قوله تعالى ( وَلاَ يَأْتُل مَعْ خَب ذلك . وعاد إلى الإنفاق عليه . والأولى أن يبقى على ماكان عليه ، فإن أمكنه أن يزيد فى الإحسان مجاهدة النفس، وارغاما للشيطان ، فذلك مقام الصديقين ، وهو من فضائل أعمال المقربين ، فلمحقود ثلانة أحوال عند القدرة

أحدهما. أن يستوفى حقه الذي يستحقه ، من غير زيادة و نقصان وهو العدل

الثابي: أن يحسسن إليه بالعفو والصلة ، وذلك هو الفضل.

الثالث. أن يظلمه بما لا يستحقه، وذلك هو الجور، وهو اختيار الأراذل، والثانى هو اختيار الصديقين: والأولهو منتهى درجات الصالحين، ولنذكر الآن فضيلة العفو والإحسان

<sup>(</sup>١) حديث الحلف أبوبكر أن لاينقق على مسطح برل قوله تعالى ولايأتل أولوا الفضل مسكم الآية: ممق عليه من حديث عائشة

<sup>(</sup>۱) و (۲) البور: ۲۲

## فضيلة

#### العفو والإحسان

اعلم أن معنى العفو أن يستحق حقا، فيسقطه ويبرى، عنه، من فصاص أوغرامة، وهو غير الحلم وكظم الغيظ فلذلك أفردناه، قال الله تعالى ( خُذِ الْعَفْوَ وَأَمُر مِ الْغُر فَ وَأَعْرِض عَن الْجُاهِلِينَ ('') وقال الله تعالى ( وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلنَّقُوكَ ('')

وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' ﴿ ثَلَاثُ وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ لَوْ كُنْتُ حَلاَّ فَا لَمُ عَلَيْتُ عَلَيْهِ مَا نَقَصَ مَالُ مِنْ صَدَقَة فَتَصَدَّقُوا وَلاَ عَفَارَ جُلُ عَنْ مَظُلَمَة يَبْنَغِي بِهَا وَجُهُ لَلّهُ إِلاَّ زَادَهُ اللهُ بِهَا عِزِيّاً يَوْمَ القيامَة وَلاَ فَتَحَ رَجُلُ عَلَى نَفْسِهِ بَابَ مَسْأَلَة إِلاَّ فَتَحَ الله الله الله عليه وسلم ('' والتَّو اَضُعُ لاَ يَزِيدُ ٱلْمَبْدَ إِلاَّ رَفْعَة فَتَو اَصَمُوا الله عَلَيْهِ بَابَ فَقْو الْمَعْرَة وَالصَّدَفَة لاَ تَزِيدُ ٱللله يَمْ الله عليه وسلم متصرا من مظلمة ظلمهافط ، مالم ينتهك من مارم الله . فإذا انتها الله من مارم الله عليه وسلم متصرا من مظلمة ظلمهافط ، مالم ينتهك من عارم الله . فإذا انتها من عارم الله عليه وسلم عن ذاك غضبا . رما خير بين أمرين إلا اختار أيسرها ، مالم يمن عارم الله الله عقبة ، لقيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما ، فأبتدر ته فأخذت يبده يكن إنما . وقال عقبة ، لقيت رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما ، فأبتدر ته فأخذت يبده أو بدر ني فأخذيدي. فقال ('' « يَاعُقْبَهُ أَلا أُخْبِرُكَ با فضَلَ أَخْلاق أَهْلِ الذُنْيَا وَالاّ خَرِ قَلْكُ عَضْبا مَنْ ظَلَمُكَ » وقال صلى الله عليه وسلم تصلى الله عليه وسلم يوما ، فأبتدر ته فأخذت يبده أو بدر ني فأخذيدي . فقال '' « يَاعُقْبَهُ أَلا أُخْبِرُكَ با فضَلَ أَخْلاق أَهْلِ الذُنْيَا وَالاّ خَرِ قَلْمَ مَنْ خَرَمُكَ » وقال صلى الله عليه وسلم تصل مَنْ حَرَمَكَ وَتُمْفُو عَمَنْ ظَلَمَكَ » وقال صلى الله عليه وسلم تصل مَنْ حَرَمَكَ وَتُمْفُو عَمَنْ ظَلَمَكَ » وقال صلى الله عليه وسلم تصل مَنْ فَقَلَ مَنْ خَرَمُكَ وَتَمْفُو عَمَنْ ظَلَمَكَ » وقال صلى الله عليه وسلم تصل من خَرَمَكَ وَتُمْفُو عَمَنْ ظَلَمَكَ » وقال صلى الله عليه وسلم تصل من حَرَمَكَ وَتَمْفُو عَمَنْ ظَلَمَكَ » وقال صلى الله عليه وسلم عَنْهُ عَلْتُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ وسلم عَنْهُ عَلْهُ وسلم عَنْهُ عَلْهُ وسلم عَنْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلْهُ عَنْهُ عَلْهُ عَلَمُ عَلَا

<sup>(</sup>۱) حدیث ثلاث والدی نفسی بیده ان کنت حالما لحلمت علیهن ما قصت صدقة من مال ـ الحدیث: الترمذی من حدیث أبی کبشة الاعاری ولمسلم وأبی داود نحوه من حدیث أبی هریرد

<sup>(</sup> ٢ ) حديث النواضع لايزيدالعبدالارفعةفنواصعوا يرفعكمالة :الأصفهانى فى الترغيب والترهيب وأبو منصور المبيلى فى مستد المعردوس من حديث أس بسيند ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث عائشة ما رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم منتصرا من مظلمة ظلمها قط - الحديث : الترمذي في الثينائلي وهور عنه يسلم بلفظ آخروقد تقدم

<sup>﴿</sup> هِ ﴾ خِيدِبِهُ عَقِيةً بِنَ عِلْهِمَ عَلَمْهِمَ أَلَا أَخِبْرَكُ بِأُسِلَ أَخَلَقَ أَهِلَ الدنيا والآخرة تصلمن قطعك - الحديث ابن ابي الدنيا والطبرابي في مكارم الأحلاق والبيقي في الشعب باساد ضعيف وقد تقدم

<sup>(</sup>۱) الاغراف: ١١٩ (١) البقرة: ٢٣٧

'' «فَالَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلامُ يَارَبُّ أَيْعَبَادِكَ أَعَرُّ عَلَيْكَ ؟ قالَ الَّذِي إِذَا يَقَدَرَعَفَا» وكذلك ستَّل أبو الدرداء عن أعز الناس، قال الذي يعفو إذا قدر، فاعفوا يعزكم الله

و المراد الله عليه وسلم يشكو مظامة ، فأمره النبي صلى الله عليه وسلم يشكو مظامة ، فأمره النبي صلى الله عليه وسلم أن يجلس ، وأراد أن يأخذله عظامته . فقال له صلى الله عليه وسلم أن إن المظلومين هم المنافذون يو م القيامة ، فأبى أن يأخذها حين سمع الحديث . وقالت عائشة رضي الله عنها ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم و من دعا على من ظلمة فقد الانتصر ، وعن أنس قال ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن وإذا بعث الله الحلاق تيوم ألقيامة نادى مُناد من نحث ألعر ش فراث ألا أنه ألكر أن أله عليه وسلم المنافذ بعض بمن الله عليه وسلم الما فتح مكة ، طف بالبيت ، وعن أبى هريرة ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم الما فتح مكة ، طف بالبيت ، وصلى ركعتين ، ثم أبى الكعبة ، فأخذ بعضادتي الباب فقال « مَا تَقُولُونَ وَمَا تَظُنُونَ ؟ ، فقالوا نقول أخ وابن عم ، حليم رحيم ، قالوا ذلك ثلاثا فقال صلى الله عليه وسلم « أقُولُ كُلُ قَالُ أبو سُفُ الا أبو سُفُ الراب عَم ، حليم رحيم ، قالوا ذلك ثلاثا فقال صلى الله عليه وسلم « أقُولُ كُلُ قَالُ أبو سُفُ الراب عَم ، حليم رحيم ، قالوا ذلك ثلاثا فقال صلى الله عليه وسلم « أقُولُ كُلُ قَالًا فَالَ أَنْ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِين ( ) كُمَا قَالُ أَنْ يُوسُفُ الله عليه وسلم « أقُولُ كُلُ قَالُ أبو سُفُ الله عليه وسلم « أقُولُ كُلُ قَالُ أبو سُفُ الله عليه وسلم « أقولُ كَا قَالَ أبو سُفُ الله أن المَا عَلَى الله عليه وسلم « أقولُ كُمْ قَالُ الله عليه وسلم « أقولُ كَا قَالَ أبو سُفُ الله عليه وسلم » عليه كُمُ الله قولُ الله في الله عليه وسلم « أقولُ كُمْ قَالُ الله عَلَهُ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِين ( ) كَا قَالَ أبو الله الله الله عليه وسلم الله عليه وسلم ( ) كما قَالُ الله عنه وسلم ( ) أليو شَاله كما وسلم الله عليه وسلم ( ) كما الله عليه وسلم ( ) كما قَالُ الله عنه وسلم ( ) كما الله عنه وسلم ( ) كما قَالُ المور عنه كما الله عنه وسلم ( ) كما الله عنه وسلم ( ) كما الله عنه عنه وسلم ( ) كما الله عنه وسلم ( ) كما

<sup>(</sup>١) حديث قال موسى بارب أى عبادك أعز عليك قال الذي إدا قدر عفا :الحرائطي ف مكارم الأخلاق من حديث أبي هررة وبيه ابن لهيعة

<sup>(</sup>٢) حديث ان المطلومين هم المفلحون يوم القيامة وفى أوله قصة ابن أبى الدنيافى كساب العفو من رواية أبى صالح الحنفى مرساد

<sup>(</sup>٣) حديث أس إرا بعث الله عر وحل الحلائق يوم العيامة مادى مماد من "عت العرش ثلاثة أصوات يامعنم الموحدين ان الله قد عفاعنكم فليعف بعضكم عن بعض: أبو سعيد أحمد بن ابراهم المعرى في كباب النبصرة والتذكرة بلفظ ينادى مناد من بطنان العرش يوم القيامة ياأمة محمد ان الله تعالى يقول ماكان لى قبلكم فقد وهبته لكم وبقيت النبعات فواهبوها وادخاوا الجنة برحمتي واسناده ضغيف ورواه الطبراني في الاوسط بلفظ نادى مناد يا أهل الجمع تناركوا المظالم بيكم ونوابكم على وله من حديث أم هانى، ينادى مناد يا أهل النوحيد ليعف يعضكم عن بعض وعلى النواب

<sup>(</sup> ٤) حديث أبى هريرة ان رسول الله على الله عليه وسلم لما فتح مكه طاف بالبيت وصلى ركعتين ثم آتى الكمية فأخذ بصادتي الباب فقال ما نقولون ـ الحديث: رواه ابن الجوزى في الوفا. من طريق ابن أبي الدنيا وفيه ضعف

<sup>(</sup>۱) يوسف: ۹۳

i-i ka i mismi Pomili dhafilla-famaa

قال فخرجوا كأعا نشروا من القبور ،فدخاوا في الإسلام . وعن سهيل بن عمرو قال الله قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم مكة ، وضع بديه على باب الكعبة ، والناس حوله فقال « لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَشْرِيكَ لَهُ صَدَقَ وَعْدَنْ وَنَصَرَ عَبْدُهُ وَهَزَمَ الْأَحْزَابَ وَعْدَهُ » ثم قال « يَامَعْشَرَ قُرَيْشِ مَا تَقُولُونَ وَمَا تَفْلُنُونَ ؟ ، قال قلت بارسول الله ، نقول خيرا و نظن خيرا أخ كريم وابن عم رحيم ، وقد قدرت . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « أَقُولُ كُمَ أَليُومْ مَ يَعْفِرُ اللهُ كُمُ اللهُ اللهُ كُمُ اللهُ كُمُ اللهُ اللهُل

وعن أنس قال (٢) ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إِذَا وَتَفَ ٱلْمِادُ الْمَافُونُ عَنِ لِيَّهُمْ مَنْ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ قَلْبَدْ خُلِ الجُنَّة » قبل ومن ذا الذي له أجر ؟ قال « ٱلْمَافُونُ عَنِ النَّاسِ فَيَقُومُ كَذَا وَكَذَا أَلْهَا فَيَدْخُلُونَهَا بِغَيْرِ حِسَابِ » وقال ابن مسعود، (٣) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « لاَ يُنبَنِي لوَ الى أَمْرِ أَن مُوْ تَى بِحَدَ إِلاَّ أَقَامَهُ وَاللهُ عَفُو بِحِبْ ٱلْمَفُو » الله عليه وسلم « لاَ يُنبَنِي لوَ الى أَمْرِ أَن مُوْ تَى بِحَدَ إِلاَّ أَقَامَهُ وَاللهُ عَفُو بِحِبْ ٱلْمَفُو » مَن أَلَّهُ عَلَيه وسلم مَ وَرَأ ( وَلَيَمْفُوا وَلْيَصْفَحُوا (٢) ) الآية . وقال جابر ، (١) قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « ثَلَاثُ مَنْ جَاءِ بِهِنَّ مَعَ إِعَانِ دَخَلَ مِنْ أَى أَبُو اب الجُنَّةِ شَاء وَزُوَّجَ مِنَ الخُورِ ٱلْمِينِ حَيْثُ شَاءَ مَنْ أَدًى دَيْنًا خَفِيًّا وَقَرَأُ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلاَهٍ ( قُلْ هُوَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ قَا تِلْهِ » قال أبو بكر ، أو إحداهن بارسول الله ؟ قال « أَنْ إحداهن " عَشَرَمَر آتَ وَعَفَا عَنْ قَا تِلْهِ » قال أبو بكر ، أو إحداهن بارسول الله ؟ قال « أَنْ إحداهن " عَشَرَمَر آتَ وَ الله ؟ قال « أَنْ إحداهن " مَن أَلَا قَالَهُ فَا عَنْ قَا تِلْهِ » قال أبو بكر ، أو إحداهن بارسول الله ؟ قال « أَنْ إحداهن "

<sup>(</sup>١) حدث سهل بن عمرو لما قدم رسول الله صلى الله عليه وسلم مسكم وضع يديه على باب الكعبة الحديث: بنحوه لم أجده

<sup>(</sup>٧) حديث أنس إذا وقف المبادنادي مناد ليقم من أجره على الله فليدخل الجنة قيل من ذا الذي أجره على الله قال العافون عن الناس ما الحديث : الطبراني في مسكارم الأخلاق وفيه الفضل بن يسار ولا يتابع على حمديثه

<sup>(</sup>٣) حديث ابن مسعود لا ينبغى لوالى أمر أن يؤتى بحد الا أقامه والله عفو يحب العفو ـ الحديث: أحمد والحاكم وصححه وتقدم في آداب الصحبة

<sup>(</sup>٤) حديث حار ثلاث منجاء بهن مع اعان دخل الجنة من أى أبواب الحمة شاء ـ الحديث: الطبراني في الاوسط و في الدعاء يسند ضعيف.

<sup>(</sup>۱) يوسف : ۲۶ (۲) التور : ۲۷ (۲) الصمد : ۱

الآثار: قال ابراهيم التيمى: إن الرجل ليظامنى فأرحمه. وهذا إحسانوراه الدهو ، لأنه يشتئل قلبه بتمرضه لمعصية الله تمالى بالظلم ، وأنه يطالب يوم القيامة فلا بكول له بسواب وقال بعضهم ، إذا أراد الله أن يتعف عبدا ، قيض له من يظامه ، ودخل رجل على عمر ابن عبد العزيز رحمه الله ، فجمل يشكو إليه رجلا ظلمه ، ويقع فيه . فقال له عمر إنك إن ثلق الله ومظاملتك كاهى ه خيراك من أن تلقاه وقد اقتصصها . وقال يزيد بن ميسرة إن ظلمت تدعو على من ظلمك ، فإن الله تمالى يقول ، إن آخر يدعو عليك بأنك ظلمته ، فإن ششت استجينا لك وأجبنا عليك ، وإن شئت أخر تكا إلى يوم القيامة فيسمكاعفوى وقال مسلم بن يساره لرجل دعاعلى ظالمه : كل الظالم إلى ظلمه ، فإنه أسرع إليه من دعائك عليه ، إلا أن يتداركه بعمل ، وقن أن لا يفعل . وعن ابن عمر عن أبى بكر أنه قال ، طفنا عليه ، إلا أن يتداركه بعمل ، وقن أن لا يفعل . وعن ابن عمر عن أبى بكر أنه قال ، طفنا أن الله و أمنان من عفوم عن الناس . وعن هشام بن محمد قال ، أتى النصان بن المنفذ برجلين ، قد أذنب أحدها ذنبا عظيا ، فعفا عنه ، والآخر النصان بن المنفذ و ماقبه وقال

تعفو الملوك عن العظيم من الذنوب بفضلها ولقد تعاقب فى اليسير وليس ذاك لجسهلها إلا ليعرف حسلها ويخاف شدة دخلها

وعن مبارك بن فضالة قال ، وفد سوار بن عبدالله في وفد من أهل البصرة إلى آبي جعفر . قال فكنت عنده ، إذ أني برجل فأصر بقتله . فقلت يقتل رجل من المسامين وأنا ماضر . فقلت باأمير المؤمنين ، ألا أحدثك حديثا سمعته من الحسن ، قال وما هو ، قلت سمعته يقول ، إذا كان يوم القيامة ، جمع الله عز وجل الناس في صعيدواحد ، حيث يسممهم الداعى ، وينفذه البصر . فيقوم مناد فيناوى ، من له عند الله بعد فليقيم ، فلا يقوم إلا من عفا . فقال والله لقد سمعته من الحسن ؟ فقلت والله لسمته منه . فقال خلينا عنه

وقال معاوية : عليكم بالحلم والاحتمال حتى تمكنكم الفرصة . فإذا أمكنتكم فعليكم بالصفح والإقضال . وروى أن راه بادخل على هشام بن عبد الملك فقال للراهب ، أرأيت ذاالقر نين،

أكان نبيا ؟ فقال لا . و كنه إنما أعطى ماأعطى بأربع خصال كن فيه . كان إذا قدر عفا ، وإذا وعد و في ، وإذا حدث صدق ، ولا يجمع شغل اليوم لفد. وقال بعضهم ليس الحليم من ظلم فحلم ، حتى إذا قدر انتقم ، ولكن الحليم من ظلم فحلم ، حتى إذا قدر عفا وقال زياد ، القدرة تذهب الحفيظة ، يعنى الحقد والغضب . وأتى هشام برجل ابلغه عنه أمر ، فلما أقيم بين يديه ، جعل يتكلم محجته . فقال له هشام ، وتتكلم أيضا ؟ فقال الرجل ياأمير المؤمنين ، قال الله عز وجل ( يَوْمَ تَاتِّى كُلُ الله عشام ، بلى ويحك تكلم أفضيا أفنجادل الله تمالى ولا نتكلم بين يديك كلاما ؟ قال هشام ، بلى ويحك تكلم

وروىأنسارقا دخل خياءعمار بزياسر يصفين، فقال له اقطعه فإنهمن أعداثنا . فقال بل أستر عليه ، لمل الله يستر على يوم القيامة . وجلس ابن مسعود في السوق يبتاع طعاما ، فابتاع ، ثم طلب الدراه ، وكانت في عمامته ، فوجدها قد حلت : فقال لقد جلست وإنها لمبي · فجعاوا يدعون على من أخذها ويقولون ، اللهم اقطع يد السارق الذي أخذها ،اللهم افعل به كـذا فقال عبد الله ، اللهم إن كان حمله على أخذها حاجة فبارك له فيها . وإن كان حملته جراءة على الذنب فاجعله آخر ذنوبه . وقال الفضيل، ما رأيت أزهد من رجل من أهل خراسان، جلس إلى في المسجد الحرام، ثم قام ليطوف، فسرقت دنانير كانت ممه، فجمل يبكى فقلت أعلى الدنا نير تبكى؟ فقال لا.ولكن مثلتني و إياه بين يدى الله عز وجل، فأشرف عقلى على إد حاض حجته فبكائي رحمة له . وقال مالك بن دينار ، أتبنا منزل الحكم بن أيوب ليلا. وهو على البصرة أمير وجاء الحسن وهو خائف . فدخلنا معه عليه . هما كنامع الحسن إلا بمنزلة الفراريج فذكر الحسن قصة يوسف عليه السلام ، وما صنع به إخوته من بيعهم إياه ، وطرحهم له في الجِب. فقال باعوا أخاه ، وأحزنوا أباه . وذَكر ما لتي من كيد النساء ومن الحبس ، ثم قال، أيها الأمير ، ماذا صنع الله به ؛ أداله منهم ، ورفع ذكره ، وأعلى كلته : وجعله على خُزائن الأرض. فماذا صنع حين أكمل له أمره ؟ وجعاَّه أهله ؟ قال ( لاَ تَشْرِيبَ عَلَيْكُمْ مُ أَلْيَوْمَ يَنْفُرُ اللهُ لَـكُمُ وَهُو أَرْحَمُ الرَّاحِينَ (٢) )بعر ضلاحكم بالعفو عن أصحابه. قال الحكم ، فأنا أقول ( لَا تَثُر يبَ عَلَيْكُمُ أَ لْيَوْمَ ( ") ولولمأجد إلا ثوبي هذا لواريتكم تحته. النحل: ۱۱۱ (۳۰۲) يوسف: ۹۲ يوسف: ۹۲

وكتب ابن المقفع إلى صديق له، يسأله العفو عن بعض إخوا نه، فلان هارب من زلته إلى عفوك. لائذ منسك بك . واعلم أنه لن يزداد الذنب عظما . إلا ازداد العفو فضلا . وأتى عبد الملك بن مروان بأسارى بن الأشمث ، فقال لرجاء بن حيوة ، ماترى؟ قال إن الله تمالى قد أعطاك ما تحب من الظفر ، فأعطاله ما يحب من العفو . فعفاعهم . وروى أن زياد اأخذ رجلا من الخوارح ، فأفلت منه ، فأخذ أخاله ، فقال له إن جئت بأخيك و إلا ضربت عنقك فقال أرأيت إن جئنك بكتاب من أمير المؤمنين تخلى سبيلى ؟ قال نم . قال فأنا آتيك بكتاب من العزيز الحكيم ، وأقيم عليه شاهدين ابراهيم وموسي . ثم تلا (أمْ كم يُنبَا أُن يَكتاب من العزيز الحكيم ، وأقيم عليه شاهدين ابراهيم وموسي . ثم تلا (أمْ كم يُنبَا أُن يَكتاب من العزيز الحكيم ، وأقيم عليه شاهدين ابراهيم وموسي . ثم تلا (أمْ كم يُنبَا أُن يَكتاب من العزيز الحكيم ، وأقيم عليه شاهدين ابراهيم وموسي . ثم تلا (أمْ كم يُنبَا أَن عنا صحفه عنوا سبيله ؟ هذا رجل قد لقن حجته : وقيل مكتوب في الأنجيل ، من استغفر خلوا سبيله ؟ هذا رجل قد لقن حجته : وقيل مكتوب في الأنجيل ، من استغفر لمن ظلمه فقد هزم الشيطان

# فضيلة الرفق

اعلم أن الرفق محمود ، ويضاده العنف والحدة . والعنف نتيجة الغضب والفظاظة ، والرفق واللين نتيجة حسن الخلق والسلامة . وقد يكون سبب الحدة الغضب ، وقديكون سببها شدة الحرص واستيلاء ، بحيث يدهش عن التفكر ، ويمنع من التثبت ، فالرفق فى الأمور ثمرة لايشهرها إلا حسن الخلق . ولا يحسن الخلق إلا بضبط قوة الغضب وقوة الشهوة ، وحفظهما على حد الاعتدال . ولأجل هذا أثنى رسول الله صلى الله عليه وسلم على الرفق ، وبالغ فيه . فقال " « ياعاً نشأة إنه من الرفق ، وبالغ فيه . فقال " ومن خبر الدنيكوالآخرة وقال رسول الله عليه وسلم من خبر الدنيكوالآخرة ومن حرم حَظَّهُ مِن الرفق عَدْم الله عليه وسلم من خبر الدنيكوالآخرة ومن عَلَّه مِن الرفق عَدْم مَعَظَّهُ مِن أَدْخَلَ عَليهم الرفق » وقال رسول الله عليه وسلم " ، وإذا أحَب الله أهل بيت أذخل عَليهم الرفق »

<sup>﴿</sup> فَضَيَّاةً ٱلرَّفِقَ ﴾

<sup>(</sup>۱) حديث ياعاتشة انه من أعطى حظه من ألر فق فقداً عطى حظه من خير الدنيا والآخرة ــالحديث: أحمد والعفيلي في الصعفاء في ترجمة عبد الرحمن بن أبي بكر المليكي وضعفه عن القاسم عن عائشة وفي الصحيحين من حديثها ياعائشة ان الله يحب الرفق في الامركله

<sup>(</sup>٢) حديث اذاأ حب الله أهل بيت أدخل عليهم الرفق: أحمد بسندجيدو البيهق في الشعب بسند صعيف من حديث عائشة

<sup>(</sup>١) النجم: ٣٨ . ٣٧ . ٣٨

<sup>(</sup>١) حديث انالله ليعطى على الرفق مالايعطى على الخرق \_ الحديث : الطبراني في الكبير من حديث حرر باسناد ضعيف

<sup>(</sup>٧) حديث انالله رفيق يحب الرفق ـ الحديث: مسلم من حديث عائشة

<sup>(</sup>٣) حديث بإعائشة ارفق ان الله اذاأر اد بأهل بيت كرامة دلهم على اب الرفق :أحمد من حديث عائشة رفيه انقطاع ولأنى داود بإعائشة أرفق

<sup>(</sup>٤) حديث من بحرم الرفق بحرم الحبر كله:مسلم منحدبث جرير دون قوله كله فهي عند أبي داود

<sup>(</sup> o ) حديث أيماوال ولى فلان ورفق رفق الله به يوم القيامة مسلم من حديث عائشة و في حديث فيه ومن ولى من من أمرأمتي شيئافر فق بهم فارفق به

<sup>(</sup> ٦ ) حدیث تدرون علی من تحرم النارعلی کل هین لین سهل قریب: النرمذی من حدیث ابن مسعود و تقدم فی آداب الصحه

<sup>(</sup>٧) حديث الرفق، عنوالحرق شؤم الطبراني في الاوسط من حديث ابن مسعود والبيه في الشعب من حديث عائشة وكلاهما ضعيف

<sup>(</sup> ٨ ) حديث التأنى من الله والعجلةمن الشيطان: أبو يعلى من حديث آنس ورواه الترمذي وحسنه من حديث سهل بن سعد بلفظ الأناة من الله وقد تقدم

<sup>(</sup>٩) حديث أناه رجل فقال يارسول الله ان الله قدبارك لجميع المسلمين فيك ـ الحديث وفيه فاذا أردت أمرا فتدبر عاقبنه فان كان رشدا فأمضه ـ الحديث : ابن المبارك في الزهد والرقائق من حديث أبي جعفر هو المسمى عبد الله بن مسور الهاشمى ضعيف جدا ولأبي نعيم في كناب الإمجاز من رواية السماعيل الانصاري عن أبيه عن جده اذاهمت بأمم فأجلس فندبر عاقبته واسناده ضعيف

أو ثلانا ، ثم أقبل عليه فقال د هَلْ أَنْتَ مُسْتَوْسٍ » مرتين أو ثلاثا . قال نعم . قال « إِذَا أَرَدْتَ أَمْرَا فَتَدَبَّرُ عَاقِبَتُهُ فَإِنْ كَانَ رُشْداً فَأَمْضِهِ وَ إِنْ كَانَ سِوَى ذَلِكَ فَائْتَهِ » وعن عائشة رضى الله عنها ، أنها كانت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فى سفر على بعير صعب فجعلت تصرفه عينا وشمالا . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم "" « يَاعَا يُشْنَهُ عَلَيْكِ بِالرِّ فَق قَائِمُ لا يَنْوَعُ مِنْ شَيْءِ إِلاَّ شَانَهُ »

الآثار: بلغ عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، أن جماعة من رعيته اشتكوا من عماله ، فأمرهم أن يوافوه . فلما أتوه ، قام فحمد الله وأثنى عليه ، ثم قال ، أيها الناس ، أيتها الرعية إن لنا عليكم حقا ، النصيحة بالنيب ، والمعاونة على الخير · أيتها الرعاة ، إن للرعية عليكم حقا ، فاعلموا أنه لا شيء أحب إلى الله ولا أعر ، من حلم إمام ورفقه . وايس جهل أبغض إلى الله ولا أغم ، من جهل إمام وخرقه . واعلموا أنه من يأخذ بالمافية فيمن بين ظهريه ، يرزق العافية تمن هودونه . وقال وهب بن منبه ، الرفق ثنى الحلم . وفي الحبر موقوفا ومرفوعا (۱) و ألفيلم حَليل المربح أبو من والحديث وزير منه وألتقال كرلبا وألمتك تيمة والرقق والرقق والذه والمنه والمنافية عن هودونه . وقال وهب بن منبه ، الرفق ثنى الحلم . وفي الحبر موقوفا والذه والمنه وألم أبر بحنوره و والحرو و والمنه والمنافية عن هودونه والرقق والرقق وماأحسن ومناوئة من العمل بزينه العمل بوينه الرفق و وال منه والمنه والمنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة والمنافرة والمنه والمنافرة والمنافر

<sup>(</sup>١) حديث عائشة عليك بالرفق فانه لايدخل فيشيء الارانه ـ الحديث : روا مسلم

<sup>(</sup>٣) حديث العلم خليل المؤمن والحلم وزيره والعمل دليا. والعمل قائده والرفق والده أبوالشيخ في كتاب النواب وفضائل الاعمال من حديث أنس بسند ضعيف وروا. الفصاعي في مسند انتهاب من حديث أبي الدردا. وأبي هريرة وكلاهاضعيف

فالمحمود وسط بين المنف واللين ، كما في سائر الأخلاق: ولكن لما كانت الطباع الى المنف والحدة أميل ، كانت الحاجة إلى ترغيبهم في جانب الرفق أكثر . فلذلك كثر ثناء الشرع على جانب الرفق دون المنف ، وإن كان المنف في محله حسنا ، كما أن الرفق في علمه حسنا ، كما أن الرفق علمه حسن . فإذا كان الواجب هو المنف ، فقد وافق الحق الموى ، وهو أنذ من الزبد بالشهد ، وهكذا وقال عمر بن عبد المزيز رحمه الله، روي أن عمر و بن الماس ، كتب المي معاوية يما تبه في الثاني ، فكتب إليه معاوية

أما بعد . فإن التفهم في الخير زيادة رشد ، وإن الرشيد من رشد عن العجلة ، وإن الخائب من خاب عن الأناة ، وإن المتثبت مصيب ، أو كاد أن يكون مصيبا . وإن العجل بخطى ، أو كاد أن يكون مصيبا . وإن العجل بخطى ، أو كاد أن يكون مصيبا . ومن لا ينفعه التجارب أو كاد أن يكون بخطئا . وأن من لا ينفعه الرفق يضره الخرق . ومن لا ينفعه انتجارب لا يدرك المعالى . وعن أبي عون الأنصارى ، قال ما تكلم الناس بكلمة صعبة ، إلا وإلى حانبها كلة ألين منها تجرى مجراها . وقال أبو حمزة الكوفي . لا تتخذ من الخدم إلا ما لابد منه ، فإن مع كل إنسان شيطانا واعلم أنهم لا يعطو نك بالشدة شيئا ، إلا أعطوك باللين ما هو أفضل منه . وقال الحسن . المؤمن وقاف متأن ، وليس كاطن ليل .

• فهذا ثناءاً هلى العلم على الرفق ، وذلك لأنه محمود ، ومفيد في أكثر الأحوال وأغلب الأمور . وإنما الكامل من يميز مواقع الرفق عن مواقع المنف ، فيعطى كل أمر حقه ، فإن كان قاصر البصيرة ، أو أشكل عليه حكم وافعة من الوقائم ، فليكن ميله إلى الرفق ، فإن النجح معه في الأكثر

## القول

فى ذم الحسد وفى حقيقته وأسبابه ومعالجته وغاية الواجب فى إزالته

بسيان دم الحسد

اعلم أن الحسد أيضا من نتائج الحَقد، والحقد من نتائج الغضب، فهو فرع فرعه، النضب أصل أصله . ثم إن للحسد من الفروع الذميمة مالايكاد يحصى . وقد ورد فى ذم

الحسد خاصة أخبار كثيرة ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (') ، الحسد أن كُلُ الحُسنات على الله عليه وسلم في النهي عن الحسد وأسبابه وعمراته (') « لاَ تَعَاسَدُوا وَلاَ تَقَاطَعُوا وَلاَ تَبَاغَتُوا وَلاَ نَدَابَرُوا وَكُو نُوا عِبَادَ الله إِخْوَاناً ،

وقال أنس ، (٢) كنا يوما جلوسا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال د يَعلَّكُمُ الآن من هذا ألفَحَ رَجُل مِن أَهْلِ الجُنَةِ » قال فطلع رجل من الأنصار ينفض لحيته من وضو له ، قد علق نمليه في يده الشمال ، فسلم . فلما كان الغد ، قال صلى الله عليه وسلم مثل ذلك . فطلع ذلك الرجل . فلما قام النبي صلى الله عليه وسلم ، تبعه عبد الله من عمر و بن الماس ، فقال له ، إنى لاحيت أبى ، فأقسمت صلى الله عليه وسلم ، تبعه عبد الله من عمر و بن الماس ، فقال له ، إنى لاحيت أبى ، فأقسمت أن لاأدخل عليه ثلاثا . فإن رأيت أن تؤويني إليك حتى تمضى الثلاث فعلت . فقال نعم . قبات عنده ثلاث ليال ، فلم يره يقوم من الليل شيئا ، غير أنه إذا انقلب على فراشه ذكر الله تعالى ، ولم يقم حتى يقوم لصلاة الفعر . قال غير أنى الما القلاث على والدى غضب ولا الثلاث ، وكدت أن أحتقر عمله ، قلت ياعبد الله ، لم يكن بيني و بين والدى غضب ولا هيجرة ، ولكني سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول كذا وكذا ، فأردت أن أعرف عملك ، فلم أرك تعمل عملا كثيرا . فا الذي بلغ بك ذلك؟ فقال ماهو إلامارأيت . فلما ولاحسدا ، عمل في أدل تعمل عملا كثيرا . فا الذي بلغ بك ذلك؟ فقال ماهو إلامارأيت . فلما ولاحسدا ، على خير أعطاه الله إياه . قال عبدالله ، فقلت له عي النه بلغت بك : وهي التي لا نطيق على خير أعطاه الله إياه . قال عبدالله ، فقلت له عي النه بلغت بك : وهي التي لا نطيق

<sup>(</sup> القول في دم الحسد )

<sup>(</sup>۱) حديث الحمد يأكل الحسنات كاتأكل النار الحطب: أبوداود من حديث أبي هريرة وابن ماحه من حديث أنس وقد تقدم

<sup>(</sup>٧) حديث لانقاطعوا ولا تدابروا ولا تباغضوا ــ الحديث : منفق عليه وقد تقدم

<sup>(</sup> ٣ ) حديث أنس كنا يوما جاوسا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال يطلع عليكم الآن من هذا اللهج رجل من أهل الجنة ما الحديث بطوله وفيه أن ذلك الرجل قال لاأجد على أحد من السلمين في عليي غشا ولا حسدا على خمير أعطاه الله: رواه أحمد باسناد صحيح على شرط الشيحين ورواه البزار وسمى الرجل في رواية له سعدا وليها ابن لهيمة

وقال صلى الله عليه وسلم " " و ثلاث لا يَنْجُو مِنْهُنَ أَحَد الظّنْ وَالطّبَر وَ وَالَّهُم وَالْحَد وَالْمَا الله عليه وسلم " كَفَقَى وَ إِذَا تَطْيَرُت قائض وَ إِذَا حَسَدْت فَلاَ تَعْبَع ، وفي رواية و ثلاثة لا يَنْجُو مِنْهُنَ أَحَد وقل مَنْ يَنْجُو مِنْهُنَ ، فأثبت في هذه الرواية إمكان النجاة . وقال صلى الله عليه وسلم " " « دب إليكم ذاء الأمّم فبلكم الحسد وألبّع ضاء وألبغضاء وألبغضاء وألبغضة هي الحلالية لا أفول حالقة الشّعر وَلكن عالقة الدين واللّي نفس محمّد بيده لا مَدْخُلُونَ الجُنة حَمَّى تُؤمنوا وَلَن تُؤمنوا حَمَّى تَعَانوا ألا أَنبَعكم في الله عليه وسلم والله عليه وسلم والله والله والله والتها تقليم والله والله عليه وسلم في الله في والله والمن الشها تقل والله والله

<sup>(</sup>۱) حديث ثلاث لابنجو منهن أحد الظن والطعن والحسد ــ الحديث : وفى رواية وقل من بنجومنهن ابن أبى الدنيا فى كناب ذم الحسد من حديث أبى هريرة وفيه يعقوب بن محمدالزهم،ى وموسى ابن يعقوب الزممى ضعفهما الجمهور والرواية النانية رواها ابن أبى الدنيا أيضا من رواية عبد الرحمن بن معاوية وهو مرسل صعيف وللطبراني من حديث حارثة بن العان نحوه وتقدم في آفات اللسان

<sup>(</sup> ٣ ) حديث دب إليم داء الأمم الحسد والغضاء ـ الحديث : الترمذي من حديث مولى الزبير عن الربير ( ٣ ) حديث كاد الفقر أن يكون كفراً وكاد الحسد أن يغلب القدر : أبو مسلم الكشي والبهق فالشعب

عديث كاد الفقر أن يلمون لعرا و كاد الحسد أن يعلم الفاد : أبو مسلم السلمي والبيهق في السعب من رواية يزيد الرقاشي عن أنس و يزيد ضعيف ررواه الطبراني في الأوسط من وجه آخر الفظ كادت الحاجة أن تكون كفرا وقيه صعف أيضا

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أنه سيصيب أمنى دا. الأمم قبلكم قالوا وماداء الأمم قال الاشر والبطر \_ الحديث : ابن أبي الدنيا في دم الحسد والطرابي في الأوسط من حديث أبي هربرة باساد حد

<sup>(</sup> o ) حديث لاتظهر الشهاتة بأخيك فيعافيه ويبتليك : الترمدى من حديث واثلة بن الأسقع وقال حسن عرب وي رواية ابن أبي الدنيا فيرحمه الله

وبه تمالى أن يخبره باسمه فلم يخبره ، وقال أحدثك من عمله بثلاث . كان لا يحسد الناس على ما آتاهم الله من فضله ، وكان لا يق والديه ، ولا يمشى بالنميمة · وقال زكريا عليه السلام · قال الله تمالى ، الحاسد عدولنه متى ، متسخط لقضائى ، غير راض بقسمتى التى قسمت بين عبادى وقال صلى الله عليه وسلم (۱ « أَخْوَفُ مَا أَخَافُ عَلَى أُمّتِي أَنْ يَكُثُر فيهمُ المُسالُ وقال صلى الله عليه وسلم قينت وقال صلى الله عليه وسلم قينت أون يَكُثُر فيهمُ الله عليه وسلم قين أن يكثر أن يَكُثر فيهم الله عليه وسلم قين كُلُ ذِي نِفية عَمْسُودٌ » وقال صلى الله عليه وسلم (۱ و إن ليميم الله أعدات عقبل وسلم قياله والله من فضايه » وقال صلى الله عليه وسلم في من قضايه » وقال صلى الله عليه وسلم في من قضايه وقال من الله عليه وسلم في المسينة والدّ من أن الله عليه وسلم في الله من في الله عليه وسلم في الله والله قال والله من الله عليه وسلم في الله والله وحكى أن عون بن عبد الله وخل على الفضل بن المهلب ، وكان يومنذ على واسط . فقال إلى أريد أن أعظك بشيء فقال إياله والكبر ، فإنه أول ذنب عصى الله به ، ثم قرأ ( وَإِذْ قُلناً المُسَلَة وقال إلى المُسَلَة وقال إلى الله المُسَلَة وقال إلى الله والكبر ، فإنه أول ذنب عصى الله به ، ثم قرأ ( وَإِذْ قُلناً المُسَلَة كُلَة وقال إلى المُسَلَة والله والمَلْه وي قال إياك والكبر ، فإنه أول ذنب عصى الله به ، ثم قرأ ( وَإِذْ قُلناً المُسَلَّة كُلَة وقال إله مَلْهُ والله وقال إلى الله والكبر ، فإنه أول ذنب عصى الله به ، ثم قرأ ( وَإِذْ قُلناً المُسَلَّة كُله عليه والله وي قال إله والكبر ، فإنه أول ذنب عليه الله به ، ثم قرأ ( وَإِذْ قُلناً المُسْكَلَة كُله والله وي قال إله والكبر ، فإنه أول ذنب عصى الله به ، ثم قرأ ( وَإِذْ قُلناً المُسْكَلُهُ وله وي المُسْلِق والله وي قال إلى الله وي قال إلى المُسْلِق والله وي المُسْلِق والله وي قال إلى المُسْلِق والله وي قال إلى المُسْلِق والله وي المُسْلِق والله وي الله وي المُسْلِق والله وي المُسْلِق والله وي الله وي المُسْلِق والله وي الله وي المُسْلَق والله وي الله وي ال

<sup>(</sup>۱) معميث أخوف ما أخاف على أمنى أن يكثر لهم المال فيتحاسدون ويقتتلون : ابن أبي الدنيا في كتاب ذم الحسد من حديث أبي عامر الأشعرى وفيه ثابت بن أبي ثابت جها. أبوحاتم وفي الصحيحين من حديث أبي سعيد ان مما أخاف عليكم من بعدى مايفتح عليسكم من زهرة الدنيا وزينتها ولهما من حديث عمرو بن عوف البدرى والله ما الفقر أخنى عليكم ولكي أخشى أن تبسط عليسكم الدنيا الحديث ولمسلم من حديث عبد الله بن عمرو إذا فتحت عليكم فارس والروم الحديث وفيه يتنافسون ثم يتحاسدون ثم يتدابرون الحديث ولأحمد والبزار من حديث عمر لاتفتح الدنيا على أحد-إلا ألق الله بينهم العداوة والبغضاء إلى يوم القيامة

<sup>( )</sup> حديث استعينوا على قضاء الحوائيع بالسكتان فان كل ذى نعمة محسود : ابن أبى الدنياو الطبراني من حديث معاذ بسند ضعيف /

<sup>(</sup> على حميث إن النم الله أعداء قيل ومن أولئك قال الذبين بخسدون الناس على ماأناهم الله من فضله الطبر انبي في الأوسط من حديث ابن عباني الله لأهال النعم حسادا فاحذر وهم

<sup>(</sup> ع) عديث سنة يدخلون النار قبل الحساب صنة قبل يارسوال الله ومنهم قال الأمراء بالجور سالحديث: وفيه والعلتاء بالحسد أبو منصور الديلني من حديث ابن عمر وأنس بسندين ضعيفين

اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَحَدُوا إِلَا إِبْلِيسَ () الآية . وإناتُ والحرس ، فإنه أخرج آدممن الجنة أمكنه الله سبحانه من حة عرض السلموات والأرض ، يأ كل منها إلا شجرة واحدة نهاه الله عنها ، فأ كل منها فأ كل منها فأ خرج آدم الآية . والله عنها ، فأ كل منها فأ كل منها فأ خر الآية . وإياك والحسد ، فإنا دنل ابن آدم الناه حين حسده ، ثم فرأ (وَأَنْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا أَمْنَ آدَمَ وَاعَلَى الله عليه وسلم فأمسك ، وإذا ذكر أعماب رسول الله صلى الله عليه وسلم فأمسك ، وإذا ذكر التجوم فاسكت

وقال بكر بن عبد الله . كان رجل ينشي بعض الماوك ، فيقوم بحداء الملك ، فيقول أحسن إلى المحسن بإحسانه ، فإن المسىء سيكفيك إساءته . عُسده رجل على ذلك المقام والسكلام، فسمى به إلى الملك، فقال إن هذا الذي يقوم بعدائك ويقول مايقول، زعم أن الملك أيخر . فقال له الملك ، وكيف يصم ذلك عندى ؟ قال تدعوه إليك ، فإنه إذا دنا منك وضع يده على أنفه لئلابشم ريح البضر. فقال له الصرف حتى أنظر. فخرج من عند الملك، فدعا الرجل إلى منزله ، فأطعمه طعاما فيه ثوم . نخرج الرجل من عنده ، وقام بحذاء الملك على عادته . فقال أحسن إلى الحسن بإحسانه ،فإن المسىء سيكفيكه إساءته. فقال له الملك ادن مني. فدنا منه ، فوضع يده على فيه تخافة أن يشم الملك منه رائحة الثوم. فقال الملك في نفسه، ماأري فلانا إلاّ قد صدق. قال وكان الملك لا يكتب بخطه إلا بجائزة أوصلة. فكتب له كتابا نخطه إلى عامل من عماله ، إذا أناك حامل كتابي هذا فاذبحه ،واسلخه، واحش جلده تبنا، وابعث به إلى ، فأخذ الكتاب وخرج ، فلقيه الرجل الذي سعى ٥٠ ، فقال ماهذاالكتاب؟ قال خط الملك لى بصلة . فقال هبه لى . فقال هو لك . فأخذه ومضى به إلى العامل ، فقال العامل ، في كتابك أن أذبحك وأسلخك قال إن الكتاب ليس هولى، فالله الله في أمرى حتى تراجع الملك. فقال ليس لُـكتابالملك، مراجعة فذبحه ، وسلخه ، وحشاجله، تبنا ، وبعث به .تم عاد الرجل إلى الملك كعادته ، وقال مثل قوله فعجب الملك، وقال مافعل الكتاب؟ فقال لقيني فلان فاستوهبه مني فو هبته له. قال الملك، إنه ذكر لي أنك ته عم أني أبخر. قال ما قلت ذلك. قال فلم وصنعت يدا على فيك قال لأنه أطعمني طعامافيه توم فكرهت أن السمة قال صدقت ارجع إلى مكانك ، فقد كفي المسى وإساءته

<sup>(</sup>١) البقرة: ٣٤ (٢) البقرة: ٣٨ (٣) الماسم : ٢٧

وقال ابن سيرين رحمه الله . ماحسدت آحداً على شيء من أمر الدنيا ، لأنه إن كان من أهل الجنة ، فكيف أحسده على الدنيا وهي حقيرة في الجنة ؟ و إن كان من أهل النار ، فكيف أحسده على أمر الدنيا وهو يصبير إلى النار ! وقال رجل للحسن "هل يحسد المؤمن ؟ قال ما أنساك بني بعقوب ، نعم ، ولكن عمه في صدرك ، فإنه لا يضر لشمالم تعد به يداو لالسانا ، وقال أو الدرداء ، ما أكثر عبد ذكر الموت إلا قل فرحه ، وقل حسده ، وقال معاوية ، كل الناس أقدر على رضاه ، إلا عاسد نعمة ، فإنه لا برضيه إلا زوالها ، ولذلك قيل

كل العداوات قد ترجى إماتها \* إلا عداوة من عاداك من حسد

وقال بعض الحكماء: الحسد جرح لا يسرأ ، وحسد الحسود ما يلق . وقال أعرابى: ما رأيت ظالما أشبه نمظاوم من حاسد ، إنه برى النعمة عليك نقمة عليه . وقال الحسن يا ان آدم ، لم تحسد أخاك ؟ فإن كان الذى أعطاه لكرامته عليه ، فلم تحسد من أكرمه الله ؟ وإن كان غير ذلك ، فلم تحسد من مصيره إلى النار ؟ وقال بعضهم ، الحاسد لا ينال من الحالس إلا مذمة وذلا . ولا ينال من الملائكة إلا لعنة و بغضا . ولا ينال من الحلق الا جزعا وغما . ولا ينال عند النزع إلاشدة وهولا . ولا ينال عند النزع إلا شدة وهولا . ولا ينال عند النزع المسلمة و نكالا

### بسيب ان حقيقة الحسد وحكمه وأقسامه ومراتبه

اعلم أنه لاحسد إلا على نعمة . فإذا أنهم الله على آخيك بنعمة ، فلك قيها حالتان إحداهما : أن تكره تلك النعمة ، وتحب زوالها ، وهذه الحالة تسمى حسدا . فالحسد حده كراهة النعمة ، وحب زوالها عن المنعم عليه

الحالة الثانية:أن لا تحب زوالها ، ولا تكره وجودها ودوامها ، ولكن تشتهي لنفسك مثلها . وهذه تسمى المنافسة حسدا ، والحسند مثلها . وهذه تسمى المنافسة حسدا ، والحسند منافسة ، ويوضع أحد اللفظين موضع الآخر ، ولا حجر في الأسامي بعد فهم المعاتي .وقد قال صلى الله عليه وسئم (۱) « إنَّ اللَّوْمِنَ يَغْيِطُ وَالْمُناوَقَ يَحْسُكُ ،

فأماالاً ول : فهو حرام بكل حال ، إلا نعمة أصابها فاجر أو كافر ، وهو يستمين بهاعلى تهييج الفتنة ، وإفساد ذات البين ، وإيذاء الخلق ، فلا بضراك كر اهتاك لها ، وعبتك لزوالها فإنك لا تحب زوالها من حيث هي نعمة ، بل من حيث هي آلة الفساد . ولو أمنت فساده ، لم يغمك بنعمته . ويدل على تحريم الحسد الأخبار التي نقلناها ، وأن هذه الكراهة تسخط لقضاء الله في تفضيل بعض عباده على بعض ، وذلك لا عذر فيه ولا رخصة ، وأى معصية تزيد على كراهتك لراحة مسلم ، من غير أن يكون الى منه مضرة ، وإلى هذا أشار القرءان بقوله ( (إن تَعْسَلُم حَسَنَة تَسُوّهُم وَإِن تصِبْكُم سَيّنَة يَفْرَحُوا بِهَال ) وهذا الفرح شهاتة ، والحسد والشهانة بتلازمان .

وقال تعالى (وَدَّوَا لَوْ تَكُفُرُونَ كَا كَفُرُوا فَتَكُونُونَكُمْ مِنْ بَعْدِ إِعَا نِكُمْ كَفَارًا حَسَدًا مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ (٢) فَأَخْبَر تعالى أَن حَبِهم زوال نعمة الإيمان حسد وقال عز وجل مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِهِمْ (٢) فَأَخْبَر تعالى أَن حَبِهم زوال نعمة الإيمان حسد إخوة (وَدُوا لَوْ تَكُفُرُونَ كَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءٍ (٣) وذكر الله تعالى حسد إخوة يوسف عليه السلام، وعبر عافى قاربهم بقوله تعالى (إِذْ قَالُوا لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحْبُ إِلَى أَيبِنَا مِنّا وَ يَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلال مُبِينِ اقْتُلُوا يُوسُفَ أُواطرَحُوهُ أَرْضَا إِلَى أَيبِنَا مِنّا وَ يَحْنُ عُصْبَةٌ إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلال مُبِينِ اقْتُلُوا يُوسُفَ أُواطرَحُوهُ أَرْضَا يَخُلُو لَي مَا مَنْ وَجُهُ أَيبِكُمْ (١٠) فالها كرهوا حب أبيهم له، وساءهم ذلك وأحبوازواله عنه، عَنْلُ لَكُمْ وَجُهُ أَيبِكُمْ (١٠) فالها كرهوا حب أبيهم له، وساءهم ذلك وأحبوازواله عنه، فنيبوه عنه، وقال تعالى (وَلاَ يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا (٥)) أى لا تعنيق صدورهم به ولا يغتمون: فأثنى عليهم بعدم الحسد

وقال تعالى فى معرض الإنكار (أمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آنَاهُمُ اللهُ مِنْ فَعَعْلِهِ (') وقال تعالى فى معرض الإنكار (أمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آنَاهُمُ اللهُ مِنْ بَعْدِ مَاجَاءُتُهُمُ وقال تعالى (كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً (') إلى قوله (إلاَّ الَّذِينَ أُوتُوهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءُتُهُمُ الْبَيْنَاتُ بَغْياً بَيْنَهُمْ (') قيل فى التفسير حسدا ، وقال تعالى (وَمَا تَفَرَّفُوا إلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا اللهُ العلم ليجمعهم ، ويؤلف بينهم على طاعته ، وأمرهم جَاءِهُمُ العِلْمُ بَعْياً بَيْنَهُمْ (') فأنزل الله العلم ليجمعهم ، ويؤلف بينهم على طاعته ، وأمرهم

<sup>(</sup>١) حديث المؤمن يفيط والمنافق بحسد: لم أجد له أصلا مرفوعاً وإنما هُوَ مَنْ قُولَ السَّمْيِلُ بن عياض كلكِ رواه ابن أبي الدنيا في ذم الحسد

<sup>(</sup>۱) آل عبران : ١٠٠ (۲) القرم : ١٠٩ (٢) النساء : ٨ (١) يوسف : ٨ (١) النساء : ٥٥ (١) النساء : ٥٥ (١) القرم : ١٠٩ (١٠) التعربى : ١٤

أن يتألفو ابالعلم ، فتحاسدواواختلفوا ، إذ أراد كل واحد منهم أن ينفر د بالرياسة، وقبول القول ، فرد بعضهم على بعض . قال ابن عباس (۱) كأنت اليهود قبل أن يبعث النبي صلى الله عليه وسلم ، إذا فاتلوا قوما ، قالوا نسألك بالنبي الذي وعدتنا أن ترسله ، و بالكتاب الذي تنزله ، إلا مانصرتنا . فكانوا ينصرون · فاما جاء النبي صلى الله عليه وسلم من ولد اسماعيل عليه السلام عرفوه ، وكفروا به بعد معرفتهم إياه فقال تعالى ( وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الله عليه وسلم من ولد اسماعيل عليه السلام عرفوه ، وكفروا به بعد معرفتهم إياه فقال تعالى ( وَكَانُوا مِنْ قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الله عليه وسلم ، أن يكفُرُوا عَا أَنْرَلَ عَلَى الله عليه وسلم ، وقالت صفية بنت حيى للنبي صلى الله عليه وسلم ، الله باء أبى الله عليه وسلم ، وعلى من عندك يوما ، فقال أبى لعمى ما تقول فيه ؟ قال أقول إنه النبي الذي بشر به ، وسى ، وقال فا ترى ؟ قال أزى معاداته أيام الحياة . فهذا حكم الحسد في التحريم

وأما المنافسة ، فليست بحرام . بل هي إما واجبة ، وإما مندوبة ، وإما مباحة . وقد يستعمل لفظ الحسد بدل المنافسة ، والمنافسة بدل الحسد . قال قيم بن العباس ، (٢٠ لما أراد هو والفضل أن بأنيا النبي صلى الله عليه وسلم ، فيسألاه أن يؤمرهما على الصدقة ، قالا لملي

### ( بيان حقيقة الحسد وحكمه )

(۱) حديث ابن عباس قوله كانت اليهود قبل أن يبعث الني صلى الله عليه وسلم إذا قات الواقو ما قالوا نسآلك بالنبي الذي وعدتنا أن ترسله ما الحديث: في نزول قوله تعالى وكانوا من قبل يستفتحون على النبية فيا بلغه عن عكرمة أو عن سعيد بن جبير عن ابن عباس ان اليهود كانوا يستفتحون على الأوس والخزرج برسول الله صلى الله عليه وسلم فذكره يرخوه وهو منقطم

(۲) حديث قالت صفية بنت حبى النبى صلى الله عليه وسلم جاء أبى وعمى من عندك يوما فقال أبى لعمى ما تقول فيه قال أقول انه النبى الذي بشربه موسى ـ الحديث : ابن اسحاق في السيرة قال حديث عنصفية فذكره بحوه وهومنقطع أيضا حديث قال قتم بن العباس لما أراد هو والفضل أن يأتيا النبي صلى الله عليه وسلم فيسألانه أن يؤمرهما على الصدقة قالا لعلى ـ الحديث : هكذا وقع للمصنف انه قتم والفضل وابحا هو الفضل والمطلب بن ربيعة كا رواه مسلم من حديث المطلب بن ربيعة بن الحارث قال اجتمع ربيعة ابن الحارث والعباس بن عبد المطلب فقالا والله لو بعثنا هذين الغلامين قال لي وسول الله صلى الله عليه وسلم فكلماه فدكر ـ الحديث :

<sup>(</sup>١) اليقر: ٨٩ (٢) البقرة : ٩٠

حين قال لهم الانذهبا إليه ، فإنه لا يؤمر كما علمها ، فقالاً له ماهـذا منك إلا نفاسة . والله لقد زوحك ابنته فما نفسنا ذلك عليك ، أي هذا منك حسد ، وما حسدناك على تزويجه إباك فاطمة ، والمنافسة في اللغة مشتقة من النفاسة . والذي يدل على إباحة المنافسة ، قوله تعالى ﴿ وَفِي ذَلِكَ ۚ فَلْيَعْنَافِسَ الْمُلْتَنَافِسُونَ (١) وقال تمالى (سَمَا بِقُوا إِلَى سَفْفِرَةٍ مِنْ رَبَّكُمْ (٢) وإيما الممايقة عند خوف الفوت ، وهو كالمبدن يتسابقان إلى خدمة مولاها ، إذ يجزح كل واحد أن يسبقه صاحبه ، فيحظى عند مولاه عنزلة لايحظى هو مها. فكيف وقد صرح رسول الله صلى الله عليه وسلم مذلك فقال (') « لاَ حَمَدَ إِلاَّ فِي ا ْنَنَتْفِي رَجُلْ آتَاهُ اللهُ مَالاً فَسَلَّطَهُ فَلَى هَلَكَتهِ فِي الْحُقِّ وَرَجُلْ آتَاهُ اللهُ عَاماً فَهُوَ يَعْمَلُ بِهِ وَيُعَلِّمُهُ النَّاسَ ، مُ فسرذلك في حديث أبي كبشة الأعارى فقال (٢) « مَثَلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ مَثَلُ أَرْبَعَةٍ رَجُلُ آتَاهُ اللهُ مَمَالاً وَعِلْمًا فَهُو َ يَعْمَلُ بِعِلْمِهِ فِي مَالِهِ وَرَجُلُ آتَاهُ اللهُ عِلْمًا وَلَمْ 'يُؤْ تِهِ مَالاً فَيَقُولُ رَبِّ لَوْ أَنَّ لِي مَالاً مَثْلَ مَالٍ فُلاَنِ لَــكُنْتُ أَعْمَلُ فيهِ عَثْلُ عَمَلِهِ فَهُمَا فِي الْأَجْرِ سَوَادٍ» وهذا منه معمل لأن يكون له مثل ماله ، فيعمل مثل مايعمل ، من غير حمد زوال النعمة عنه قال ﴿ وَرَجُلُ آنَاهُ اللَّهُ مَا لاً وَكُم \* يُو يَهِ عِلْمًا فَهُو أَيْنَفُهُ فِي مَعَاصِي اللَّهِ وَرَجُل كُم \* يُؤ يُهِ عِلْمًا وَلَمْ 'يُوْ تِهِ مَالاً فَيَقُولُ لَوْ أَن لَى مِثْلَ مَال فُلاَن لَكُنْتُ أَ 'نِفِقُهُ فِي مِثْلِ مَأا 'نفقه وبيه من الْمُعَاصِي فَهُمَا فِي الْوِزْرِ سُو الله ، فذمه رسول الله صلى الله عليه وسلم من جهة تمنيه للمعصية لامن جهة حيه أن يكون له من النعمة مثل ماله

فإذاً لا عرج على من يغبط غيره فى نعمة ، ويشتهى لنفسه مثلها ، مهما لم يحب زوالها عنه ه ولم يسكره دوامها له . نعم إن كانت تلك النعمة نعمة دينية واجبة ، كالإيمان والصلاة ، والزكاة ، فهذه المنافسة واجبة . وهو أن يحب أن يكون مثله ، لأنه إذا لم يكن مجمع ذلك فيكون راضياً بالمعقية ، وذلك حرام . وإن كانت النعمة من الفضائل ، كا نفاق

<sup>(</sup>١) حديث لا حسد الا في اثنتين سـ الحديث : متفق عليه ممن حديث ابن عمر وقد تقدم في العلم و ١) حديث الا حسميث أبي كبيشة حال معلم والأسلم معلى أربعة رجل آتاه الله ما لا ـ العسديث ؛ ربواه ابن ماجه

والترميدي ووال معمون صحيح

<sup>(</sup>١) المطفقين: ٢٦ (٩) الحديد: ١٢

الأموال في المكارم والصدقات ، فالمنافسة فيها مندوب إليها . وإن كانت نعمة يتنعم بها على وجه مباح ، فالمنافسة فيها مباحة ، وكل ذلك برجع إلى إرادة مساواته ، واللجوق به في النعمة ، وليس فيها كراهة النعمة ، وكان تحت هذه النعمة أمران ، أحدهما :راحة المنعم عليه ، والآخر ظهور نقصان غيره وتخلفه عنه . وهو يكره أحد الوجهين ، وهو تخلف نفسه ، ويحب مساواته له . ولاحر ج على من يكره تخلف نفسه و نقصانها في المباحات نعم ذلك ينقص من الفضائل ، و بناقض الزهد ، والتوكل ، والرضا ، و يحجب عن المقامات الرفيعة ، ولكنه لا يوجب العصيان

وهمنا دقيقة غلمضة ، وهو أنه إذا أيس من أن ينال مثل تلك النعمة ، وهو يكره علفه و نقصانه ، فلا محالة يحب زوال النقصان وإيما يزول نقصانه إما بأن ينال مثل ذلك أو بأن تزول نعمة المحسود فإذا انسد أحد الطريقين ، فيسكاد القلب لا ينفك عن شهوة الطريق الآخر ، حتى إذا زالت النعمة عن المحسود ، كان ذلك أشنى عنده من دوامها إذ بزوالها يزول تخلفه و تقدم غيره . وهذا يكاد لا ينفك القلب عنه ، فإن كان بحيث لو ألتى الأمر إليه ، ورد إلى اختياره ، لسعى فى إزالة النعمة عنه ، فهو حسود حسدا مذموما . وإنكان تدعه التقوى عن إزالة ذلك ، فيعنى عما يجده فى طبعه من الارتباح إلى زوال النعمة عن محسوده ، مها كان كارها لذلك من نفسه بعقله ودينه : ولعله المعنى بقوله صلى الله عليه وسلم مسدد ، مها كان كارها لذلك من نفسه بعقله ودينه : ولعله المعنى بقوله صلى الله عليه وسلم كن يُنفَكُ أَنْ لُوْمِنُ عَنْهُنَّ الْحُسَدُ وَالطَّنُ وَالطَّيرَةُ ، ثم قال ه وَلَهُ مَنْهُنَّ غَرْبَحْ إِذَا مريد اللحاق بأخيه فى النعمة ، فيعجز عنها ، ثم ينفك عن ميل إلى زوال النعمة . إذ يجد مريد اللحاق بأخيه فى النعمة ، فيعجز عنها ، ثم ينفك عن ميل إلى زوال النعمة . إذ يجد كمالة ترجيحا له على دوامها . فهذا الحد من المنافسة يزاح الحسد الحرام، فينبنى أن يحتاط فيه ، فإنه موضع الحطر . ومامن إنسان إلا وهو يرى فوق نفسه جماعة من ممارفه وأقرانه فيه ، فإنه موضع الحطر . ومامن إنسان إلا وهو يرى فوق نفسه جماعة من ممارفه وأقرانه ومها كان محركه خوف التفاوت وظهور نقصانه عن غيره ، جره ذلك إلى الحسد المحطور إن لم يكن قوى الإيمان ، رزين التقوى ومها كان محركه خوف التفاوت وظهور نقصانه عن غيره ، وذلك إلى الحسد المدموم ومها كان محركه خوف التفاوت وظهور نقصانه عن غيره ، وذلك إلى الحسد المدموم

<sup>(</sup>١) حديث ثلاث لا ينفك المؤمن عنهن الحسد وألظن والطيرة ــ الحديث: تقدم غيره مرة ﴿

وإلى ميل الطبع إلى زوال النعمة عن أخيه ، حتى ينزل هو إلى مساواته ، إذ لم يقدر هوأن يرتقى إلى مساواته بإدراك النعمة ، وذلك لارخصة فيه أصلا ، بل هو حرام ، سواء كان في مقاصد الدين ، أو مقاصد الدنيا ، ولكن يعنى عنه في ذلك مالم يعمل به إنشاء الله تعالى و تكون كراهته لذلك من نفسه كفارة له . فهذه حقيقة الحسدوأ حكامه، وأما مراتبه فأربع الأولى : أن يحب زوال النعمة عنه : وإن كان ذلك لا ينتقل إليه . وهذا غاية الخبث الثانية : أن يحب زوال النعمة إليه ، لرغبته في تلك النعمة ، مثل رغبته في دار حسنة ، الثانية : أن يحب زوال النعمة إليه ، لرغبته في تلك النعمة ، مثل رغبته في دار حسنة ، أوام أة جميلة ، أو ولاية نافذة ، أو سعة نالها غيره ، وهو يحب أن تكونله ، ومطلو به تلك النعمة لا زوالها عنه ، ومكروهه فقد النعمة لا تنعم غيره بها

الثالثة: أن يشتهى عينها لنفسه ، بل يشتهى مثلها · فإن عجز عن مثلها أحب زوالهـــا كيلايظهر التفاوت بينهما

# بسيان

#### أسهاب الحسد والمنافسة

أما المنافسة ، فسببها حب مافيه المنافسة . فإن كان ذلك أمر ادينيا ، فسببه حب الله تعالى وحب طاعته . وإن كان دنيويا ، فسببه حب مباحات الدنيا والتنعم فيها . وإغمانظر نا الآن في الحسد المذموم ، ومداخله كثيرة جدا ؛ ولكن يحصر جملتها سبعة أبواب ، المداوة ، والتعزز ، والكبر ، والتعجب ، والخوف من فوت المقاصد المحبوبة ، وحب الرياسة ، وخبث النفس و بخلها . فإنه إنما يكره العمة على غيره ، إمالاً نه عدوه فلا يريدله الخير

<sup>(</sup>۱) النساء: ۲۳

وهذا لايختص بالأمثال ، بل يحسد الحسيس الملك ، بمنى أنه يحب زوال نعمته ، لكونه مبغضاله بسبب إساءته إليه أو إلى من يحبه . وإما أن يكون من حيث يعلم أنه يستكبر بالنعمة عليه ، وهو المراد بالتعزز

واما أن يكون في طبعه أن يتكبر على المحسود ، ويمتنع ذلك عليه لنعمته وهو المراد بالتكبر وإما أن تكون النعمة عظيمة ، والمنصب عظيما ، فيتعجب من فو زمثه عثل تلك النعمة ، وهو المراد بالتعجب . وإما أن يخاف من فوات مقاصده بسبب نعمته ، بأن يتوصل بها إلى مزاحته في أغراضه . وإما أن يكون يحب الرياسة التي تنبي على الاختصاص بنعمة لا يساوى فيها . وإما أن لا يكون بسبب من هذه الأسباب ، بل لخبث النفس وشيعها بالخبر لعباد الله تعالى ، ولابد من شرح هذه الأسباب

السبب الأول: المداوة والبغضاء. وهذا أشد أسباب الحسد، فإن من آذاه شخص بسبب من الأسباب، وخالفه في غرض بوجه من الوجوه؛ أبغضه قلبه، وغضب عليه، ورسخ في نفسه الحقد. والحقد يقتضى التشنى والانتهام ، فإن عجز البغض عن أن يتشنى بنهيه ، أحب أن يتشنى منه الرمان ، ورعا يحيل ذلك على كرامة نفسه عند الله تعالى : فها أصابت عدوه بلية فرح بها ، وظلها مكافأة له من جهة الله على بغضه ، وأنها لأجله ، ومها أصابته نعة ، ساءه ذلك ؛ لأنه ضد مراده . ورعا يخطر له أنه لامنزلة له عند الله : حيث أصابته نعة ه من عدوه الذي آذاه ، بل أنم عليه وبالجلة فالحسد بازم البغض والمداوة عمل يفارقها . وإنما غانة التي أن لا يبغى ، وأن يكره ذلك من نفسه . فأما أن يبغض إنسانا أعلى المسدود بالمداوة ، إذ قال تمالى (وَإِذَا لَقُوكُمُ وَالُوا آمَنَا وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَلَيْكُمُ أَلُوا الْمَنَا وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَلَيْكُمُ الله المنافق عليم بذات الهندود إن عَسَسُكُم حَسَنَة تَسُومُ مَن الْقَيْظِ قُلْ مُو تُوا بِنَيْظِكُمُ إِنَ الله عَلِم بذات الهندود إن عَسَسُكُم حَسَنَة تَسُومُ مَن الْقَيْظِ قُلْ مُو تُوا بِنَيْظِكُمُ إِنَّ الله عَلِم بذات الهندود إن تَسَسُكُم حَسَنَة تَسُومُ مَن الْقَيْظِ قُلْ مُو تُوا بِنَيْظِكُم إِنَّ الله عَلِم بذات الهندود إن تَسَسُكُم حَسَنَة تَسُومُ مَن الله المنافق والمقاتل ، والمنافق والمقاتل ، والمنافق والمنافق وهنك الهند ، وما مجرى عبراه والمنافق والمنافق والمنافق والمنافق وهنك الهند ، وما مجرى عبراه والمنافق والمنافق والمنافق والمنافق وهنك الهند ، وما مجرى عبراه

<sup>(</sup>۱) آل عراف: ۱۱۸: ۱۲۰، ۱۲۰ لعران: ۱۸۸

السبب الثانى: النعزز. وهو أن يثقل عليه أن يترفع عليه غيره • فإذا أصاب بعض أمثاله ولاية ، أو علما ، أو مالا ، خاف أن يتكبر عليه ، وهو لا يطيق تكبره ، ولا تسمح نفسه باحمال صلفه و تفاخره عليه ، وليس من غرضه أن يتكبر ، بل غرضه أن يدفع كبره فإنه قد رضى بمساواته مثلا ، ولكن لا يرضى بالترفع عليه

السبب الثالث: الكبر. وهو أن يكون في طبعه أن يتكبر عليه، ويستصغره ويستخدمه، ويتوقع منه الانقياد له، والمتابعة في أغراضه. فإذا نال نعمة خاف أن لا يحتمل تكبره ويترفع عن متابعته ، أو ربعا يتشوف إلى مساواته ، أو إلى أن يرتفع عليه، فيعود متكبرا بمد أن كان متكبرا عليه . ومن التكبر والتعزز كان حسد أكثر الكفاد لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، إذ قالوا كيف يتقدم علينا غلام يتيم! وكيف نطأطى و روسنا (الله فقالوا (كولا نزيل هذا ألقر عان على رَجُل مِنَ ألقر " يَتَيْن عَظيم (اا) أى كان لا يثقل علينا أن يتواضع له ، و نتبعه إذا كان عظيما . وقال تعالى يصف قول قربس (أهو لا و من الله عليه عنه من يُننا (١٠) كالاستحقار لهم والأنفة منهم

<sup>(</sup> بيان أساب الحمد والنافسة ).

<sup>(</sup>١) حديث سبب نزول قوله تعالى لولا نزل هذا الفرمان على رجل من الفريتين عظيم فذكره ابن اسحاقه .
في السيرة و إن قائل ذلك الوليد بن المغيرة قال أينزل على محمد وأترك وأنا كبيرقريش وسيدها
و يترك أبو مسعود عمرو بن عمير الثقني سيد نقيف فنحن عظاء القريتين فأنزل الله فيا بلغف
هذه الآية ورواه أبو محمد بن أبي حاتم وابن مردويه في تفسير يهما من حديث ابن عباس الا أنهما قالا مسعود بن عمرو وفي رواية لابن مردويه حبيب بن عمير الثقني وهو ضعيفه

<sup>(</sup>١) الزخرف: و٢٠ الانعام: ٥٠ إلى نعام: ١٥ (١) يس: ١٥ (١) المؤمنون: ٤٤ (١) المؤمنون: ٤٣ (١٠) النعام: ٤٤ (١) الفرقال ١١٠٠٠ المؤمنون: ٤٠ (١) المؤ

وقال تعالى ( أَوَ عَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكُرْ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ (١٠) الآية

السبب الخامس: الخوف من فوت المقاصد. وذلك يختص عنزا حين على مقصود واحد. فإن كل واحد يحسد صاحبه في كل نعمة تكون عو نا له في الانفراد بمقصوده ومن هذا الجنس تحاسد الضرات في التزاحم على مقاصد الزوجية ، وتحاسد الأخوة في التزاحم على نيل المنزلة في قلب الأبوين ، للتوصل به إلى مقاصدال كرامة والمال وكذلك تحاسد التلميذين لأستاذ واحد على نيل المرتبة من قلب الأستاذ ، وتحاسد ندماء الملك وخواصه في نيل المنزلة من قلبه ، للتوصل به إلى المالوالجاه . وكذلك تحاسد الواعظين المتزاحين على أهل بلدة واحدة ، إذا كان غرضهما نيل المال بالقبول عنده . وكذلك تحاسد العالمين المتزاحين على طائفة من المتفقهة محصورين ، إذ يطلب كل واحد منزلة في قلوبهم المتالين المتزاحين على طائفة من المتفقهة محصورين ، إذ يطلب كل واحد منزلة في قلوبهم المتوصل بهم إلى أغراض له

السبب السادس: حب الرياسة، وطلب الجاه لنفسه، من غير توصل به إلى مقصود وذلك كالرجل الذي يريد أن يكون عديم النظير في فن من الفنون، إذا غلب عليه حب الثناء، واستقزه الفرح عا عدح به من أنه واحد الدهر وفريد العصر في فنه، وأنه لا نظير له، فإنه لو صمع بنظير له في أقصى العالم لساءه ذلك ؛ وأحب موته، أو زوال النعمة عنه، التي بها يشاركه في المنزلة، من شجاعة، أو علم، أو عبادة، أو صناعة، أو جال، أو ثروة أو غير ذلك مما يتفرد هو به، ويفرح بسبب تفرده. وليس السبب في هذا عداوة ، ولا تعززا، ولا تكبرا على الحسود، ولاخو فامن فوات مقصود، سوى محص الرياسة بدعوى ولا تعززا، ولا تكبرا على الحسود، ولاخو فامن فوات مقصود، سوى محص الرياسة بدعوى الانفراد. وهذا وراء ما بين آماد العلماء من طلب الجاه والمنزلة في قلوب الناس، للتوصل إلى مقاصد سوى الرياسة . وقد كان علماء اليهودينكرون معرفة رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا يؤمنون به ، خيفة من أن تبطل رياستهم واستنباعهم ، مهما نسخ علمهم

السبب السابع: خبث النفس وشحها بالحير لعباد الله تعالى . فإنك تجدمن لايشتغل مرياسة و تكبر ، ولا طلب مال ، إذا وصف عنده حسن حال عبد من عباد الله تعالى ، فيما

هلك الأغراف ع ١٣٠

آنم الله به عليه ، يشق ذلك عليه . وإذا وصف له اصطراب آمورالناس ، وإدبارهم ، وفوات مقاصدهم ، و تنغص عيشهم ، فرح به . فهو أبدا يحب الإدبار لنيره ، ويبخل بنعمة الله على عباده ، كأنهم يأخذون ذلك من ملكه وخزانته . ويقال البخيل من يبخل بمال نفسه ، والشحيح هو الذي يبخل بمال غيره . فهذا يبخل بنعمة الله تعالى ، على عباده الذين ليس يبنه و بينهم عداوة ولا رابطة . وهذا ليس له سبب ظاهر إلا خبث في النفس ، ورذالة في الطبع ، عليه وقعت الجبلة ، ومعالجته شديدة . لأن الحسد الثابت بسائر الأسباب ، أسبابه عارضة يتصور زوالها ، فيطمع في إزالتها . وهذاأ خبث في الجبلة ، لاعن سبب عارض فتعسر إزالته ، إذ يستحيل في العادة إزالته . فهذه هي أسباب الحسد ، وقد يجتمع بعض فذه الأسباب ، أو أكثرها ، أو جميعها في شخص واحد ، فيعظم فيه الحسد بذلك ، ويقوى قوة لا يقدر ممها على الإخفاء والمجاملة ، يل ينهتك حجاب المجاملة ، وتظهر المداوة بالمكاشفة وأكثر المحاسدات تجتمع فيهاجلة من هذه الأسباب . وقاما يتجرد سبب واحد منها .

## بسيان

### السبب فى كثرة الحسد بين الأمثال والأقران والأخوة وبنى العم والأقارب وتأكده وقلته فى غيرهم وضعفه

اعلم أن الحسد إنما يكثر بين قوم تكثر بينهم الأسباب التي ذكر ناها ، وإنما يقوى بين قوم تجتمع جلة من هذه الأسباب فيهم و تتظاهر ، إذ الشخص الواحد يجوز أن يحسد لأنه قد يمتنع عن قبول التكبر ، ولأنه يتكبر ، ولأنه عدو ، ولغير ذلك من الأسباب . وهذه الأسباب إنما تكثر بين أقوام تجمعهم روابط ، يجتمعون بسببها في مجالس المخاطبات ، ويتواردون على الأغراض : فإذا خالف واحد منهم صاحبه في غرض من الأغراض ، نقر طبعه عنه ، وأبغضه ، وثبت الحقد في قلبه ، فمند ذلك يريد أن يستحقره ويتكبر عليه ، ويكره تمكنه من النعمة التي توصله إلى أغراضه ، وتترادف ويكافئه على مخالفته لغرضه ، ويكره تمكنه من النعمة التي توصله إلى أغراضه ، وتترادف جلة من هذه الأسباب . إذ لارابطة بين شخصين في بلدتين متنائبتين ، فلا يكون بينهما

عاسدة . وكذلك في علتين . نعم إذا تجاورا في مسكن ، أوسوق ، أو مدرسة ، أومسجد تواردا على مقاصدتناقض فيها أغراضها ، فيثور من التنافض التنافر والتباغض ، ومنه تثور بقية أسباب الحسد . ولذلك ترى العالم يحسد العالم دون العابد ، والعابد يحسد العابد دون العالم ، والتاجر يحسد التاجر ، بل الإسكاف يحسد الإسكاف ولا يحسد البزاز ، دون العالم ، والتاجر عصد البزاز ، بل الإسكاف يحسد الإسكاف ولا يحسد البزاز ، بل بسبب آخر سوى الاجتماع في الحرفة .

ويحسدالرجل أخاه وابن عمه ، أكثر مما يحسد الأجانب . والمرأة تحسد ضرتها وسرية زوجها ، أكثر مما تحسد أم الزوج وابنته : لأن مقصد البزاز غير مقصد الإسكاف ، فلا يتزاحمون على المقاصد ، إذ مقصد البزاز الثروة ، ولا يحصلها إلا بكثرة الزبون ، وإنما ينازعه فيه بزاز آخر . إذ حريف البزاز لا يطلبه الإسكاف بل البزاز . ثم مزاحمة البزاز المجاؤرله ، أكثر من مزاحمة البعيد عنه إلى طرف السوق . فلاجر م يكون حسده للجارأ كثر وكذلك الشجاع يحسد الشجاع ولا يحسد العالم ، لأن مقصده أن يذكر بالشجاعة ويشتهر بها ، وينفرد بهذه الخصلة ، ولا يزاحمه العالم على هذا الغرض . وكذلك يحسدالعالم ولا يحسد الشجاع . ثم حسد الواعظ للواعظ أكثر من حسده للفقيه والطبيب لأن النزاحم بينهما على مقصود واحد أخص

فأصل هذه المحاسدات العداوة ، وأصل العداوة النزاحم بينهما على غرض واحد، والغرض الواحد لا يجمع متباعدين بل متناسبين ، فلذلك يكثر الحسد بينهما . نعم من اشتد حرصه على الجاه ، وأحب الصيت في جميع أطراف العالم على هو فيه ، فإنه يحسد كل من هو في العالم ، وإن بعد ، ممن يساهمه في الحصلة التي يتفاخر بها .

ومنشأجيع ذلك حب الدنيا ، فإن الدنياهى التي تضيق على المتزاحين أماالآخرة فلاصيق فيها . ومنشأجيع ذلك حب الدنيا ، فلاجرم من يحب معرفة الله تعالى ، ومعرفة صفاته ، وملائكته ، وأنبيائه ، وملكوت سمو اته وأرضه ، لم يحسد غيره إذا عرف ذلك أيضا ، لأن المعرفة لا تضيق عن العارفين ، بل المعلوم الواحد يعلمه ألف ألف عالم ، ويفرح بمعرفته ، ويلتذبه ، ولا تنقص الذة واحد بسبب غيره ، بل يحصل بكثرة العارفين زيادة الأنس ، وثمرة الاستفادة والإفادة قلد لا يكون يين علماء الدن محاسدة ، لأن مقصدهم معرفة الله تعالى ، وهو بحر واسع

لاضيق فيه وغرضهم المنزلة عند الله تعالى ولا ضيق أيضافيها عند الله تعالى ، لأن أجل ما عند الله سبحانه من النعيم لذة لقائه ، وليس فيها ممانعة ومزاحمة ، ولايضيق بهض الناظرين على بعض ، بل يزيد الأنس بكثرتهم

نعم إذا قصد العاماء بالعلم المال ، والجاه ، تحاسدو، لأن المال أعيان وأجسام ، إذا وقعت في د واحد خلت عنها يد الآخر . ومعنى الجاه ملك القانوب. ومهما امتلا قلب شخص بتمظيم عالم، انصرف عن تعظيم الآخر ، أو نقص عنهلامحالة ، فيكون ذلك سبباللمحاسدة وإذا امتلاً قلب بالفرح عمرفة الله تعالى ؛ لم يمنع ذلك أن عتلىء قلب غيره بها ، وأن يفرح بذلك . والفرق بين العلم والمال ، أن المال لا يحل في بدمالم ير تحل عن اليد الأخرى . والعلم فى قلب العالم مستقر ، و يحل فى قلب غيره بتعليمه ، من غير أن ير تحل من قلبه . والمال أجسام وأعيان ، ولها نهاية : فلوملك الإنسان جميع ما في الأرض ، لم يبق بعده مال يتملكه غيره. والعلم لأنها بةله ولا يتصور استيمابه . فمن عود نفسه الفكر في جلال الله وعظمته ،وملكوت أرضه وسمائه ، صار ذلك ألذ عنده من كل نميم ، ولم يكن ممنوعا منه ، ولا مزاحمافيه ،فلا يكون في قلبه حسد لأحد من الخلق ، لأن غيره أيضا لوعرف مثل معرفته لم ينقص من لذته ، بل زادت لذنه بمؤانسته ، فتكون لذة هؤلاء في مطالعة عجائب الملكوت على الدوام ، أعظم من لذة من ينظر إلى أشجار الجنة وبساتينها بالعين الظاهرة · فإن نعيم السارف وجنته معرفته ، التي هي صفة ذاته ، يأمن زوالها ، وهو أبدا يجني عمارها . فهو بروحه وقلبه منتذ بفاكهة علمه ، وهي فاكهة غير مقطوعة ولا ممنوعة ، بل قطوفها دانية . فهو وإن عمض المير الظاهرة، فروحه أبدا ترتع في جنة عالية ، ورياض زاهرة . فإِن فرض كثرة في العارفين ،لم يكو نو امتحاسدين ، بلكانوا كما قال فيهم رب العالمين ( وَ نَرَعْنَا مَا فِي صُدُورهِمْ منْ غلِّ إِخْوَ اناً عَلَى سُرُر مُتَقَا بِلينَ (١) فهذا حالهم وهم بعد في الدنيا. فاذا يظن بهم عند انكشاف الغطاء، ومشاهدة المحبوب في المقى ! فإذاً لا يتصور أن يكون في الجنة عاسدة ولا أن يكون بين أهل الجنة في الدنيا بحاسدة ، لأن الجنة المضايقة فيها. ولا مزاحة ، ولإتبال إلا عمرفة الله تعالم، والتي لامزاجيةفيها في الدنيا أيضاً. فأهل الجنة بالضرورة برآء

<sup>(</sup>١) الحجر: ٤٧

من الحسد في الدنيا والآخرة جميعا . بل الحسد من صفات المبعدين عن سعة عليين ، إلى مضيق سجين . ولذلك وسم به الشيطان اللمين ، وذكر من صفاته أنه حسد آدم عليه السلام على ماخص به من الاجتباء ، ولما دعى إلى السجود استكبر وأبي ، وتمردوعصى

فقد عرفت أنه لاحسد إلا للتوارد على مقصود يضيق عن الوفاء بالكل ، ولهذا لاترى الناس يتحاسدون على النظر إلى زينة السماء ، ويتحاسدون على رؤية البساتين ، التي هي جزء يسير من جملة الأرض ، وكل الأرض لاوزن لها بالإضافة إلى السماء ، ولحكن السماء لسعة الأقطار وافية بجميع الأبصار ، فلم يكن فيها تزاحم ولا تحاسد أصلا

# بسان

الدواء الذي ينقى موض الحسد عن القلب

اعلم أن الحسد من الأمراض العظيمة للقاوب ، ولا تداوى أمراض القاوب إلابالعلم والعمل . والعلم النافع لمرض الحسد ، هو أن تعرف تحقيقا أن الحسد ضرر عليك فى الدنيا والدين ،

وأنه لاضررفيه على المحسود فى الدنيا والدين بل ينتفع بة فيهما، ومهما عرفت هذا عن بصيرة، ولم تكن عدو نفسك وصديق عدوك، فارقت الحسد لامحالة .

أماكو نه ضروا عليك في الدين. فهوأ نك بالجسد سخطت فضاء الله تعالى ، وكرهت نعمته التي قسمها بين عباده ، وعدله الذي أقامه في ملكه بخفي حكمته ، فاستنكرت ذلك واستبشعته . وهذه جناية على حدقة التوحيد ، وفذى في عين الإيمان ، و فاهيك بها جناية على الدين . وقد انضاف إلى ذلك أنك غششت رجلا من المؤمنين : وتركت نصيحته ، وفارقت أولياء الله وأ نبياءه في حبهم الحير لعباده تعالى ، وشاركت إبليس وسائر الكفار في عبتهم للمؤمنين البلايا وزوال النم . وهذه خبائث في القلب ، تأكل حسنات القلب كا تأكل النار الحطب ، وتمحوها كما يمحو الليل الهار

وأماكونه ضررا عليك في الدنيا، فهو أنك تتألم بحسدك في الدنيا، أو تتعذب بولا ترال تعذب بكل في كدوغم ، إذ أعداؤك لا يخليهم الله تعالى عن لعم يفيضها عليهم ، فلا ترال تتعذب بكل لعمة تراها، و تتألم بكل بلية تنصرف عنهم ، فتبق مغموما ، محروما، متشعب القلب ، ضيق الصدر ، قد نرل بك ما يشتهيه الأعداءك ، وتشتهيه لأعدائك ، فقد كنت تريد المحنة لعدوك فتنجزت في الحال محنتك و غمك نقدا ، ومع هذا فلا ترول النعمة عن المحسود بحسدك ولو لم تكن تؤمن بالبعث و الحساب، لكان مقتضى الفطنة . إن كنت عاقلا، أن تحذر من الحسد لما فيه من ألم القلب و مساءته ، مع عدم النفع . فكيف وأنت عالم عافى الحسد من العذاب الشديد في الآخرة ! فما أعجب من العاقل كيف يتعرض لسخط الله تعالى من غير تفع يناله ، لل مع ضرر يحتمله ، وألم يقاسيه ، فيهلك دينه و دنياه من غير جدوى و لا فائدة

وأما أنه لا ضرر على المحسود في دينه ودنياه فواضح. لأن النعمة لا تزول عنه بحسدك بل ما قدره الله تعالى من إقبال و نعمة ، فلابد أن يدوم إلى أجل معلوم ، قدره الله سبحانه ، فلا حيلة في دفعه . بل كل شيء عنده بمقدار ، ولكل أجل كتاب ولذلك شكاني من الأنبياء ، من أمرأة ظالمة مستولية على الخلق ، فأوحى الله إليه فر من قدامها ، حتى تنقضى المذابه في الأزل لاسبيل إلى تغييره ، فاصبح حتى تنقضى المدة التي سبق القضاء أيامها . أي ما قدرناه في الأزل لاسبيل إلى تغييره ، فاصبح حتى تنقضى المدة التي سبق القضاء

الدوام إنبالها فيها . ومها لم تزل النعمة بالحسد ، لم يكن على المحسود ضرر فى الدنيا و لا يكون عليه إثم فى الآخرة . ولعلك تقول ليت النعمة كانت تزول عن المحسود بحسدى . وهذا غاية الجهل ، فإنه بلاء تشهيه أو لا لنفسك ، فإنك أيضا لا تخلو عن عدو بحسدك ، فلو كانت النعمة تزول بالحسد ، لم يبق لله تعالى عليك نعمة ، و لاعلى أحدمن الحلق ، و لا نعمة الإيمان أيضا ، لأن الكفار يحسدون المؤمنين على الإيمان . قال الله تعالى (وَدَّ كَثِيرُ مَنْ أَهْلِ الْكَتَابِ لَوْ يَرُدُون كُمْ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَاراً حَسَدًا مِنْ عِنْد أَنفُسِهِمْ ('') من ألكم المود لا يكون . نعم هو يضل بإرادته الضلال لغيره ، فإن إرادة الكفر كفر فن اشتهى أن تزول النعمة عن المحسود بالحسد ، فكأ تما يريد أن يسلب نعمة الإيمان هن اشتهى أن تزول النعمة عن المحسود بالحسد ، فكأ تما يريد أن يسلب نعمة الإيمان بميمة الإيمان بحيمة الإيمان بحيمة الإيمان بحيمة الإيمان بحيمان كفار ، وكذا سائر النعم .

وإن اشتهيت أن تزول النعمة عن الخلق بحسدك ولا تزول عنك بحسد غيرك ، فهذا غاية الجهل والغباوة . فإن كل واحد من حمق الحساد أيضا ، يشتهى أن يخص بهذه الخاصية ، ولست بأولى من غيرك ، فنعمة الله تعالى عليك فى أن لم تزل النعمة بالحسد ، مما يجب عليك شكرها ، وأنت بجهلك تكرهها

وأما أن المحسود ينتفع به فى الدين والدنيا ، فواضح . أما منفعته فى الدين، فهوا نه مظلوم من جهتك ، لا سيما إذا أخرجك الحسد إلى القول والفعل ، بالغيبة ، والقدح فيه ، وهتك ستره ، وذكر مساويه ، فهذه هدايا تهديها إليه : أعنى أنك بذلك تهدى إليه حسنانك، حتى تلقاه يوم القيامة مفلسا ، محروما عن النعمة ، كما حرمت فى الدنيا عن النعمة . فكأنك أردت زوال النعمة عنه فلم تزل . نعم كان لله عليه نعمة ، إذ وفقك للحسنات فنقلتها إليه ، فأضفت إلى نقسك شقاوة إلى شقاوة .

وأما منفعته في الدنيا ، فهو أن أهم أغراض الخلق مساءة الأعداء ، وغمهم ، وشقاوتهم ، وكونهم معذبين ، مغمومين ، ولاعذاب أشد مما أنت فيه من ألم الحسد . وغاية أماني أعدائك ، أن يكونوا في نعمة ، وأن تكون في غم وحسرة بسبهم . وقد فعلت بنفسك

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٠٩

ماهو مرادم . ولذلك لايشتهى عدوك موتك ، بل يشتهى أن تطول حياتك ، وللكن في عذاب الحسد ، لتنظر إلى نعمة الله عليه ، فينقطع قلبك حسداً . ولذلك قيل لا مات أعداؤك بل خلدرا حتى يروا فيك الذي يكمد لازلت محسودا على نعمة فإعا الكامل من يحسد

ففرح عدوك بغمك وحسدك ، أعظم من فرحه بنعمته ، ولو علم خلاصك من ألم الحسد وعذا به الحكان ذلك أعظم صيبة و بلية عنده . فما أنت فيما تلازمه من غم الحسد ، إلا كايشتهيه عدوك فإذا تأ ، لمت هذا ، عرف أنك عدو نفسك ، وصديق عدوك ، إذ تعاطيت ما تضروت به في الدنيا والآخرة ، وصرت مذموما عند الخالق به في الدنيا والآخرة ، وصرت مذموما عند الخالق والخلائق ، شقيا في الحال والآل ، ونعمة المحسود دائمة ، شئت أم أبيت بانية .

<sup>(</sup>١) حديث الرجل يحب القوم ولما يلحق بهم فقال هو مع من أحب: منفق عليه من حديث ابن مسعود

<sup>(</sup> ٢ ) حديث سؤال الاعرابي متى الساعة فقال ماأعددت لها به الحديث : متفق عليه من حديث أنس

وقال أبو موسى ، (1) قلت بارسول الله ، الرجل يحب المصلين ولا يصلى ، ويحب الصوام ولا يصوم حتى عد أشياء . فقال النبي صلى الله عليه وسلم و هُو مَع مَن أَحَب " وقال رجل لعمر بن عبد العزيز ، إنه كان يقال إن استطعت أن تكون عالما فكن عالما فإن لم تستطع أن تكون متعلما فأحبهم فإن لم تستطع أن تكون متعلما فأحبهم فإن لم تستطع فلا تبغضهم . فقال سبحان الله ، لقد جعل الله لنا مخرجا

فانظر الآن كيف حسدك إبليس، ففسوت عليك ثواب الحب، ثم لم يقسع به حتى بغض إليك أخاك، وحملك على السكراهة، حتى أعت. وكيف لا، وعسالة تحاسد رجلا من أهل العلم، وتحب أن يخطىء فى دين الله تعالى، وينكشف خطؤه ليفتضح، وتحب أن يخطىء فى دين الله تعالى، وينكشف خطؤه ليفتضح، وتحب أن يخرس لسانه حتى لا يتكام، أو عرض حتى لا يعلم ولا يتعلم، وأى إثم يزيد على ذلك! فليتك إذفاتك اللحاق به، ثم اغتممت بسببه، سلمت من الإثم وعذاب الآخرة وقد جاء فى الحديث (٢) « أهل الجنّة ثَلَاتُهُ النَّحْسِنُ وَالْمُحِبُ لَهُ وَالْكَافُ عَنْهُ ، أى من يكف عنه الأذى، والحسد، والبغض، والكراهة. فانظر كيف أبعدك إبليس عن جميع المداخل الثلاثة، حتى لا تكون من أهل واحد منها ألبتة، فقد نفذ فيك حسد إبليس وما نفذ حسدك فى عدوك، بل على نفسك:

بل لوكوشفت بحالك فى يقظة أو منام لرأيت نفسك أيها الحاسد فى صورة من يرمى سهما إلى عدوه ليصيب مقتله ، فلا يصيبه ، بل برجع إلى حدقته اليمنى ، فيقلمها ، فيزيد غضبه ، فيعود ثانية ، فيرمى أشد ، في الأولى ،فيرجع إلى عينه الأخرى ، فيعسها ، فيزداد غيظه ، فيعود ثالثة ، فيعود على رأسه فيشجه ، وعدوه سالم فى كل حال ، وهو إليه راجع مرة بعد أخرى ، وأعداؤه حوله يفرحون به ، ويضحكون عليه . وهذا حال الحسود ؟ وسخر بة الشيطان منه

<sup>(</sup>١) حديث أبى موسى قلت يارسول الله الرجل يحب المصلين ولا يصلى ــ الحديث: وفيه هو مع من أحيد متفق عليه من حديث بلفظ آخر عنصرا الرجل عب القوم و لمعاً بلحق رجم قال الرو مع من أحب (٧) حديث أهل الجنة ثلاثة المحسن والهجم له والسكاف هنه ؛ لم أجاد له أحلا.

بل حالك في الحسد أقبح من هذا ، لأن الرمية العائدة لم تفوت إلا العينين ، ولو بقيتا لفاتنا بالموت لا محالة ، والحسد يعود بالإثم ، والإثم لا يفوت بالموت، ولعله يسوقه إلى غضب الله، وإلى النار. فلا نتذهب عينه في الدنيا، خير له من أن تبقى له عين يدخل بها النار، فيقلعها لهيب الناد فانظر كيف انتقم الله من الحاسد ، إذ أراد زوال النعمة عن المحسود ، فلم يزلها عنه ، م أزالها عن الحاسد ، إذ السلامة من الإثم نعمة ، والسلامة من النم والكمد نعمة ، وقد زالتا عنه ، تصديقا لقوله تعالى ( وَلا يَحِيقُ الله كُرُ السَّىء إلا بأهله () ورعا يبتلى بعين مايشتهيه لعدوه ، وقاما يشمت شامت عساءة إلا ويبتلى عثلها ، حتى قالت عائشة رضى الله عنها ، ما عنيت له القتل لقتلت

فهذا إثم الحسد نفسه ، فكيف مايحر إليه الحسدمن الاختلاف، وجعود الحق ، وإطلاق اللسان واليد بالفواحش في التشفي من الأعداء ، وهو الداء الذي فيه هلك الأمم السالفة فهذه هي الأدوية العلمية ، فهماتفكر الإنسان فيها بذهن صاف ، وقلب حاضر ، انطفأت نار الحسد من قلبه ، وعلم أنه مهلك نفسه ، ومفرح عدوه ، ومسخط ربه ، ومنفص عيشه وأما العمل النافع فيه ، فهو أن يحكم الحسد ، فكل ما يتقاضاه الحسد من قول وفعل فينبغي أن يكلف نفسه نقيضه . فإن بعثه الحسد على القدح في محسوده ، كلف لسانه المدح في نبيعي أن يكلف نفسه نقيضه . فإن بعثه الحسد على القدح في محسوده ، كلف لسانه المدح بمثه على كف الإنهام عليه ، أزم نفسه الزيادة في الإنهام عليه ، وإن حمله على التكبير عليه ، أزم نفسه التواضع له ، والاعتذار إليه . وإن بعثه على كف الإنهام عليه ، أزم نفسه الزيادة في الإنهام عليه ، وتولد من ذلك وعرفه المحسود ، طاب قلبه وأحبه . ومهما ظهر حبه ، عاد الحاسد فأحبه ، وتولد من ذلك الموافقة التي تقطع مادة الحسد ، لأن التواضع ، والثناء ، والمدح ، وإظهار السرور بالنعمة بستجلب قلب المنع عليه . ويسترقه ، ويستمطفه ، ويحمله على مقابلة ذلك بالإحسان . ثم الموافقة التي تقطع مادة الحسد ، فيطيب قلبه ، ويصير ماتكفه أو لاطبعا آخرا. ولايصده عن ذلك قول الشيطان له ، لو تواضعت وأثنيت عليه ، حملك الندو على المعز ، أو على النفاق عن ذلك قول الشيطان له ، لو تواضعت وأثنيت عليه ، حملك النعد وعلى المعز ، أو على النفاق أو الحوف ، وأن ذلك مذلة ومهانة . وذلك من ضدع الشيطان ومكايده . بل المجاملة تكلفا أو الحوف ، وأن ذلك مذلة ومهانة . وذلك من ضدع الشيطان ومكايده . بل المجاملة تكلفا كانته أو طبعاء تكسر سورة الصداوة ممن الجانبين ، وتقل مرغوبها ، وتمود القاوب

رًا) قاطر : ٣٤

التآلف والتحاب، وبذلك تستريح القلوب من ألم الحسد، وغم التباغض

فهذه هي أدوية الحسد، وهي نافعة جدا، إلا أنها مرة على القاوب جدا. ولكن النفع في الدواء المر، فين لم يصبر على مرارة الدواء، لم ينل حلاوة الشفاء. وإنما تهون مرارة هذا الدواء، أعنى التواضع للاعداء، والتقرب إليهم بالمدح والثناء، بقوة العلم بالمعانى التي ذكر ناها، وقوة الرغبة في ثواب الرضا بقضاء الله تعالى، وحب ماأحبه، وعزة النفس وترفعها عن أن يكون في العالم شيء على خلاف مرادها جهل. وعند ذلك يريد مالا يكون، إذ لامطمع في أن يكون مايريد. وفوات المراد ذل وخسة، ولا طريق إلى الخلاص من هذا الذل إلا بأحد أمرين، إما بأن يكون ماتريد، أو بأن تريد مايكون. والأول ليس إليك ولا مدخل التكلف والمجاهدة فيه . وأما الثاني فللمجاهدة فيه مدخل، وتحصيله بالرياضة ممكن، فيجب تحصيله على كل عاقل هذا هو الدواء الكلى.

فأما الدواء المفصل، فهو تتبع أسباب الحسد، من الكبر وغيره، وعزة النفس، وشدة الحرص على مالايغنى. وسيأتى تفصيل مداواة هذه الأسباب فى مواضعها إن شاء الله تعالى فإنها مواد هذا المرض، ولا ينقمع المرض إلا بقمع المادة. فإن لم تقمع المادة لم يحصل بما ذكر ناه إلا تسكين و تطفئة، ولا يزال يعود صرة بعد أخرى، ويطول الجهد فى تسكينه مع بقاء مواده. فإنه مادام محبا للجاه، فلا بد وأن يحسد من استأثر بالجاه والمنزلة فى قاوب الناس دونه، ويغمه ذلك لا عمالة. وإنما غايته أن يهون النم على نفسه، ولا يظهر بلسانه ويده، فأما الخاو عنه رأسا فلا يمكنه، والله الموفق

# بسان

#### القدر الواجب في نفي الحسد عن القلب

اعلم أن المؤذى ممقوت بالطبع ، ومن آذاك فلا يمكنك أن لا تبغضه غالباً . فإذا تيسرت له نعمة ، فلا يمكنك أن لا تكرهها له ، حتى يستوى عندك حسن حال عدوك وسوء حاله "بل لا تزال تدرك في النفس بينهما تفرقة ، ولا يزال الشيطان ينازعك إلى الحسدله . ولكن إن قوى ذلك فيك ، حتى بعثك على إظهار الحسد بقول أو فعل ، محيث يعرف ذلك

من ظاهرك بأفعالك الاختيارية ، فأنت حسود عاص بحسدك . وإن كففت ظاهرك بالكلية الا أنك بباطنك تحب زوال النعمة ، وليس فى نفسك كراهة لهذه الحالة ، فأنت أيضا حسود عاص · لأن الحسد صفة القلب لاصفة الفعل . قال الله تعالى (وَلاَ يَجِدُونَ فَيصَدُورِهِمْ عَاجَةً مِمَا أُوتُوا '') وقال عزوجل (وَدُّوا لَوْ تَكُفُرُونَ كَا كَفَرُ وا فَتَكُو نُونَ سَواة '') وقال (إِنْ تَعْسَدُمُ بَحَسَنَةٌ تَسُوْهُمُ مُ ") · أما الفعل ، فهو غيبة وكذب ، وهو عمل صادر عن الحسد ، وليس هو عين الحسد . بل عمل الحسد القلب دون الجوارح . نعم هذا الحسد ليس مظامة يحب الاستحلال منها ، بل هو معصية بينك وبين الله تعالى ، وإنا أيجب الاستحلال منها ، بل هو معصية بينك وبين الله تعالى ، وإنا أيجب الاستحلال منها ، بل هو معصية بينك وبين الله تعالى ، وإنا الخوارح .

فأما إذا كففت ظاهرك، وألزمت مع ذلك قلبك كراهة ما يترشح منه بالطبع، من حب زوال النعمة ، حتى كأنك تقت نفسك على مافى طبعها ، فتكون تلك الكراهة من جهة العقل ، فى مقابلة الميل من جهة الطبع ، فقد أديت الواجب عليك ، ولا يدخل تحت اختيارك فى أغلب الأحوال أكثر من هذا

فأما تغيير الطبع ، ليستوى عنده المؤذى والمحسن ، وبكون فرحه أو نممه بما تيسر لهما من نعمة ، أو تنصب عليهما من بلية سواء ، فهذا مما لا يطاوع الطبع عليه ، مادام ملتفتا إلى حظوظ الدنيا ، إلا أن يصير مستفرقا يحب الله تعالى ، مثل السكران الواله . فقد ينتهى أمره إلى أن لا يلتفت قلبه إلى تفاصيل أحوال العباد ، بل ينظر إلى الكل بعين واحدة ، وهى عين الرحمة . و برى الكل عباد الله ، وأفعالهم أفعالا لله ، و يراهم مسخرين . وذلك إن كان ، فهو كالبرق الخاطف لايدوم ، ثم يرجع القلب بعد ذلك إلى طبعه ، ويعود العدو إلى منازعته ، أعنى الشيطان ، فإنه ينازع بالوسوسة ، فهما قابل ذلك بكراهته ، وألزم قلبه هذه الحالة ، فقد أدى ما كلفه .

وقد ذهب ذاهبون إلى أنه لا يأثم إذا لم يظهر العسد على جوارحه ، لما روى عن العسن ، أنه سئل عن العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا من العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسن ، أنه سئل عن العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسن ، أنه سئل عن العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسن ، أنه سئل عن العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسن ، أنه سئل عن العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسن ، أنه سئل عن العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسن ، أنه سئل عن العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسن ، أنه سئل عن العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسن ، أنه سئل عن العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسد فقال ، غمه فإنه لا يضرك مالم تبده . وروى عنه موقوفا العسن العس

وم فوعا إلى الني صلى الله عليه وسلم أنه قال « ثَلاَثَةٌ لاَ يَخْلُو مِنْ الْلوْ مِنْ وَلَهُ مِنْ أَنَّهُ عَرَجٌ» فخرج هفر أن المسد أن لا يبنى .

والأولى أن يحمل هذا على ماذكر ناه ، من آن يكون فيه كراهة من جهة الدين والمقل ، في مقابلة حب الطبع لزوال نعمة العدو . و تلك الكراهة تمنعه من البنى والإيداء ، فإن جميع ماورد من الأخبار في ذم الحسد ، يدل ظاهر على أن كل حاسد آثم . ثم الحسد عبارة عن صفة القلب لاعن الأفعال فيكل من يحب إساءة مسلم فهو حاسد . فإذا كو نه آثما عجر دحسد القلب من غير فعلهو في مخل الاجتهاد . و إلاظهر ماذكر ناه من حيث ظواهر الآيات والأخبار ، ومن حيث المنى . إذ يبعد أن يعنى عن العبد في إرادته إساءة مسلم ، واشماله بالفلب على ذلك من غيركراهة . وقد عرفت من هذا أن لك في أعدائك ثلاثة أحوال بالفلب على ذلك من غيركراهة . وقد عرفت من هذا أن لك في أعدائك ثلاثة أحوال أحدها : أن تحب مساءتهم بطبعك ، وتمكره حبك لذلك ، وميل قلبك إليه بعقلك ، وتمقت نفسك عليه ، وتودلوكانت لك حيلة في إزالة ذلك الميل منك ، وهدذا معفو عنه قطعا ، لأنه لا يدخل تحت الاختيار أكثر منه

الثانى: أن تحب ذلك ، وتظهر الفرح بمساءته ، إما بلسانك أو بجوارحك ، فهذ اهو الحسد المحظور قطعا

الثالث: وهو بين الطرفين، أن تحسد بالقلب، من غير مقت لنفسك على حسدك، ومن غير إنكار منك على قلبك، ولكن تحفظ جوارحك عن طاعة الحسد في مقتضاه، وهذا في محل الخلاف. والظاهر أنه لا يخلو عن إثم، بقدر قوة ذلك الحب وضعفه، والله تعالى أعسلم والحمد لله رب العالمين، وحسبنا الله ونعم الوكيل



## كناب ذم الدنسا

وهو الكتابُ السادس من ربع المهلكات من كتاب إحياء علوم اللهين

### بسسم الدارحن الرحيم

الحمد لله الذي عرف أولياءه غوائل الدنيا وآفاتها ، وكشف لهم عن عيوبها وعوراتها ، حتى نظروا في شواهدها وآياتها ، ووزنوا بجسناتها سيآتها ، فماموا أنه نزند منكرها على معروفها ، ولا يني مرجوها عِخوفها ، ولا يسلم طالوعها من كسوفها . ولكنها في صورة امرأة مليحة ، تستميل الناس بجالها ، ولها أسرار سوء قبائح تهلك الراغبين في وصالها . ثم هي فرارة عن طلابها ، شحيحة بإقبالها ، وإذا أقبلت لم يؤمن شرها ووبالها . إن أحسنت صاعة ، أساءت سنة · وإن أساءت مرة ، جملتها سنة . فــدوائر إقبالها على التقارب دائرة وتجارة بنيها خاسرة بائرة ، وآفاتها على التوالى لصدور طلابها راشقة ، ومجارى أحوالها مذل طالبيها ناطفة فكل مفرور بها إلى الذل مصيره ، وكل متكبر بها إلى التحسر مسيره . شأنها الهرب من طالبها ، والطلب لهاربها . ومن خدمها فاتنه ، ومن أعرض عنها واتنه لا مخلوصفوها عن شوائب الكدورات ، ولا ينفك سرورها عن المنفصات سلامتها تعقب السقم، وشبامها يسوق إلى الهرم، ونعيمها لايشمر إلاّ الحسرة والندم. فهي خداعة مكارة طيارة فرارة، لاتزال تنزين لطلابها ، حتى إذا صاروا من أحبابها ، كشرت لهم عن أنيابها وشوشت عليهم مناظم أسبابها ، وكشفت لهم عن مكنون عجابها ، فأذاقتهم قواتلسمامها ورشقتهم بصوائب سهامها ، ينما أصابهامها في سرور وإنعام ، إذ ولت عمهم كأمها أصفات أحسلام، ثم عكرت عليهم بدواهيها فطحنتهم طحن الحصيد، ووارتهم في أكفانهم تحت الصعيد. إن ملكت واحدا منهم جميع ماطلعت عليه الشمس ، جعلته حصيدًا كأن لم يغن بالأمس. تمني أصحابها سرورا ، و تعده غزورا، حتى يأملون كثيرا ، ويبنون قصورا، فتصبح قصور عم قبورا، وجمعهم بورا، وسعيهم هباء منثورا، ودعائهم ثبورا، هذه صفتها وكان أمرالله قدرا مقدورا والصلاة على محمد عبده ورسوله، المرسل إلى العالمين بشيرا ونذيرا ، وسراجا منيرا، وعلى من كان من أهله وأصحابه له فى الدين ظهيرا. وعلى الظالمين نصيرا، وسلم تسليما كثيرا أما بعد: فإن الدنيا عدوة لله، وعدوة لأولياء الله، وعدوة لأعداء الله

أما عداوتها لله ، فإنها قطعت الطريق على عباد الله . ولذلك لم ينظر الله إليها منذ خلقها وأما عداوتها لأولياء الله عز وجل ، فإنها تزينت لهم بزينتها ، وعمتهم بزهرتها و نضارتها حتى تجرعوا مرارة الصبر في مقاطعتها

وأما عداوتها لأعداء الله ، فإنها استدرجتهم بمكرها وكيدها ، فافتنصتهم بشبكتها ، حتى وثقوا بها ، وعولوا عليها ، فخزلتهم أحوج ماكانوا إليها ، فاجتنوا منها حسرة تنقطع دونها الأكباد ، ثم حرمتهم السعادة أبد الآباد ، فهم على فرافها يتحسرون ، ومن مكايدها يستغيثون ولا بغاثون ، بل يقال لهم اخسوا فيها ولا تكلمون (أُولَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا اللهُ اللهُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلاَهُمُ يُنْصَرُونَ ()

وإذا عظمت غوائل الدنيا وشرورها ، فلابد أولا من معرفة حقيقة الدنيا ، وما هي ، وما الحكمة في خلقها مع عداوتها ، وما مدخل غرورها وشرورها ، فإن من لايعرف الشر لا يتقيه ويوشك أن يقع فيه · ونحن نذكر ذم الدنيا ، وأمثلتها وحقيقتها، وتفصيل معانيها وأصناف الأشغال المتعلقة بها، ووجه الحاجة إلى أصولها ، وسبب انصراف الخلق عن الله بسبب النشاغل بفضولها إن شاء الله تعالى ، وهو المعين على ما يرتضيه

# بسيبان فع الدنيا

الآيات الواردة في ذم الدنيا وأمثلتها كثيرة وأكثر القرءان مشتمل على ذم الدنيا ، وصرف الحلق عنها، ودعو تهم إلى الآخرة بلهو مقصو دالأنبياء عليهم الصلاة والسلام ولم ببعثوا إلا لذلك فلا حاجة إلى الاستشهاد بآيات القرءان لظهورها ، وإنما نورد بعض الاخبار الواردة فيها

<sup>(</sup>١) القريقية ٨٦ -

﴿ كتاب ذم الدنيا ﴾

أحداً . فقلت يارسولَ الله ، ما الذي تدفع عن نفسك ؟ قال « هَذِهِ الدُّنْيَا مَثُلَتْ لِي فَقُلْتُ ۖ

<sup>(</sup>۱) حديث مرعلى شاة مينة فقال أثرون هذه الشاة هينة على صاحبها \_الحديث: إن ماجه والخاكم وصحح اسناده من حديث سهل بن سعد وآخره عند الثرمذي وقال حسن صحيح ورواه الترمذي وابن ماجه من حديث المستورد بن شداد دون هذه القطعة الأخيرة ولمسلم نحوه من حديث جابر

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الدنيا سجن المؤمن وجنة الـكافر: مسلم من حديث أبي هريرة

<sup>ُ</sup> ٣) حديث الدنيا ملعونة ملعون مافيها:الترمذي وحسنه وابن ماجه من حديث أبي هريرة وزاد الاذكر الله وماوالاه وعالم ومتعلم

<sup>(</sup>٤) حسديث أبي موسى الأسعرى من أحب دنياه أضر بآخرته \_ الحسديث : أحمسد والبزار والطبراني والمزاع والمزاع والمزاع والمراع والمرا

<sup>(</sup> a ) حديث حب الدنيا رأس كل خطيئة : ابن أبي الدنيا في ذم الدنيا والبيهتي في شعب الايمان من طريقه من رواية الحسن مرساة

<sup>(</sup>٦) حديث زيد ن أرقم كنا مع أى بكر فدعا بشراب فأتي بماء وعيسل فلما أدناه من فيه بكى ما الحديث : وفيه كنت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فرأيته يدفع عن نفسه شيئاء الحديث : البرار بسند ضعيف بنحوه والحاكم وصحح اسناده وابن أبى الدنيا والبيهتي من طريقه بلفطه

كُمَا إِلَيْكِ عَنِّى ثُمُّ رَجَعَتْ فَقَالَتْ إِنَّ أَنْكَ إِنَّ أَفْلَتَ مِنِّى لَمْ كُيفَلِتْ مِنِّى مَن بَعْدَكَ ، وقال صلى الله عليه وسلم ('' « ياعَجَبا كُلَّ أَلْمَجَبِ لِلْمُصَدِّقِ بِدَارِ الْخُلُودِ وَهُو يَسْعَى لِدَارِ الْخُلُودِ وَهُو الله عَلَيْ وَهُمُ الله فَيْ الله عَلَيْ وَهُمْ الله وَهُمُ الله الله والمُحْدِقُ وَالله الله والمُحْدَقُ وَالله والله والله والمُحْدَقُ وَالله والله والمُحْدَقُ والله وا

وقال عيسى عليه السلام ؛ لا تتخذوا الدنيا ربافتتخذكم عبيدا . اكنزوا كنزكم عند من لا يضيعه ، فإن صاحب كنز الدنيا يخاف عليه الآفة ، وصاحب كنز الله لا يخاف عليه الآفة وقال عليه أفضل الصلاة والسلام ، يامعشر الحواريين ، إنى قد كببت لكم الدنياعلى وجهها فلا تنعشوها بعدى . فإن من خبث الدنياأن عصى الله فيها وإن من خبث الدنياأن الآخرة لاتدرك إلا بتركها، ألا فاعبر واللدنيا ولا تعمر وها ، واعلموا أن أصل كل خطيئة حب الدنيا، ورب شهوة ساعة أورثت أهلها حز ناطويلا وقال أيضا ، بطحت لكم الدنيا ، وجلستم على ظهرها، فلا ينازعوه الدنيا ، فإنهم لن يعرضوالكم ماتركتموهم ودنياه ، فيه الله وله والنساء . فأما الماولة فلا تنازعوهم الدنيا ، فإنهم لن يعرضوالكم ماتركتموهم ودنياه ، وأما النساء فاتقوهن بالصوم والصلاة . وقال أيضا ، الدنيا طالبة ومطاوبة ، فطالب الآخرة تطلبه الدنيا، حتى يستكمل فيها رزقه . وطالب الدنيا تطلبه الآخرة ، حتى يحى المؤت فيأخذ بعنقه تطلبه الدنيا، حتى يستكمل فيها رزقه وطالب الدنيا تطلبه الآخرة ، حتى يستكمل فيها رزقه وطالب الدنيا تطلبه الآخرة ، حتى يحى المؤت فيأخذ بعنقه تطلبه الدنيا، حتى يستكمل فيها رزقه وطالب الدنيا تطلبه الآخرة ، حتى يحى عالمؤت فيأخذ بعنقه وللمه الدنيا ، حتى يستكمل فيها رزقه وطالب الدنيا تطلبه الآخرة ، حتى يعنه والمؤت فيأخذ بعنقه ولم المؤت في المؤلفة و ال

<sup>(</sup>۱) حديث ياعجبا كل العجب للمصدق بدار الخاود وهو يسي لدار الغرور: ابن أبي الدنيا من حديث أبي جرير مرسلا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الهوقف على مزبلة فقال هدوا اليالدتيا ـ الحديث : ابن أبي الدنيا في ذم الدنيا والبهق في شعب الايمان من طريقه من رواية ابن ميمون اللخمي مرسلا وفيه بقية بن الوليدو قدعنعه وهو مدلس ( ٣ ) حديث ان الدنيا حاوة خضرة قران الله مستخلف كم فيها فناظر كيف تعملون ـ الحديث : الترمذي وابر ماجه

٣) حديث الله تيا حلوة حضرة قال الله مستحلف عم فيها فالظر ديف يعملون \_ الحديث : الترمدى و ابن ابن المعادية من حديث أبي سعيد دون قوله ان بني السرائيل إلى الشطر الأولى متفق عليه ورواه ابن أبي الدنيا من حديث الحين مرسلا بالزيادة التي في آخره

<sup>(</sup>١) حديث موسى بن يسار ان الله جل ثناؤه لم يخلق خلقا أبغض اليه من الدنيا وانه منذ خلقها لم ينظر أليها ابن أبي الدنيا من هذا الوجه بلاغا والبهق في الشعب من طريقه وهو مرسلا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ألهاكم الكاثر يقول ابن آدم مالي مالي \_ الحديث : مسلم من حديث عبد الله بن الشخير

<sup>(</sup>٣) حديث الدنيا دارمن لادارله ـ الحديث : أحمد من حديث عائشة مقتصرا على هذاوعلى قوله ولها يجمع. من لاعقل لهدون بقيته وزاد ابن أبى الدنيا والبيه في الشعب من طريقه و مال من لامال له واسنا ده جيد

<sup>(</sup>ع) حديث من أصح والدنيا أكرهمه فليس من الله في شيء وألزم الله قلبه أربع خصال الحديث: الطرائي في الأوسط، نحديث أبي ذردون قوله وألزم الله قلبه الح وكذلك رواه ابن أبي الدنيا من حديث أنس باسناد ضعيف والحاكم من حديث حذيفة وروى هذه الزيادة منفردة صاحب الفردوس من حديث ابن عمر وكلاها ضعيف

<sup>(</sup> o ) حديث أبي هريرة ألاأريك الدنيا جميعا بمافيها قلت بني يارسُول الله فأخذ بيدى وأتى بي واديامن أودية المدينة فاذامز بلة ـ الحديث : لم أجداد أصلا

الرُّوسُ كَا نَتْ تَحْرُ صُ كَحِر مِيكُمْ وَ تَأْمُلُ كَأْمَلِكُمْ ثُمَّ هِي ٱلْيَوْمَ عِظَامٌ بِلاَجِلْدِ ثُمَّ هِي " صَائِرَةٌ زَمَاداً وَهَذِهِ اللَّهَ ذَرَاتُ هِي أَلْوَانُ أَطْبِعَتِهِمْ اكْنَسَبُوهَا مِنْ حَيْثُ اكْتَسْبُوهَا ثُمٌّ قَذَفُو هَا فِي بُطُومِهِمْ فَأَصْبَحَتْ وَالنَّاسُ يَتَّحَامُونَهَا وَهَذِهِ الْخُرَقُ ٱلْبَالِيَةُ كَأَنَّتْ ويَأْشَهُمْ وَ لِبَاسَهُمْ فَأَصْبَحْتَ وَالرِّيَاحُ تُصْفِقُهَا وَهَذِهِ أَلْعِظَامُ عِظَامٌ دَوَابُّهُمْ الَّتي كَأَنُوا يَنْتَجِمُونَ عَلَيْهَا أَمْرَ افَ ٱلْبِلاَدِ فَمَنْ كَأَنَ بَا كَيَّا عَلَى الدُّنْيَا فَلْيَبْك » قال فما برحنا حتى اشتد بكاؤنا و يروى أن الله عزوجل ، لما أهبط آدم إلى الأرض ، قال له ابن للخراب ، ولد للفناء وقال داود بن هلال ، مكتوب في صحف إبراهيم عليه السلام ، يادنياماأهو نك على الأبرار الذين تصنعت وتزينت لهم ، إنى قذفت في قلوبهم بغضك والصدود عنك ، وما خلقت خلقاً أهون على منك ، كل شأنك صغير وإلى الفناء يصير ، قضيت عليك يوم خلقتك أن لا تدومي لأحد ، ولا يدوم لك أحد ، وإن بخل بك صاحبك وشم عليك. طوبي للأبرار الذين أطلعو في من قلوبهم على الرضا ، ومن صميرهم على الصدق والاستقامة . طوبي لهم ، مالهم عندى من الجزاء إذا وفدوا إلى من قبورهم إلا النور يسمى أمامهم، والملائكة حافون بهم ، حتى أيلغهم ما يرجون من رحمتى . وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١<sup>١</sup> «الدُّنْيَا مَوْ قُو فَةُ ۚ بَيْنَ السَّمَاءَ وَالْأَرْضِ مُنْذُ خَلَقَهَا اللهُ نَعَالَى لَمْ ۚ يَسْظُر ۚ إِلَهَا وَتَقُولُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ \_ يَارَبِّ اجْعَلْنِي لِأَدْنَى أَوْ لِيَا ثِكَ ٱلْيَوْمَ نَصِيبًا فَيقُولُ اسْكُتِي يَالاَ شَيْءٍ إِنِّي لَمْ أرْضَكِ لَمُمْ في الدُّنْيَا أَأَرْصَاكَ لَهُمُ ٱلْيَوْمَ ، وروى في أخبار آدم عليه السلام ، أنه لما أكلمن الشجرة ، تحركت معدته لخروج السفل ، ولم يكن ذلك مجمولا في شيء من أطعمة الجنة . إلا في هذه الشجرة . فلذلك نهى عن أكلها . قال فجعل يدور في الجنة ، فأمر الله تعالى ملكا بخاطبه ، فقال له قل له أي شيء تريد ؟ قال آدم ، أريد أن أضع ما في بطني من الأذي فقيل للملك قل له في أي مكان تريد أن تضعه ؟ على الفرش ؟ أم على السرر ؟ أم على الأنهار أم تحت ظلال الأشحار ؟ هل ترى ههنا مكانا يصلح لذلك ؟ اهبط إلى الدنيا

<sup>(</sup> ١ ) حديث الدنيا موقوفة بين الساء والأرض منذخلقها الله لاينظر اليها مـ الحديث : تقدم بعضه من رواية موسى بن يسار موسلا ولم أجد باقيه

وقال صلى الله عليه وسلم ('' « لَيَحِيثَنَّ أَقْوَامُ ۚ يَوْمَ أَلْقِيَامَةِ وَأَعْمَا لَهُمْ كَجِبَالِ تِهَامَةَ أَفَيُوْ مَرَّ مِهِمْ إِلَى اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْه

وقال صلى الله عليه وسَلم فى بعض خطبه (٧) و الْمؤْمِنُ بَيْنَ عَا فَتَيْنَ بَيْنَ أَجَلِ قَدْ مَضَى لا يَدْرِى مَاللهُ قَاضٍ فِيهِ فَلْيَآزَوَّدِ ٱلْمَبْدُ لاَ يَدْرِى مَاللهُ قَاضٍ فِيهِ فَلْيَآزَوَّدِ ٱلْمَبْدُ مَنْ نَفْسِهِ لِنَفْسِهِ وَمِنْ دُنْيَاهُ لاَ خَرِ تِهِ وَمِنْ حَيَاتِهِ بَلُو تِهِ وَمِنْ شَبَابِهِ لَهْرَمِهِ فَإِنَّ الدُنْيَا مُنْ نَفْسِهِ لِنَفْسِهِ وَمِنْ شَبَابِهِ لَهُرَمِهِ فَإِنَّ الدُنْيَا مَنْ نَفْسِهِ لِنَفْسِهِ لَمَنْ مُسْتَعْشَبِ خُلِقَتْ لَكُمْ وَأَنْتُمْ خُلِقَتُم لِللّا خَرِة وَالّذِي نَفْسِي بِيدِه مِا بَعْدَ اللّهِ ثَنْ مُسْتَعْشَبِ وَلا بَعْدَالدُنْهَا مِن دَارِ إِلاَ الجُنّةُ أُو النّارُ ».

وقال عيسى عليه السلام ، لا يستقيم حب الدنيا والآخرة في قلب مؤمن ، كما لا يستقيم الما والنار في إناء واحد . وروى أن جبريل عليه السلام ، قال لنوح عليه السلام ، ياأطول الأنبياء عمرا ، كيف وجدت الدنيا ؟ فقال كدارلها بابان ، دخلت من أحدهما وخرجت من الآخر . وقيل لعيسى عليه السلام ، لو أتخذت بيتا يكنك ، قال يكفينا خلقان من كان قبلنا وقال نبيناصلى الله عليه وسلم ("" « احدروا الدُنيا فَإِنها أَسْحَرُ مِنْ هَارُوت وَمَارُوت ، وَمَارُوت » وعن الحسن قال (" خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم على أصحابه فقال « هَلْ وعن الحسن قال (" خرج رسول الله على الله عليه وسلم ذات يوم على أصحابه فقال « هَلْ مَنْ يُريدُ أَنْ يُذْهِبَ اللهُ عَنْهُ ٱلْعَمَى وَ يَجْعَلَهُ بَصِيراً أَلاَ إِنَّهُ مَنْ رَغِبَ في الدُّنيا وَقَصُرَ فيها أَمُلهُ أَلْعَمَى وَيَجْعَلَهُ بَصِيراً أَلاَ إِنَّهُ مَنْ رَغِبَ في الدُّنيا وَطَالَ أَمْلُهُ فِيها أَعْمَى اللهُ عَلَى قَدْر ذَلِكَ وَمَنْ زَهدَ في الدُّنيا وَقَصُرَ فيها أَمُلهُ أَعْطَاهُ اللهُ عِنْهِ وَهُدًى بَعَيْر هِدَا بَهِ أَلاَ إِنَّهُ سَيَكُونُ بَعَدُ كُمْ قَوْمُ لاَ يَسْتَقِيمُ لَهُمُ اللهُ عِنْهِ وَهُدًى بَعَيْر هِدَا بَهِ أَلا إِنَّهُ سَيَكُونُ بَعَدُ كُمْ قَوْمُ لاَ يَسْتَقِيمُ لَهُمُ اللهُ عَلْمَ وَهُدًى بَعَيْر هِدَا بَهِ أَلا إِنَّهُ سَيَكُونُ بَعَدُ كُمْ قَوْمُ لاَ يَسْتَقِيمُ لَهُمُ

<sup>(</sup>١) حديث ليجيئن أقوام يوم القيامة وأعمالهم كجال تهامة فيؤمر بهم الىالنار ـ الحديث: أبونعيم فى الحلية من حديث سالممولى أبي حديفة بسند ضعيف وأبوه نصور الدياسي من حديث أنس وهوضعيف أيضا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث المؤمن بين مخافتين بين أجل قدمضى ــ الحديث: البيهتي فىالشعب من حديث الحسن عن رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم وفيه انقطاع

<sup>(</sup>٣) حديث احذر والدنيافانها أسحر من هاروت وماروت إبن أبي الدنيا والبيهق في الشعب من طريقه من رواية أبي الدرداء الرهاوي مرسلا وقال البيهقي الابعضهم قال عن أبي الدرداء عن رجل من الصحابة قال الذهبي لايدري من أبو الدرداء قال وهذا منكر لاأصل له

<sup>(</sup> ٤ ) حديث الحسن هل منكم من يريد أن يُذهب الله عنه العمى ما الحديث : ابن أبن الدنيا والبيه في الشعب من طريقه هكذا مرسلا وفيه الراهيم بن الأشغث تكلم فيه أبو حاتم

ا ُلْمَاكُ إِلاَّ بِالْقَتْلِ وَالنَّعَبّْرِ وَلاَ ٱلْغَنَى إِلاَّ بِالْفَخْرِ وَالْبُخْلِ وَلاَ الْمُحَبَّةُ إِلاَّ بِاتَّبَاعِ الْهُورَى أَلاَ قَنَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ الزَّمَانَ مِنْكُمْ فَصَبَرَ عَلَى الْفَقْرَ وَهُوَ يَقْدِرُ عَلَى أَلْغَنِي وَصَبَرَ عَلَى ٱلْبَغْضَاءِ وَهُوَ يَقْدِرُ عَلَى ا مُلْحَبَّةٍ وَصَبَّرَ عَلَى الذُّلِّ وَهُوَ يَقْدِرُ عَلَى الْعُزِّ لاَ يُريدُ بذَلِكَ إِلاَّ وَجْهَ الله تَمَالَى ﴿ أَعْطَاهُ اللهُ ثُو ابَ خَمسينَ صدِّيقاً » . وروى أن عيسى عليه السلام ، اشتد عليه المطر والرعد والبرق يوماً ، فجمل يطلب شيئًا يلجأ إليه ، فوقمت عينه على خيمة من بعيد، فأتاها فإذا فيها أمرأة ، فحاد عنها ، فإذا هو بكيف في جبل ، فأتاه ، فإذا فيه أسد . فوضع مده عليه وقال ، إلْهِي جعلت لكل شيء مأوى ، ولم تجعل لى مأوى . فأوحى الله تعالى إليه ، مأواك في مستقر رحمتي ، لأزوجنك يوم القيامة مائة حوراء خلقتها بيدي ، ولأطممن في عرسك أربعة آلاف عام ، يوم منها كممر الدنيا، ولآمرن مناديا ينادي أن الزهاد في الدنيا زوروا عرس الزاهد في الدنيا عيسي بن مريم . وقال عيسي بن مريم عليه السلام ، ويل لصاحب الدنيا ، كيف عوت ويتركها وما فيها ، وتغره ويأمنها ، ويثن بها وتخذله وويل للمغترين ، كيف أرتهم ما يكرهون ، وفارقهم ما يحبون ، وجاءهم ما يوعدون . وويل لمن الدنياهمه ، والخطايا عمله ،كيف يفتضح غدا بذنبه . وقيل أو حي الله تعالى إلى موسى عليه السلام، ياموسى ، مالك ولدار الظالمين ؛ إنهاليست لك بدار ، أخرج مهاهمك ، وفارقها بمقلك، فبنست الدارهي، إلاّ لمامل بعمل فيها، فنعمت الدارهي. ياموسي ، إني مرصد للظالم حتى آخذ منه للمظلوم وروى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) ، بعث أبا عبيدة بن الجراح ، فجاءه عال من البحرين، فسمعت الأنصار بقــدوم أبي عبيدة ، فوافوا صلاة الفجر مع رسول الله صلى الله عليه وسلم . فلماصلى رسول الله صلى الله عليه وسلم انصرف فتعرضوا له ، فتبسم رسول الله صلى الله عليه وسلم حين رآه، ثم قال « أَظُنْكُمْ سَمِعْتُمْ أَنَّا أَمَا عُبَيْدَةَ قَدِمَ بَشَيْءِ؟ ه قالوا أجل بارسول الله . قال « فَأَ بْشِرُوا وَأَمُّلُوا مَا يَسُرُ كُمْ فَوَ اللهُ مَا ٱلْفَقْرُ أَخْشَى عَلَيْكُمْ وَلَكِنِّي أَخْشَى عَلَيْكُمْ أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمُ الدُّنْيَاكُمْ الدّنْيَاكُمْ الدُّنْيَاكُمْ الدُّنْيَاكُمْ الدُّنْيَاكُمْ الدُّنْيَاكُمْ الدُّنْيَاكُمْ الدُّنْيَاكُمْ الدُّنْيَاكُمْ الدُّنْيَاكُمُ الدُّنْيَاكُمْ اللَّهُ الدُّنْيَاكُمْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) حديث بعث أباعبيدة بن الجراح فجاء بمال من البحر ين فسمعت الانصار بقدوم أبي عبيدة بمتفق عليه من حديث عمرو بن عوف البدري

كُمَا تَنَافَسُوهَا فَتُهْلِكُكُمُ كَمَا أَهْلَكَنْهُمْ » وقال أبو سعيد الخدرى ،قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' « إِنَّ أَكْبَرَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمْ مَا يُخْرِجُ اللهُ لَيْكُمْ مِنْ بَرَكاتِ الأَرْضِ » فقيل مابركات الأرض ؟ قال « زَهْرَةُ الدُّنْيَا » وقال صلى الله عليه وسلم ('' « لاَتُشْفِلُوا قُلُو بَكُمُ بِذِكْر الدُّنْيَا » فنهى عن ذكرها ، فضلا عن إصابة عيها

وقال عمار بن سِعيد : مر عيسي عليه السلام بقرية ، فإِذاأهمها موتى في الأفنية والطرق فقال يامعشر الحواريسين ، إن هؤلاء ماتوا عن سخطة ، ولو مأتوا عن غير ذلك لتدافنوا . فقالوا ياروح الله ، وددنا أن لو عامنا خيبره . فسأل الله تعالى ، فأوحى إليه ، إذا كان الليل فنادهم يجيبوك ، فلما كان الليل ، أشرف على نشز ، ثم نادى ياأهل القرية ، فأجابه مجيب لبيك ياروح الله . فقال ماحالكم وما قصتكم ؟ قال بتنا في عافية ، وأصبحنا في الهاوية. قال وكيف فإك ؟ قال بحبنا الدنيا ، وطاعتنا أهل المساصي . قال وكيف كان حبكم للدنيا ؟ قال حب الصبي لأمه إذا أقبلت فرحنا بها ، وإذا أدبرت حزنا وبكينا عليها · قال فما بال أصحابك الميجيبوني وقال لأنهم ملجمون بلجم من نار ، بأيدى ملائكة غلاظ شداد . قال فكيف أَجبتني أنت من بينهم ؟ قال لأني كنت فيهم ولم أكن منهم ، فلما نزل بهم العذاب أصابني معهم، فأنامعلق على شفير جهنم ، لاأدرى أنجو منهاأم أكبكب فيها . فقال المسيح للحواريين، لأكل خبز الشعير بالملح الجريش، ولبس المسوح، والنوم على المزابل، كنير مع عافية الدنيا و الآخرة وقال أنس (٣) :كانت ناقة رسول الله صلى الله عليه وسلم العضباء لاتسبق. فجاء أعرابي بناقةله فسبقها ، فشق ذلك على المسلمين، فقال صلى الله عليه وسلم ﴿ إِ نَّهُ مَنَى عَلَى اللهِ -أَنْ لاَ يَرْ فَمَ شَيْئًا مِنَ الدُّنْيَا إِلاَّ وَضَعَهُ » وقال عيسي عليه السلام ، من الذي يبني على موج البحر دارا تلكم الدنيا فلا تتخــ ذوها قرارا . وقيل لميسى عليه السلام عامنا عاماواحدا يحبنا الله عليه , قال ابغضوا الدنيا يجبكم الله تعالى .

<sup>(</sup>١) حديث أبي سعيد ان أكثر ماأخاف عليكم ما يخرج الله لكم من بركَّات الارض ـ الحديث: منفق عليه

<sup>(</sup>٢) هديث لانشفاوا قاوبكم بذكر الدنيا، البهتي في الشعب من طريق ابن أبي الدنيا من رواية محمد المن النظير الحادث مربينات

مع ﴾ حديث أنس كانت ناقة رسول الله صلى آلله عليه وسلم العضباء لاتسبق، الحديث : وفيه حق علىالله أن لا يرفع شبئا من الدنيا الاوضعه البخارى.

وقال أبو الدرداء ('' ، قالرسول الله صلى الله عليه وسلم « لَوْ تَعْلَمُونَ مَاأُ ءُلَمُ ۖ لَضَحَكُمُمُ فَلَيلاً وَ لَبِّكَيْتُمْ كَثِيراً وَلَهَانَتْ عَلَيْتُكُمُ الدُّنْيَا وَلَآثَرُ ثُمُ الْآخِرَةَ ، ثم قال أبو الدرداء من قبل نفسه ، لو تعامون ماأعلم ، لخرجتم إلى الصعدات تجـ أرون وتبكون على أنفسكم ، ولتركتم أموالكم لاحارس لها ، ولا راجَع إليها إلا مالابد لكم منه ، ولكن ينيب عن قلوبكم ذكر الآخرة، وحضر هاالأمل ، فصآرت الدنيا أملك بأعمالكم، وصرتم كالذين لا يعلمون فبعضكم شر من البهائم التي لاتدع هواها مخافة مما في عافيته . مالكي لاتحابون ولا تناصحون وأنتم إخوان على دين الله ، مافرق بين أهوائكم إِلاّ خبث سرائركم ، ولو اجتمعتم على البر لتحابيم . مالكم تناصحون في أمر الدنيا ولا تناصحون في أمر الآخرة ، ولا علك أحدكم. النصيحة لمن يحبه ويمينه على أمر آخرته. ماهذا إلامن قلةالإيمان في قلوبكم الوكنتم توقنون بخير الآخرة وشرها كما توقنون، بالدنيا ، لآثرتم طلب الآخرة ، لأنها أملك لأموركم . فإن قِلْم حب العاجلة غالب، فإنا تراكم تدعون العاجلة من الدنيا للآجل منها، تكدوناً نفسكم بالمشقة والاحتراف، في طلب أمر لعلكم لاتدركونه ، فبنس القوم أنهم ، ماحققتم إعانكم عا يعرف به الإِعان البالغ فيكم . فإن كنتم في شك مما جاء به محمد صلى الله عليه وسلم، فاثتونا لنبين لكم ، ولنويكم من النورما تطمئن إليه فلوبكم . والله ماأننم بالمنقوصة عقولكم فنعذركم . إنكم تستبينون صواب الرأى في دنياكم، وتأخذون بالحرم في أموركم مالكم تفرحون باليسير منَ الدنيا تصيبونه ، وتحزنون على البسير منها يفوتكم ، حتى يتبين ذلك في وجوهكم ويظهر على ألسنتكم ، وتسمونها المصائب ، وتقيمون فيها اللَّاثم، وعامتكم فدتركواكثيرا من دينهم ، ثم لايتبين ذلك في وجوهكم ، ولا يتغير حالكم. إني لأرى الله قد تبرأ منكم يلتى بمضكم بعضا بالسرور ، وكلكم يكره أن يستقبل صاحبه بما يكره ،مخافة أن يستقبله صاحبه عثله. فاصطحبتم على الفل، و نست مراعيكم على الدمن ،و تصافيتم على رفض الأجل ا

<sup>(</sup>١) حديث أبي الدردا، لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلا ولكيم كثيرا ولهات عليكم الدنيا ولآثرثم الآخرة الطر الى دون قوله وله انتالخوزاد ولحرجتم الى الصعدات \_ الحديث: وزاد الترمذى وان ماجه من حديث أبي من حديث أبي الفرش وأول الحسديث متفق عليه من حديث أنس وفي أفراد البخاري من حديث عائشة

ولوددت أن الله تعالى أراحنى منكم ، وألحقنى بمن أحب رؤيته ، ولو كان حيا لم يصابركم . فإن كان فيكم خير فقد أسمعتكم ، وإن تطلبوا ماعند الله تجدوه يسيرا ، وبالله أستعين على نفسى وعليكم . وقال عيسى عليه السلام ، يامعشر الحواريين ، ارضوا بدنى الدنيا مع سلامة الدين ، كا رضى أهل الدنيا بدنى الدين مع سلامة الدنيا . وفي معناه قيل أرى رجالا بأدنى الذين قد قنعوا وما أراه رضوا في العيش بالدون فاستغن بالدين عن دنيا الملوك كااس تغنى الماوك بدنياه عن الدين

وقال عيسى عليه السلام، ياطالب الدنيا لنبر، تركاك الدنيا أبر. وقال نبينا صلى الله عليه وسلم (۱) « لَتَأْ تِيْنَكُمْ بَعْدى دُنْيَا تَأْ كُلُ إِيَّانَكُمْ كُلَ قَا كُلُ النَّارُ الْحُطَبَ» وأوحى الله تعالى إلى موسى عليه السلام، باموسى لاتركنن إلى حب الدنيا ، فلن تأتينى بكبيرة هي أشد منها. ومر موسى عليه السلام برجل وهو يبكى، ورجع وهو يبكى. فقال موسى، بارب عبدك يبكى من خافتك. فقال باان عمر ان، لو سال دماغه مع دموع عينيه، ورفع يديه حتى يسقطا، لم أغفر له وهو يحب الدنيا

الآثار: قال على رضى الله عنه ، مَنْ جمع فيه ست خصال ، لم يدع للجنة مطلبا و لاعن النار مهربا . أولها من عرف الله فأطاعه ، وعرف الشيطان فعصاه ، وعرف الحق فاتبعه ، وعرف الباطل فاتقاه ، وعرف الدنيا فرفضها ، وعرف الآخرة فطلبها . وقال الحسن: رحم الله أقواما كانت الدنيا عنده وديمة ، فأدوها إلى من ائتمنهم عليها ، ثم راحوا خفافا . وقال أيضا رحمه ألله ، من نافسك في دينك فنافسه ، ومن نافسك في دنياك فألقها في نحره

وقال لقهان عليه السلام لابنه ، يابنى ، إن الدنيا بحرعمين ، وقد غرق فيه ناس كثير، فلتكن سفينتك فيها تقوى الله عز وجل ، وحشوها الإيمان بالله تعالى ، وشراعها التوكل على الله عز وجل ، لعلك تنجو وما أراك ناجيا . وقال الفضيل ، طالت فكرتى في هذه الآية (إِنَّا جَمَلْناً ما عَلَى اللَّرْضِ زِينَةً لَعَا لِنَبُّلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ، وَإِنَّا كَاعِلُونَ مَا عَلَيْها صَعِيداً جُرُدًا مَا وقال بعض الحكاء ، إنك لن تصبح في شيء من الدنيا ، إلا وقد كان صعيداً جُرُدًا () وقال بعض الحكاء ، إنك لن تصبح في شيء من الدنيا ، إلا وقد كان

<sup>(1)</sup> حديث لتأتينكم بعدى دنياً تأكل إعانكم كما تأكل النار الحطب لم أجد له أصلا

۱۱۰ التكف : ۷ ، ۸

له أهل قبلك ، وسيكون له أهل بعدك وليس لك من الدنيا ، إلا عشاء ليلة وغداء يوم ، فلا تهلك فى أكله ، وصم عن الدنيا ، وأفطر على الآخرة وإن رأس مال الدنيا الهوى ، ورجمها النار . وقيل لبعض الرهبان ، كيف ترى الدهر ؟ قال يخلق الأبدان، ويجددالآمال ويقرب المنية، ويبعدالأمنية . قيل فما حال أهله ؟ قال من ظفر به تعب، ومن فا ته نصب . وفي ذلك قيل

ومن يحمد الدنيا لعيش يسره فسوف لعمرى عن قليل بلومها إذا أدبرت كانت على المرء حسرة وإن أقبلت كانت كثيراً همومها

وقال بعض الحكاء: كانت الدنيا ولم أكن فيها ، وتذهب الدنيا ولا أكون فيها ، فلا أسكن إليها ، فإن عيشها نكد ، وصفوها كدر ، وأهلها مها على وجل ، إما بنعبة زائلة أو بنية نازلة ، أو منية قاضية · وقال بعضهم : من عيب الدنيا أنها لانعطى أحدا ما يستحق لكنها إما أن تزيد وإما أن تنقص . وقال سفيان : أما ترى النهم كأنها مغضوب عليها ، قد وضعت في غير أهلها . وقال أبو سليان الداراني : من طلب الدنيا على المحبة لها ، لم يعط منها شيئا إلا أراد منها الله أراد أكثر . ومن طلب الآخرة على الحبة لها ، لم يعط منها شيئا إلا أراد أكثر . وليس لهذا غاية · وقال رجل لأبي حازم ، أشكو إليك حب الدنيا ، وليست لى بدار . فقال انظر ما آتاكه الله عن وجل منها ، فلا تأخذه إلا من حله ، ولاتضعه إلا في حقه ، ولايضرك حب الدنيا . وإنما قال هذا ، لأنه لو آخذ نفسه بذلك لأتعبه ، حتى يتبرم بالدنيا ، ويطلب الخروج منها . وقال يحي بن معاذ : الدنيا حانوت الشيطان ، فلا تسرق من حانو ته شيئا ، فيجيء في طلبه فيأ خذك . وقال الفضيل . لو كانت الدنيا من ذهب يفني والآخرة من خزف يبق ، لمكان ينبني لنا أن نختار خزفا يبق ، على ذهب يفني . فكف والآخرة من خزف يبق ، لمكان ينبني لنا أن نختار خزفا يبق ، على ذهب يفني . فكف المعبديوم القيامة ، إذا كان معظا الدنيا ، فيقال هذا عظم ماحقر هالله وقال ابن مسعود ، ماأصبح الحدمن الناس إلاوهوضيف ، وماله عارية . فالضيف مرتحل ، والعارية مردودة ، وفي ذلك قبل أحدمن الناس إلاوهوضيف ، وماله عارية . فالضيف مرتحل ، والعارية مردودة ، وفي ذلك قبل أحدمن الناس إلاوهوضيف ، وماله عارية . فالضيف مرتحل ، والعارية مردودة ، وفي ذلك قبل أحدمن الناس إلاوهوضيف ، وماله عارية . فالضيف مرتحل ، والعارية مردودة ، وفي ذلك قبل .

وما المال والأهماون إلا ودائع ولا بد يوما أن ترد الوهانع وزار رابعة أصحابها ، فذكروا الدليا ، فأقبلوا على ذمها ، فقالت اسكتوا عن ذكرها ، فلولا موقعها من قلوبكم ما أكثر من ذكره ، فلولا موقعها من قلوبكم ما أكثر من ذكره ،

وقيل لإبراهيم بن أدم كيف أنت ؟ فقال:

برقع دنيــانا بتمزيق ديننا فطوبی لعبد آثر الله ربه وجاد بدنیـــاه لما یتوقع

وقبل أيضا فيذلك

أرى طالب الدنياوإن طال عمره ونال من الدنيا سرورا وأنعا فاما استوى ماقد بناه تهدما

فلا ديننا ببق ولا ما ترقع

كبأن بني بنيانه فأقاسه وقيل أيضا في ذلك

هب الدنيا تساق إليك عفوا أليس مصير ذاك إلى انتقال وما دنياك إلا مشيل في أظلك ثم آذن بالزوال

وقال لقان لابنه ، يابني ، بع دنياك بآخرتك تربحهما جميما · ولا تبع آخرتك بدنياك تخسرهما جميعاً . وقال مطرف بن الشخير ، لاتنظر إلى خفض عيش الملوك ولين رياشهم ولكن انظر إلى سرعة ظعنهم وسوء منقلبه نم. وقال ابن عباس، إن الله تعالى جعل الدنيا ثلاثة أجزاء حِزَّء للمؤمن،وجزءللمنافق،وجزءللكافر. فالمؤمن يتزود، والمنافق يتزين، والكافر يتمتغ. وقال بعضهم، الدنيا جيفة ، فن أراد منها شيئا فليصبر على معاشرة الكلاب . وفي ذلك قيل

ياخاطب الدنيا إلى نفسها تنح عن خطبتها تسلم إن التي تخطب غدارة قريبة العرس من المأتم

وقال أبو الدرداء ، من هوان الدنيا على الله أنه لا يعصي إلا فيها ، ولا ينال ماعنــــده إلا بتركيا . وفي ذلك قيل

> إذا امتحن الدنيا لبيب تكشفت له عن عدو في ثياب صديق وقيل أيضا

ياراف الليل مسرورا بأوله إن الجوادث قد يطرقن أسحارا بامن يعانق دنيا لابقاء لها يسي ويصبح في دنياه سفارا

أَفْنَى القرون التي كانت منعهة كر الجديدين إقبالا وإدبارا كم قدأ بادت صروف الدهر من ملك قد كان في الدهر نفاعا وضرارا هلا تركت من الدنيا معانقة حتى تمانق فى الفردوس أبكارا إن كنت تبغى جناد الخلد تسكنها فينبغى لك أن لا تأمن النارا

وقال آبو آمامة الباهلي رضى الله عنه ، لما بست محمد صلى الله عليه وسلم ، أتت إبليس جنوده فقالوا ، قد بست نبى وأخرجت أمسة . قال يحبون الدنيا ؟ قالوا نعم . قال لئن كانوا يحبون الدنياما أبالى أن لا يعبدوا الأوثان : وإعما أغدو عليهم وأروح بثلاث ، أخذالمال من غير حقه ، وإنفاقه في غير حقه ، وإمساكه عن حقه . والشركله من هذا نبع . وقال رجل لعلى كرم الله وجهه ، ياأمير المؤمنين ، صف لنا الدنيا . قال وما أصف لك من داز من ضح فيها سقم ، ومن أمن فيها ندم ، ومن افتقر فيها حمزن ، ومن استننى فيها افتان ، في حلالها الحساب : وفي حرامها العقاب ، ومتشابها العتاب . وقيل له ذلك مرة أخرى فقال ، أطول أم أقصر ؟ فقيل قصر ، فقال حلالها حساب ، وحرامها عذاب

وقال مالك بن دينار ، انقوا السحارة ، فإنها تسحر قاوب العاماء ، يمنى الدنيا وقال أبو سليمان الداراني ، إذا كانت الآخرة في القلب ، جاءت الدنيا تزاجما . فإذا كانت الآخرة و القلب ، لم تزاجما الآخرة ، لأن الآخرة كرعة ، والدنيالئيمة ، وهذا تشديد عظيم في القلب ، لم تزاجما الآخرة ، لأن الآخرة كرعة ، والدنيالئيمة ، وهذا تشديد عظيم وترجو أن يكون ماذكره سيار بن الحكم أصح ، إذقال ،الدنياوالآخرة بحتمان في القلب ، فأميا غلب كان الآخرة بعداله وقال مالك بن دينار ، بقدر ما تحزن الدنيا بخرج ها لآخرة من قلبك ، وهذا اقتباس مماقاله على كرم الله وجهه ، حيث قال الدنياوالآخرة ضرتان ، فبقدر ما ترضى إحداها تسخط الأخرى . وقال الحسن ، والله لقد أدركت أقواما كانت الدنيا أهو ن عليهم من التراب الذي تمشون عليه ، ما تقول في رجل آناه الله مالا ، فهو يتصدق منه ، و يصل منه ، أيحسن له أن يتعيش فيه ، يدني يتنعم . فقال لالوكانت له الدنيا كانها منها إلا الكفاف ، و بقدم ذلك ليوم فقره

وقال الفضيل ، لو أن الدنيا بجذافيرها عرضه على حلالا ، لا أحاسب عليها في الآخرة كنت أتقذرها ، كما يتقذر أحدكم الجيفة إذا مربها أن نصيب ثوبه . وقيل ، لما قدم هم رضي الله عنه الشام . فاستقبله أبو عبيدة بن الجراح على ناقة مخطومة بحبل ، فسلم وسأله

يم أتى متزله فلم يرفيه إلاسيفه وترسه ورحله ، فقال له عمر رضي الله عنه ، لو اتخذت متاعا فقال ياأمير المؤمنين ، إن هذا يبلغنا المقيل . وقال سفيان ، خذ من الدنيا لبدنك ، وخذمن الآخرة لقلبك، وقال الحسن، والله لقدعبدت بنو إسرائيل الأصنام بمدعباد تهم الرحمن بحبهم للدنيا وقال وهب . قرأت في بعض الكتب ، الدنيا غنيمة الأكياس ، وغفلة الجهال ، لم يعرفوها حتى خرجوا منها فسألوا الرجعة في يرجعوا . وقال لقيان لابنه ، يابنى ، إنك استدبرت الدنيا من يوم نزلتها ، واستقبلت الآخرة فأنت إلى دار تقرب منها ، أقرب من دار تباعد عنها . وقال سعيد بن مسعود ، إذا رأيت العبد تزداد دنياه ، وتنقص آخرته وهو به راض ، فذلك المغبون ، الذي يلعب بوجهه وهو لا يشعر

وفال عمرو بن العاص على المنبر ، (۱) والله مارأيت قوما قط أرغب فيماكان رسول الله عليه وسلم يزهد فيه منكم . والله مامر برسول الله عليه وسلم ثلاث إلاوالذي عليه أكثر من الذي له . وقال الحسن بعدأن تلا قوله تعالى (فَلاَ تَنُرَ نَكُمُ الحَياةُ الدُّنيَا (١) عليه أكثر من الذي الذي الحقياء ومن هو أعلم بها . إيا كم وما شغل من الدنيا، فإن الدنيا كثيرة الأشغال ، لا يفتح رجل على نفسه باب شغل ، إلا أوشك ذلك الباب أن يفتح عليه عشرة أبواب . وقال أيضا ، مسكين ان آدم ، رضى بدار حلالها حساب ، وحرامها عذاب ، إن أخذه من حرام عذب به . ان آدم بستقل ماله ، ولا يستقل عله ، ويجزع من مصيبته في دنياه .

وكتب الحسن إلى غمر بن عبدالعزيز ،سلام عليك، أمابعد. فكأ نك بآخر من كتب عليه الموت قد مات. فأجابه عمر ، سلام عليك ، كأ نك بالدنيا ولم تكن ، وكأ نك بالآخرة لم تزل. وقال الفضيل بن عياض ، الدخول في الدنيا هين ، ولكن الحروج منها شديد ، وقال بعضهم ، عجبا لمن يعرف أن الموت حق ، كيف يفرح ا وعجبا لمن يعرف أن الما حق كيف يفرح ا وعجبا لمن يعرف أن النار حق كيف يضحك ! وعجبا لمن وعجبا لمن وعجبا لمن يعلم كيف يضحك ! وعجبا لمن وأى تقلب الدنيا بأهلها ، كيف يطمئن إليها ا وعجبا لمن يعلم

<sup>(</sup>١) حديث عمرو بن العامل والله مارأليث قوما قط أرغب فياكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يزهد . فيه منكم نــ الحديث : الحاكم وصححه ورواه أحمد وإن حبان ينحوه .

<sup>(</sup>۱۱) لتيان : ۲۳

أن القدر حق ، كيف ينصب! وقدم على معاوية رضى الله عنه رجل من نجران ، عمره مائتاسنة . فسأله عن الدنيا كيف وجدها؟ فقال سنيات بلاء ، وسنيات رخاه يوم فيوم وليلة فليلة يولد ولد ، ويهلك هالك . فلولا المولود لبادا الخلق ، ولولا المالك ضافت الدنيا بمن فيها . فقال الهسل ماشئت . قال : عمر مضى فترده ، أو أجل حضر فتدفعه ، قال لاأملك ذلك ، قال لا حاجة لى إليك وقال داود الطائى رحمه الله ، ياابن آدم ، فرحت ببلوغ أملك ، وإعا بلغته بانقضاه أجلك . ثم سوفت بعملك ، كأن منفعته لغيرك وقال بشر ، من سأل الله الدنيا فإ عايساً له طول الوقوف بين يديه . وقال أبو حازم ، ما في الدنيا شيء يسرك ، إلا وقد ألصق الله إليه شيئا يسوءك . وقال الحسن : لا تخرج نفس ابن آدم من الدنيا إلا مجسمات ثلاث ، أنه لم يشبع مما جمع ، ولم يدرك ما أمل ، ولم يحسن الزاد لما يقدم عليه . وقبل لبعض العباد ، قف نلت الغنى . فقال إعانال الغنى من عتق من رق الدنيا .

وقال أبو سليان: لا يصبر عن شهوات الدنيا، إلا من كان فى قلبه ما يشغله بالآخرة وقال مالك بن دينار، اصطلحنا على حب الدنيا، فلا يأمر بعضنا بعضا، ولا ينهى بعضا، ولا يدعنا الله على هذا، فليت شعرى أى عذاب الله ينزل علينا. وقال أبو طزم، يسير الدنيا يشغل عن كمير الآخرة. وقال الحسن، أهينوا الدنيا، فوالله ماهى لأصد بأهنأ منها لمن أهانها. وقال أيضا، إذا أراد الله بعبد خيرا، أعطاه من الدنياعطية، تم يحسك فإذا نقدأعاد عليه. وإذا هان عليه عبد، بسط له الدنيا بسطا. وكان بعضهم يقول فى دعائه فإذا نقدأعاد عليه. وإذا هان عليه عبد، بسط له الدنيا بسطا. وكان بعضهم يقول فى دعائه يأمسك السهاء أن تقع على الأرض إلا بإذنك، أمسك الدنيا عنى، وقال محمد بن المنكلير، أرأيت لوأن رجلا صام الدهر لا يقطر، وقام الليل لا ينام، وتصدق بماله، وجاهد فى عينه أرأيت لوان رجلا صام الدهر لا يقطر، في أنه يؤتى به يوم القيامة، فيقال إن هذا عظم فى عينه ما صغره الله، وصغر فى عينه ما عظمه الله، كيف ترى يكون حاله؟ فن منا ليس هكذا ؟ الدنيا عظيمة عنده ، مع ما اقترفنا من الذنوب والخطايا

وقال أبو حازم ، اشتدت مؤنة الدنيا والآخرة ، فأما مؤنة الآخرة فإنك لا تجد عليها المؤلفة الآخرة فإنك لا تجد عليها المؤلفة وأمامؤ بقالدنيا، فإنك لا تضرب يبدل إلى شيءمنها ، إلا وجدت فاجر المسبقك إليه ،

وقال أبوهر يرة الدنيامو قوفة بين السهاء والأرض ،كالشن البالى ، تنادى ربه امنذ خلقها إلى يوم يفنيها ، يارب ، يارب ، لم تبغضنى ؟ فيقول لها اسكتى يالاشىء . وقال عبد الله بن المبارك حب الدنيا ، والذنوب فى القلب قد احتوشته ؟ فتى بصل الخير إليه ؟ وقال وهب بن منبه من فرح قلبه بشىء من الدنيا ، فقد أخطأ الحكمة . ومن جمل شهو ته تحت قدميه ، فرق الشيطان من ظله . ومن غلب علمه هواه ، فهو الغالب . وقيل لبشر ،مات فلان . فقال جمع الدنيا وذهب إلى الآخرة ضبع نفسه . قيل له إنه كان يفعل ويفعل ، وذكروا أبوابا من البر ، فقال وما ينفع هذا وهو يجمع الدنيا ؟

وقال بعضهم ، الدنيا تبغض إلينا نفسها ، ونحن نحبها . فكيف لو تحببت إلينا . وقيل طحكيم ، الدنيالمن هي ؟ قال لمن تركها . فقيل الآخرة لمن هي ؟ قال لمن طلبها . وقال حكيم ، الدنيا دار خراب ، وأخرب منها قلب من يسرها . والجنة دارعمران ، وأعمر منها قلب من يطلبها. وقال الجنيد . كان الشافعي ورحمه الله عمن المريدين الناطقين بلسان الحق في الدنيا ، وعظ أخاله في الله وخوفه بالله ، مقال ياأخي ، إن الدنيادحض مزلة ،ودار مذلة، عمر أنها إلى الخراب صائر ، وساكنها إلى القيور زائر . شملها على الفرقة موقوف ، وغناها إلى الفقر مصروف الإ كثار فيها إعسار ،والإعسار فيها يسار، فافزع الى الله، وارض برزق الله لا تنسلف من دار فنائك إلى دار بقائك ، فإن عيشك في زائل، وجدار مائل أكثر من عملك ، وأقصر من أملك وقال ابراهيم بن أدم لرجل: أدرم في المنام أحب إليك أم دينار في اليقظة ؟ فقال دينار في اليقظة . فقال كذبت ، لأن الذي تحبه في الدنيا ، كأنك تحبه في المنام . والذي لاتحبه في الآخرة ، كأنك لاتحبه في اليقظة . وعن اسماعيل من عياش قال : كان أصحابنا يستمون الدنيا خنزيرة ، فيقولون إليك عنا ياخنزيرة . فلو وجدوا لها إسها أقبح من هذا لسموها. • . وقال كمب ، لتَحببن إليكم الدنيا حتى تعبدوها وأهلها . وقال بحيبن معاذالرازى ، رحمهالله المقلاء ثلاثة ، من ترك الدنيا قبل أن تنركه ، و بني قبره قبل أن يدخله ، وأرضى خالقه قبل أن يلقاه . وقال أيضا ، الدنيا بلغ من شؤمها أن تمنيك لما يلهبك عن طاعة الله ، فكيف الوقوع فيها . وقال بكر بن عبد الله ، من أراد أن يستنى عن الدنيا بالدنيا كان كمطني الناد

بالتبن . وقال بندار ، إذا رأيت أبناء الدنيا يتكلمون في الزهند ، فاعلم أنهم فيسخرةالشيطان

؛ وقال أيضا من أقبل على الدنيا أحرقته نيرانها ، يعنى الحرص ، حتى يصير رمادا . ومن أقبل على الله عز وجل ، على الآخرة صفته بنيرانها ، فصار سبيكة ذهب ينتفع به · ومن أقبل على الله عز وجل ، أحرقته نيران التوحيد ، فصار جوهما لأحدلقيمته

وقال على كرم الله وجهه ، إنما الدنيا ستة أشياء ، مطعوم ، ومشروب ، وملبوس ، ومركوب ، ومشروب ، وأشرف ومركوب ، ومنكوح ، ومشموم . فأشرف المطعومات العسل ، وهو مذقة ذباب . وأشرف المشروبات الماء ، ويستوى فيه البر والفاجر . وأشرف الملبوسات الحرير ، وهو نسج دودة وأشرف المركوبات الفرس ، وعليه يقتل الرجال . وأشرف المنكوحات المرأة ، وهى مبال في مبال وأشرف المشمومات المسك ، وهو دم وإن المرأة لتزين أحسن شيء منها ، ويراد أقبح شيء منها . وأشرف المشمومات المسك ، وهو دم

## بسيان المواعظ في ذم الدنيا وصفتها

قال بعضهم ، باآيهاالناس اعملوا على مهل ، وكوبوا من الله على وجل ، ولا تستروا بالأمل ونسيان الأجل ، ولا ركنوا إلى الدنيا فإنها غدّارة خدّاعة ، قد ترخرفت لكم بغرورها وفتنتكم بأمانيها ، وترينت لخطابها ، فأصبحت كالعروس المجلية ، العيون إليها ناظرة ، والقلوب عليها عاكفة ، والنفوس لها عاشقة . فكم من عاشق لها قتلت ، ومطمئن إليها خذلت . فانظروا إليها بعين الحقيقة ، فإنها دار كثير بوائقها ، ودمها خالقها ، جديدها يلى وملكها يفنى ، وعزيزها بدل ، وكثيرها يقل ، ودها عوت ، وخيرها يفوت. فاستيقظوا وملكها يفنى ، وعزيزها بدل ، وكثيرها يقل ، ودها عوت ، وخيرها فوت. فاستيقظوا على الدواء من دليل ؟ أو هل إلى الطبيب من سبيل ؟ فتدى لك الأطباء ، ولا يرجى لك على الدواء من دليل ؟ أو هل إلى الطبيب من سبيل ؟ فتدى لك الأطباء ، ولا يرجى لك ولا يعرف جيرانه . وعرف عند ذلك جبينك ، وتتابع أيناك ، وثبت يقيتك ، وطمحت بقونك ، وصدقت ظنو نك ، وتلجلج لسائلك ، ويكي إحقوا المصاف في المناف فلا ينطلق . ثم حل به المناف فلا ينطلق . ثم حل به القضاء ، والمترف فالان على المائد ، فالجمع عند ذلك به المناف فلا ينطلق . ثم حل به المناف فلا ينطلق . ثم على السائلة فلان يقتدع عند ذلك به خلاله المناف فلا ينطلق . ثم حل به المناف فلا ينطلق . ثم على السائلة فلا ينطلق . ثم حل به المناف فلا ينطلق . ثم على السائلة ، فالهم عند ذلك به المناف فلا ينطلق . ثم على السائلة ، فالهم عند ذلك به المناف فلا ينطلق . ثم عرج بها إلى الساء ، فاجتمع عند ذلك به المناف القضاء ، والمناف فلا ينطلق . ثم عرج بها إلى الساء ، فاجتمع عند ذلك به المناف المناف فلا ينطلق . ثم عرج بها إلى الساء ، فاجتمع عند ذلك به المناف المناف فلا ينطلق . ثم عرج بها إلى الساء ، فاجتمع عند ذلك به المناف ال

إخوانك ، وأحضرت أكفانك فغسلوك ، وكفنوك ، فانقطع عوادك ، واستراح حسادك وانصرف أهلك إلى مالك ، وبقيت مرتهنا بأعمالك

وقال بعضهم لبعض الملوك، إن أحق الناس بذم الدنياوقلاها من بسط له فيها ، وأعطى حاجته منها ، لأنه يتوقع آفة تندو عُلَيْ ماله فتيجتاحه ، أو على جمعه فتفرقه ، أو تأتى سلطانه فتهدمه من القواعد، أو تدب إلى جسمه فنسقمه ، أو تفجمه بشيء هو ضنين به بين أحبابه فالدنيا أحق بالذم ، هي الآخذة ماتعطي . الراجعة فما تهب . بينا هي تضحك صاحبها ، إذ أضحكت منه غيره . وبينا هي تبكي له ، إذ أبكت عليه . وبينا هي تبسط كفها بالإعطاء، إذ بسطتها بالاسترداد . فتعقدالتأج على رأس صاحبها اليوم، وتعفره بالتراب غدا. سواء عليها ذهاب ماذهب، وبقاء مابق، تجد في الباقي من الذاهب خلفا، وترضى بكل من كل مدلا : وكتب الحسن البصري ، إلى عمر بن عبد العزيز ؛ أما بمد ، فإن الدنيا دار ظمن ليست بدار إقامة، وإنما أنزل آدم عليه السلام من الجنة إليهاعقوبة ، فاحذرها ياأمير المؤمنين، فإن الزادمنها تركها، والغني منها فقرها. لها في كل حين قتيل، تذل من أعزها ، وتفقر من جمعها . هي كالسم يأكله من لايمرفه ،وفيه حتفه .فكن فيها كالمداوى جراحه ، بحتمي قليلا ، مخافة مايكره طويلا . ويصبر على شدة الدواء ، مخافة طول الداء. فاحذر هذه الدار الغدارة ، الختالة الخداعة ، التي قد تزينت مخدعها ، وفتنت بغرورها ، مرحلت بآمالها ،وسوفت بخطابها، فأصبحت كالمروس المجلية ،العيون إليها ناظرة ،والقلوب عليها والهــة، والنفوس لها عاشقة . وهي لأزواجها كلهم قالية · فلا الباقي بالماضي معتبر ، ولا الآخر بالأول مزدجر، ولا المارف بالله عز وجل حين أخبره عنها مدكر . فعاشق لها قد ظفر منها بحاجته فاغتر وطغي ، ونسي المعاد ، فشغل فيها لبه ، حتى زلت به قدمه ، فعظمت ندامته ، وكثرت حسرته ، واجتمعت عليه سكرات الموت وتألمه ، وحسرات الفوت بفصته . وراغب فيها لم يدرك منها ماطلب ، ولم يروح نفسه من التعب ، فخرج بغير زاد، وقدم على غير مهادٍ ، فإحذرها ياأمير المؤمنين ، وكن أسرماتكون فيها ، أحـــذر ماتكون لها ، فإن ضاحب الدنيا كلا اطمأن منها إلى سرور أشخصته إلى مكروم ، السار في أهلها غار ۽ والنافع فيها غدار ضار . وقدو صل الريخ إصنها بالبلاد، وجمل البقاء فيها إلى فناء .

فسرورها مشوب بالأحزات ، لا يرجع منها ماولي وأدبر ، ولا يدري ماهوآت ، فينتظر . أمانيها كاذبة ، وآمالها باطلة ، وصفُّوها كدر ، وعيشها نكد ،وابن آدم فيها على خطر ، إن عقل ونظر . فهو من النماء على خطر ، ومن البلاء على حذر . فلو كان الخالق لم يخبر عنها خبراً ، ولم يضرب لها مثلاً ، لكانت الدنيا قــد أيقظت النائم ، ونبهت الغافل فَكَيْفُ وَقَدْ جَاءَ مِنَ اللَّهُ عَزْ وَجُلَّ عَنْهَا زَاجِرٍ ، وَفَيَّا وَاعْظُ ، فَالْهَا عَنْدَ الله جَلّ ثناؤُه قدر وما نظر إليها منذ خلقها (١) . ولقد عرضت على نبيك صلى الله عليه وسلم بمفاتيحها وخزائنها لاينقصه ذلك عند الله جناح بموضة ، فأبي أن يقبلها ، إذكره أن يخالف على الله أمره ، أويحب ماأ بغضه خالقه ، أو يرفع ماوضع مليكه . فزواها عن الصالحين اختبارا ، وبسطها لأعدائه اغتراراً ، فيظن المغرور بها ، المقتدر عليها ، أنه أكرم بها ، ونسى ماصنح الله عزوجل بمحمد صلى الله عليه وسلم ، (٢) حين شد الحجر على بطنه ، ولقد جاءت الرواية عنه عن ربه عز وجل ، أنه قال لموسى عليه السلام ، إذا رأيت الغني مقبلا ، فقل ذنب عجلت عقوبته. وإذاراً يت الفقر مقبلا، فقل مرحبا بشمار الصالحين. وإنشئت اقتديت بصاحب الروح والكلمة ، عيسى من مريم عليه السلام ، فإنه كان يقول ، إدامي الجوع ، وشعاري الخوف ، ولباسي الصوف ، وصلائي في الشتاء مشارق الشمس ، وسراجي القمر ، ودابتي رجلای ، وطعای وفا کهتی ماأنبتت الأرض ، أبیت ولیس لی شیء ، وأصبح ولیس الله شيء. وليس على الأرض أحد أغنى منى . وقال وهب بن منبه ، لما بعث الله عز وجل موسى وهرون عليهما السلام إلى فرعون ، قال لابرو عنكما لباسه الذي لبس من الدنيا، فإن ناصيته بيدى ، ليس ينطق ، ولا يطرف ، ولا يتنفس إلا بإذني ولا يعجبنكما ما عتم به منها فإنما هي زهرة الحياة الدنيا ، وزينة المترفين · فلوشئت أن أزينكما بزبنة من الدنيا ، يعرف

<sup>(</sup>۱) حديث الحموز و كتب به الى عمر بن عبد العزيز عرضت أى الدنيا على نبيك صلى الله عليه وسلم عفانيحها وخزائنها \_ الحديث : ابن أبى الدنيا هكذا مرسلا ورواه أحمد والطبراني متصلا مسحديث أبي مو يهبة في أثناه حديث فيه الى قداً عظيت غزائن الدتيا والخلائم الجنة \_ الحديث: وسنده مجيح والمترمدي من حديث أبي المامة عرض على وبي ليجعل لي بطعاء مكم ذهبا الحديث و وسنده مسلا في شده الحجو على بطنه : ابن أبي الدنيا أيضا هكذا والمبخاري من حديث أنس و فعنا و لله عن مرسلا في شده الحجود فرفع رسول الله صلى الله عليه وسلم عن حجرين و قال حديث غريب

فرعون حين براها أن قدرته تعجز عما أو تيتها ، لفعلت . ولكنى أرغب بكا عن ذلك ، فأزوى ذلك عنكما ، وكذلك أفعل بأوليائي ، إنى لأذوده عن نعيمها ، كايدود الراعى الشفيق غنمه عن مراتع الهلكة ، وإنى لأجنبهم ملاذها ، كا يجنب الراعى الشفيق إبله عن منازل الغرة . وما ذاك لهوانهم على ، ولكن ليستكملوا نصيبهم من كرامتى سالما موفرا . إنما يتزين لى أوليائي بالذل ، والخوف ، والخضوع ، والتقوى تنبت فى قلوبهم ، وتظهر على أجساده ، فهى ثيابهم التى يلبسون ، ودثاره الذى يظهرون ، وضميرهم الذب يستشعرون ، ومجاتهم التى بها يفوزون ، ورجاؤهم الذى إياه يأملون ، وعده الذى به يفخرون وسماهم التى بها يعرفون و فإذا لقيتهم فاخفض لهم جناحك ، وذلل لهم قلبك ولسانك . واعلم أنه من أخاف لى وليا فقد بارزنى بالمحاربة ، ثم أنا الثائر له يوم القيامة .

وخطب على كرم الله وجهه يوما خطبة ، فقال فيها ، اعلموا أنكم ميتون ، ومبعوثون من بعد الموت ، وموقوفون على أعمالكم ، ومجزيون بها · فلا تغر نكم الحياة الدنيا ، فإنها بالبلاء محفوفة ، وبالفناء معروفة ، وبالفدر موصوفة · وكلمافها إلى زوال ، وهي بين أهلها دول وسجال . لاتدوم أحوالها ، ولا يسلم من شرها نزالها . بينا أهلهامها في رخاء وسرور إذا هم منها في بلاء وغرور . أحوال مختلفة ، وتارات منصرفة ،الميش فيهامذموم ، والرخاه فيها لايدوم ، وإنا أهلها فيها أغراض مستهدفة . ترميهم بسهامها ، وتقصيهم بحمامها، وكل حقيه فيها مقدور ، وحظه فيها موفور . واعلموا عباد الله أنكم وما أنتم فيه من هذه الدنيا على سبيل من قد مضى عن كان أطول منكم أعمارا ، وأشد منكر بطشا ، وأعمر ديارا ، وأبعد على أصبحت أصواتهم هامدة خامدة من بعد طول تقلبها ، وأجساده بالنة ، وديارهم على موروشها خاوية ، وآثارهم عافية ، واستبدلوا بالقصور المشيدة والسرر والنمارق المهدة ، الصخور والأحجار المسندة ، في القبور اللاطئة الملحدة ، فعلها مقترب ، وساكمها مترب بين أهل عمارة موحشين ، وأهل محلة متشاغلين ، لايستأنسون بالعمران ، ولا يتواصلون بين أهل عمارة موحشين ، وأهل محلة متشاغلين ، لايستأنسون بالعمران ، ولا يتواصلون بينهم تواصل ، وقد طعنهم بكانكانه البلاء في أكاتهم الجناد و النارى ، وأصبحوا في مايينهم من قرب المكان والجواد ، ودور الدار . وكف بالمكان بينهم تواصل ، وقد طعنهم بكانكانه البلاء في أكاتهم الجناد و الثرى ، وأصبحوا

بعد الحياة أموانًا ، وبعد نضارة العيش رفاتًا ، فجع بهم الأحماب ، وسكنوا تحت التراب وظمنوا فليس لهم إياب ، هيهات هيهات (كَلاَّ إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِن وَرَا نِهِمْ بَرْزَخ " إِلَى يَوْمِ مُ يُبْعَثُونَ (١٠) فكأن قد صرتم إلى ماصاروا إليه ، من البلا والوحدة في دار المثوى وارتهنتم في ذلك المضجع ، رضمكم ذلك المستودع ، فكيف بكم لوعاينتم الأمور ، وبعثرت القبور، وحصل مافي الصدور، وأوقفتم للتحصيل، بين يدى الملك الجليل. فطارت القلوب لإِشفافها من سالف الذنوب، وهتكت عنكم الحجب والأستار، وظهرت منكم العيوب والأسرار ، هنالك تجزى كل نفس بما كسبت . إن الله عز وجل يقول ( لِيَجْزَىَ الَّذَنَ أَسَاؤُا عَا عَمِلُوا وَ يَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى (٢) وقال تعالى ( وَوُضِعَ ٱلْكَيَّابُ فَتَرَى الْلَجْرِ مِينَ مُشْفَقِينَ مِمَّا فِيهِ (٣) ) الآية جملنا الله وإياكم عاملين بكتابه ، متبعين لأوليائه حتى محلنا وإياكم دار المقامة من فضله ، إنه حميد مجيد . وقال بعض الحكاء ، الأيامسهام والناس أغراض، والدهر برميك كل يوم بسهامه، ويخترمك بلياليه وأيامه ، حتى بستغرق جميع أجزائك . فكيف بقاء سلامتك ، مع وقوع الأبام بك ، وسرعة الليالي. في بدنك لوكشف لك عما أحدثت الأيام فيك من النقص ، لاستوحشت من كل يوم يأتن عليك واستثقلت ممر الساعات بك. ولكن تدبير الله فوق تدبير الاعتبار، وبالساوعن غوائل الدنيا وجــد طعم لذاتها ، وإنها لأمر ٌ من العلقم إذا عجنها الحـكيم . وقد أعيت الواصف لعيوبها ـ يظ هرأ فعالها ،وما تأتى بهمن العجائب ، أكثر مما يحيطبه الواعظ، اللهم أرشدنا إلى الصواب وقال بمض الحكاء ، وقد استوصف الدنيا وقدر بقائها فقال ، الدنيا وقتك الذي يرجع إليك فيه طرفك ، لأن ما مضي عنك فقد فاتك إدراكه ، ومالم يأت فلا علم لك به . والذُّهر يوم مقبل تنماه ليلته ، وتطويه ساعاته ، وأحداثه تتوالى على الإنسان بالتنبيير والنقصان والدهر مـوكل بتشتيت الجماعات ، وانخرام الشمل ، وتنقل الدول.. والأمل طويل ، والعمر قصير، وإلى الله تصير الأمور: وخطب عمر بن عبد العزيز رحمة الله عليه فقال باأيها الناس ، إنكم خلقتم لأمر إنكنم تصدقون به فإنكم حمقي ، وإن كنيم تكاذبون به فَإِنَّكُمْ هَلَكُي. إنما خلقتم للا بد ، ولكنكم من دار إلى دار تنقاون عباد الله ، إنكم الكون : ١٠٠٠ (٢) النجم: ١٠١ الكوف : ٥٤ في داركم فيهامن طعامكم غصص ، ومن شرابكم شرق ، لا تصفو لكم نعمة تسرونها إلاّ بفراق أخرى تكرهون فراقها فاعملو الماأ تتم صائرون إليه، وخالدون فيه ثم غلبه البكاءو نزل وقال على كرم الله وجهه في خطبته، أوصيكم بتقوى الله، والترك للدنيا التاركة لكم وإن كنتم لا تحبون تركها ، المبلية أجسامكم ، وأنتم تريدون تجديدها . فإنما مثلكم ومثلها كمثل قوم في سفر ، سلمكوا طريقا وكأنهم قد قطموه ، وأفضوا إلى علم فكأنهم بلغوه . وكم عسى أن يجرى المجرى حتى ينتهى إلى الغاية ، وكم عسى أن يبق من له يوم في الدنياوطالب حثيث بطلبه حتى يفارقها. فلاتجزعو البؤسهاو ضرائها فإنه إلى انقطاع ،ولا تفرحوا بمتاعها ونعماتها فإنه إلى زوال . عجبت لطالب الدنيا والموت بطلبه ، وغافل وليس بمنفول عنه وقال محمد بن الحسين ، لماعلم أهل الفضل والعلم والمعرفة والأدبأن الله عز وجل قد أهان الدنيا ، وأنه لم يرضها لأوليائه ، وأنها عنده حقـيرة قليلة ، وأنرسول اللهصلي الله عليه وسلم زهدفيها ، وحذراً صحابه من فتنتها ، أكلو امنها قصدا ، وقدمو افضلا وأخذوا منها مايكني ، وتركوا ما يلهي . لبسوا من الثياب ما ستر العورة ، وأكلوا من الطعام أدناه مماسدالجوعة ، ونظروا إلى الدنيا بعين أنها مانية ، و إلى الآخرة أنهاباقية ، فتزودوا من الدنيا كزادال اكب، فخربوا الدنيا، وعمروابهاالآخرة ونظرواإلى الآخرة بقلوبهم، فعلمواأنهم سينظرون إليها يأعينهم ، فارتجلوا أليها بقلوبهم ، لماعلمو اأنهم سير تحلون إليها بأبدانهم . تعبو ا قليلا ،وتنعموا طويلا. كل ذلك بتوفيق مولاهم الكريم، أحبوا ما أحب لهم وكرهوا ماكره لهم

## بسيان

#### صفة الدنيا بالأمثلة

اعلم أن الدنيا سريعة الفئاء، قريبة الانقضاء، تعد بالبقاء، ثم تخلف في الوفاء. تنظر إليها فتراها ساكنة مستقرة، وهي سائرة سيرا عنيفا، ومرتحلة ارتحالا سريما. ولـكن الناظر إليها قد لا يحس بحركتها وفيطمئن إليها. وإنما يحس عند انقضاها

ومثالها الظل ، فإنه متحرك كن متحرك في الحقيقة ، ساكن في الظاهر ، لا تدرك حركته بالبصر الظاهر ، بل بالبصيرة الباطنة ، ولما ذكر بالدنيا عندالحسن البصري وحدالله، أنشدوقال:

أحلام نوم أوكظل زائل إن اللبيب عثلها لايخدع وكان الحسن بن على بن أبى طالب كرم الله وجهه، يتمثل كثيرا ويقول بأهل لذات دنيا لابقاء لها إن اغترارا بظل زائل حق

وقيل إن هذا من قوله

ويقال أن أعرابيا نزل بقوم، فقدموا إليه طعاما، فأكل، ثم قام إلى ظل خيمة لهم فنام هناك، فاقتلعوا الخيمة، فأصابته الشمس، فانتبه فقام وهو يقول ألا إنحا الدنياكظل ثنية ولا بديوما أن ظلكزائل

وكذلك قيل

وإن امرأ دنياه أكرهه لستمسك منها محبل غرور

مثال آخر للدنيا ، من حيث التغرير بخيالاتها ، ثم الإفلاس منها بعد إفلاتها تشبه خيالات المنام ، وأضغاث الأحلام . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (1) « الدنيا حُلْمٌ وَأَهْلُهَا عَلَيْهَا مُجَازَوْنَ وَمُعَاقَبُونَ » وقال يو نسبن عبيد ، ما شبهت نفسى في الدنيا إلا كرجل نام ، فرأى في منامه ما يكره وما يحب . فينما هو كذلك إذ انتبه . فكذلك الناس نيام ، فإذا ما توا انتبهوا ، فإذا ليس بأيديهم شيء مماركنوا إليه ، وفرحوا به .

وقيل لبعض الحكاء ، أى شىء أشبه بالدنياً ، قال أحلام النائم مثال آخر للدنيا ، في عداوتها لأهلها ، وإهلاكها لبنيها

اعلم أن طبع الدنيا التلطف في الاستدراج أولا ، والتوصل إلى الإهلاك آخرا . وهي كامرأة تتزين للخطاب ، حتى إذا نكحتهم ذبحتهم . وقد روى أن عيسى عليه السلام كوشف بالدنيا ، فرآها في صورة مجوز هماء ، عليها من كل زينة ، فقال لهما كم تزوجت قالت لا أحصيهم ، قال فكهم مات عنك أم كلهم طلقك ؟ قالت بل كلهم قتلت . فقال عيسى عليه السلام ، بؤسالا زواجك الباقين ، كيف لا يعتبرون بأزواجك الماضين ! كيف تهلكينهم واحدا بعد وأحد ، ولا يبكو نون منك على حذر ا

<sup>(</sup>١) حديث الدنيا حلم وأهلها عليها مجازون ومعاقبون : لم أجد له أصلا

مثال آخر للدلياء في مخالفة ظاهرها لباطنها .

أعلم أن الدنيامزينة الظواهر، قبيحة السرائر. وهي شبه عجوز مثرينة، تخدع الناس بظاهرها، فإذا وقفواعلى باطنها، وكشفو االقناع عن وجهها، عمل لهم قبائحها ، فندموا على اتباعها ، وخجاوا من ضعف عقولهم في الاغترار بظاهرها. وقال الملاء بن زياد ، رأيت في المنام عجو زاكبيرة ، متعصبة الجلد ، عليه امن كل زينة الدنيا ، والناس عكوف عليه امعجبون، ينظر وذ إليها. فحثت و نظرت وتعجبت من نظرهم إليها ، وإقبالهم عليها . فقلت لها ويلك من أنت ؟ قالت أوما تعرفني؟ قلت لا أدرى من أنت ، قالت أنا الدنيا . قلت أعو ذبالله من شرك . قالت إن أحببت أن تعاذ من شرى فابغض الدرهم . وقال أبو بكر بن عياش ، رأيت الدنيا في النوم عجوزا مشوهة شمطاء ، تصفق بيديها ، وخلفها خلق يتبعونها بصفقون ويرقصون . فلما كانت محذائي ، أقبلت على فقالت ، لوظفرت بك لصنعت بك مثل ما صنعت بهؤلاء . ثم بكي أبو بكر وقال ، رأيت هذا قبل أن أقدم إلى بنداد . وقال الفضيل بن عياض ، قال ابن عباس ، يؤتى بالدنيايوم القيامة في صورة عجو زشمطاء زرقاء ، أنيابها بادية ، مشوه خلقها فتشرف على الخلائق، فيقال لهم أنمر فون هذه ؟ فيقولون نموذ بالله من معرفة هذه فيقال هذه الدنيا التي تناحرتم عليها ، بها تقاطعتم الأرحام ، وبها تحاسدتم وتباغضتم واغتررتم. ثم يقذف بها في جهنم ، فتنادى أى رب ، أين أتباعى وأشياعى ؟ فيقول الله عز وجل ، أَلْحَقُوا بِهَا أَتْبَاعُهَا وأَشْيَاعُهَا · وقال الفضيل ، بلغني أن رجلًا عرج بروحه ، فإذا امرأة على قارعة الطريق، علمهامن كل زينة من الحلى والثياب، وإذا لا يمر مها أحدا إلا جرحته فإذا هي أدرت كانت أحسن شيء رآه الناس ، وإذاهي أقبلت كانت أقبح شيءرآه الناس عجوزا شمطاء ، زرقاء عمشاء .قال فقلت أعوذ بالله منك . قالت لا والله ، لا يعيـذك الله منى حتى تبغض الدره . قال فقلت من أنت ؟ قالت أنا الدنيا

مثال آخر للدنيا وعبور الإنسان بها

اعلم أن الأحوال ثلاثة ، حالة لم تكن فيها شِيئا ، وهي مافبل وجودك إلى الازل . وحالة تكون فيها مشاهدا للدنيا ، وهي مابعد موتك إلى الأبد وحالة متوسطة ببن الأبد والأزل ، وهي أيام حياتك في الدنيا . فانظر إلى مقدار طولها ، وانسبه إلى طرفي الأزل

والأبد، حتى تدلم أنه أقل من منزل قصير، في سفر بعيد. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم الم منالى وَ لِله أَيْا وَ إِنَّا مَثْلِى وَمَثْلُ الدُّيْا كَمْلُ رَا كِب سَارَ فِي يَوْ مِصَائِفِي فَرُفِعَتْ لَهُ شَجَرَةٌ فَقَالَ تَحْتَ ظِلَّم سَاعَةً ثُمَّ رَاحَ وَثَرَكَها ، ومن رأى الدنيا بهذه الدين لم يركن إليها ولم يبال كيف انقضت أياعه، في ضر وضيق، أو في سعة ورفاهية. بل لا يبني لبنة على لبنة ، ولا قصبة على قصبة وفي رسول الله صلى الله عليه وسلم (١)، وما وضع لبنة على لبنة ، ولا قصبة على قصبة الله ورأى بعض الصحابة يبني بيتا من جص ، فقال أرى الأمر أعجل من هذا ، وأنكر ذلك وإلى هذا أشار عيسى عليه السلام حيث قال ، الدنيا قنطرة فاعبروها ولا تعمروها. وهو وإلى هذا أشار عيسى عليه السلام حيث قال ، الدنيا قنطرة فاعبروها ولا تعمروها. وهو مثال واضح، فإن الحياة الدنيا معروة. فن الناس من قطع نصف القنطرة ، ومنهم من قطع ثلثها ، ومنهم من لم ببق له إلا خطوة واحدة وهو غافل عنها . وكيفاكان فلا بدله من المبور والبناء على القنطرة ، و تربينها بأصناف الزينة ، وأنت عابر عليها ، غاية الجهل والخذلان من مثال آخر للدنيا في لين موردها ، وخشونة مصدرها

اعلم أن أو الل الدنيا تبدوهينة لينة ، يظن الخائص فيها أن حلاوة خفضها كحلاوة الخوض فيها ، وهيهات . فإن الخوض في الدنيا سهل ، والخروج منهامع السلامة شديد . وقد كتب على رضى الله عنه ، إلى سلمان الفارسي عنا لهافقال ، مثل الدنيا مثل الحية ، لين مسها ، ويقتل سمها . فأعرض عما يعجبك منها . وضع عنك همومها ، عاأ يقنت من فراقها وكن أسر ما تكون فيها ، أحذرما تكون لها . فإن صاحبها كلااطمأن منها إلى سروراً شخصه عنه مكروه والسلام

<sup>(</sup>۱) حدیث مالی وللدنیا ایما مثلی ومثل الدنیا کمثل را کب \_ الحدیث : الترمذی وابن ماجه والحاکم من حدیث ابن عباس حدیث ابن مسعود بنحوه ورواه أحمد والحاکم وصححه من حدیث ابن عباس

ر ( ٢ ) حديث ما وضع لمبة على لبنة ما الحديث : ابن حبان في الثقات وللطبراني في الأوسط من حديث عائشة بسند ضعف من سأل عني أوسره أن ينظر إلى فلينظر إلى أشعث شاحب مشمر لم يضع لمنة على لمنة ما الحديث ؟

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> جَدَيْتُ رُأَى بِعَضَ أَصِحَابِهُ لِيهِ مِن جَسِ فقال أرى الأمر، أعجل من هذا : أبو دَاود والترمذي

مثال آخر للدنيا ، في تمذر الخلاص من تبعتها بعد الخوض فيها

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) ه إنّا مَثَلُ صاحب الدُّنيا كَاللَّاشِي في الله هل مَن يَسْتَطِيعُ اللّذِي عَشِي في الله أن لا تَبْتَلَ قَدَماهُ » وهذا يعر فك جهالة قوم ظنو اأنهم بخوضون في نعيم الدنيا بأبدانهم ، وقاويهم منها مطهرة ، وعلائقها عن بواطنهم منقطعة ، وذلك مكيدة من الشيطان ، بل لو أخر جوا مما ه فيه ، لكانوا من أعظم المنفجعين بفراقها . فكما أن المشي على الماء يقتضى بللا لامحالة يلتصق بالقدم ، فكذلك ملابسة الدنيا تقتضى علاقة وظالمة في القلب ، بل علاقة الدنيا مع القلب تمنع حلاوة العبادة ، قال عيسى عليه السلام : بحق أقول لكم ، كما ينظر المريض إلى الطعام فلا يلتذ به من شدة الوجع ، كذلك صاحب الدنيا ، لا يلتذ بالعبادة ، ولا يجد حلاوتها مع ما يجد من حب الدنيا ، وبحق أقول لكم ، إن الدابة إذا لم تركب و تمتهن ، تصعب ويتغير خلقها . كذلك القاوب إذا لم ترفق بذكر الموسك أن يكون وعاء للمسل . كذلك القلوب مالم تخرقها الشهوات ، أو يدنسها الطمع أو يقسيها النعيم ، فسوف تكون أوعية للحكمة . وقال النبي صلى الله عليه وسلم (۱) د إنّا مَن أَن الأنيا بَلادٍ وَ فَنْنَةٌ وَ إِنّا مَن أَن مُم لِ أَحَد كُمْ كَمْ مَل المناب المناب أعلاهُ طَابَ الشفلة أَن الدُّنيا بَلادٍ وَ فَنْنَةٌ وَ إِنّا مَثُلُ مَل أَحد كُمْ كَمْ مَل الوعاء إذا طَاب أعلاهُ طَابَ الشفلة أَنها أَن الله عَنْ مَنْ الدُّنيا بَلادٍ وَ فِنْنَة وَ إِنّا مَن أَل أَعَل أَحد كُمْ كَمْ مَل المناب المناب أعلاهُ طَابَ الشفلة أَنها أَن المناب أعلاهُ طَابَ الشفلة أَنها النها المناب أعلاهُ طَابَ الشفلة الله عَنْ الدُّنيا وَالمَاب أعلاهُ طَاب الشفلة »

مثال آخر لما بق من الدنيا وقلته بالإضافة إلى ماسبق قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) « مَثَلُ هَذِهِ الدُّ نَيْاَمَثَلُ ثَوْبٍ شُقَّ مِن أُوّ لِهِ إِلَى آخِرِهِ فَبُوشِكُ ذَاكِ الْخُيْطُ أَنْ يَنْقَطِعَ »

<sup>(</sup>١) حديث انما مثل صاحب الدنيا كمنل الماشى فى المساء ـ الحديث: ابن أبى الدنيا والبيهتى فى الشعب من رواية الحسن وقال بلغى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال فذكره ووصله البيهتى فى الشعب وفى الرهد من رواية الحسن عن أنس

<sup>﴿</sup> ٢ ﴾ حديث إنما بق منالدنيا بلا و فتنة \_الحديث: ابن ماجهِ من حديث معاوية فرقه في موضعين وريجاله ثقات

<sup>(</sup> ٣ ) حديث مثل بهذه الدنيا كمثل ثوب شق من أوله الى آخره أبو الشيخ ابن حيان فى التواب وأبو نميم في الحلية والبيهقي في شعب الايمان من حديث أنس بسند ضعيف ...

مثال آخر لتأدية علائق الدنيا بمضها إلى بعض حتى الهلاك

قال عيسى عليه السلام: مثل طالب الدنيا ، مثل شارب ما، البحر ، كلا ازداد شربا ، ازداد عطشا حتى يقتله

مثال آخر لمخالفة آخر الدنيا أولها ، ولنضارة أوائلها ، وخبث عواقبها .

اعلم أن شهوات الدنيا في القلب لذيدة ، كشهوات الأطعمة في المعدة وسيجد العبد عند الموت . لشهوات الدنيا في قلبه من الكراهة والنتن والقيح ، ما يجده للاطعمة اللذيذة إذا بلغت في المعدة غاينها . وكما أن الطعام كلاكان ألذ طعا ، وأكثر دسما ، وأظهر حلاوة كان رجيعه أقذر وأشد نتنا ، فكذلك كل شهوة في القلب هي أشهى وألذ وأقوى، فنتها وكراهنها والتأذى بها عند الموت أشد . بل هي في الدنيا مشاهدة . فإن من نهبت داره وأخذ أهله وماله وولده ، فتكون مصيبته وأله و تفجعه في كل مافقد ، بقدر لذته به و وجبه وأخذ أهله وماله وولده ، فتكون مصيبته وأله و تفجعه في كل مافقد ، بقدر لذته به و وجبه ولا معني الموت إلا فقد مافي الدنيا . وقد روى أن النبي صلى الله عليه وسلم (١ قال المضحاك النسفيان الكلايي ه ألست تُو " في بطَعام مِك وَقَدْ مُلّح أَو تُورًا حَثُم تَشْرَب عَلَيْه اللّبَن وَا تلاء في الله عليه وسلم (١ قال الله عَلْ وَجَلًا الله عَلْ الله عَلْم الله عليه وسلم الله عليه وسلم (١ الله ضَرَب الله المحسن ، قلله وأل المحسن ، قلا وقال الحسن ، قلا وقال الحسن ، قلا أن آدم مَثُلاً وَضَرَب مَظْمَ ابْ آدَم الله أنيا مَثَلاً وَانْ قَرْحَهُ وَمَلْحَهُ الله وقال الحسن ، قلا الله قال الحسن ، قلا الله المحسن ، قال المؤلف المحسن ، قال الله المحسن ، قال الله المحسن ، قال الله المحسن ، قال الله المحسن ، قال المحسن المحسن المحسن ، قال المحسن المحسن

<sup>(</sup>۱) حديث أنه قال للضحاك بن سفيان السكلابى ألست تؤى بطعامك وقدملح وقزح ـ الحديث: وفيه فان الله ضرب مثل الدنيا لما يصير اليه طعام ابن آدم أحمد والطبراى من حديثه بمحوموفيه على بن ذيد بن جدعان محتلف فيه

<sup>(</sup>٣) حديث أبى بن كعب أن الدنيا ضربت مثلا لابن آدم الحديث: الطبراى وابن حبان بلفظ أن مطعم ابن آدم قد ضرب للدنيا مثلا ورواه عبد الله بن أحمد في زياداته بلفظ جعل

<sup>(</sup>٣) حديث أن الله ضرب الدنيا لمطعم ابن آدم مثلا وضرب مطعم ابن آدم للدنيا مثلا سالحديث الشطر الأمر و الذي تقدم من حديث الضحالة بن سفيانان الدخير هو الذي تقدم من حديث الضحالة بن سفيانان الدخير هو الذي تقدم من حديث الضحالة بن سفيانان الدخير هو الذي الذي المدنيا

وأينهم يطيبونه بالأفاويه والطيب ، ثم يرمون به حيث رأيتم . وقد قال الله عز وجل ، وفلينظر الإنسان إلى طَمَامه (١) قال ابن عباس ، إلى رجيمه . وقال رجل لابن عمر ، إلى أريد أن أسألك وأستحي . قال فلا تستحى واسأل . قال إذا قضى أحدنا حاجته، فقام ينظر إلى ذلك منه . قال كم ، إن الملك يقول له انظر إلى ما بخلت به ، انظر إلى ماذا صار . وكان بشر بن كعب يقول ، انطلقوا حتى أربكم الدنيا ، فيذهب بهم إلى مزبلة ، فيقول انظروا إلى ثماره ، ودجاجهم ، وعسلهم ، وسمنهم

مثال آخر في نسبة الدنيا إلى الآخرة

قالرسول الله عليه وسلم (١٠ « مَاالدُّنْيَا فِي الْآخِرَ قَ إِلاَّ كَمَثَلِ مَا يَجْعَلُ أَحَدُ كُمْ إِصْنَعَهُ فِي الْبَرْ فَالْمِنْظُرْ أَحَدُ كُمْ بِمَ يَرْجِعُ إِلَيْهِ »

مثال آخر للدنياو أهلها، في استفالهم بنديم الدنيا، وغفلتهم عن الآخرة و وخسر أنهم العظيم نسبها اعلم أن أهل الدنيا مثلهم في غفلتهم ، مثل قوم ركبوا سفينة ، فانتهت بهم إلى جزيرة فأمرهم الملاح بالحروج إلى قضاء الحاجة ، وحذرهم المقام، وخوفهم مرور السفينة واستعجالها فتفرقوا في نواحى الجزيرة ، فقضى بعضهم حاجته وبادر إلى السفينة ، فصادف المكان خاليا فأخذ أوسع الأماكن ، وألينها ، وأوفقها لمراده . وبعضهم توقف في الجزيرة ، ينظر إلى أنوارها ، وأزهارها العجبية ، وغياضها الملتفة ، ونفات طيورها الطيبة ، وألحام الموزونة الغريبة ، وصار يلحظمن بريبها أحجارها ، وجواهرها ، ومعادنها المختلفة الألوان والأشكال الحسنة المنظر ، العجبية النقوش ، السالبة أعين الناظرين بحسن زبر جدها ، وعجائب صورها ألحسنة المنظر ، العجبية النقوش ، السالبة أعين الناظرين بحسن زبر جدها ، وعجائب صورها وبعضهم أكب على تلك الأصداف والأحجار ، وأعجبه حسنها ، ولم تسمح نفسه وبعضهم أكب على تلك الأصداف والأحجار ، وأعجبه حسنها ، ولم تسمح نفسه بإهمالها ، فاستصحب منها جملة ، فلم يجد في السفينة إلا مكانا ضيقا . وزاده ماحمله من الحجارة والمناه فلم ياهمان المياه ، وزاده ماحمله من الحجارة والمناه فلم المياها ، فلم يستهم أكب على تلك الأصداف والأحجار ، وأعجبه حسنها ، ولم تسمح نفسه بإهمالها ، فاستصحب منهاجماة ، فلم يجد في السفينة إلا مكانا ضيقا . وزاده ماحمله من الحجارة والمياها ، فاستصحب منهاجمة ، فلم يحد في السفينة إلا مكانا ضيقا . وزاده ماحمله من الحجارة والمياه المياه والمياه والمياها والمياه والمياه

<sup>(</sup>١) حديث ما الدنيا في الآخسرة الاكمثل ما يجعل أحدكم أصبعه في اليم فلينظر بم يرجع اليه: مسلم من حديث المستورد بن شداد

الراكيس: ٢٤

ضيقا. وصار ثقيلا عليه ووبالا ، فندم على أخذه ، ولم يقدر على رميه ، ولم يجدمكاناالوضعه فحمله في السفينة على عنقه ، وهو متأسف على أخذه ، وليس ينفعه التأسف.

وبعضهم نولج الغياض، ونسي المركب، وبعد في متخرجه ومتنزهه منه ، حتى لم يبلقه نداء الملاح ، لاشتغاله بأكل تلك النمار ، واستشام تلك الأنوار ، والتقرح بين تلك الأشجار ، وهو مع ذلك خائف على نفسه من السباع ، وغير خال من السقطات والنكربات ولا منفك عن شوك ينشب بثيابه ، وغصن يجرح بدنه ، وشوكة تدخل في رجله وصوت هائل يفزع منه ، وعوسم يخرق ثيابه ، ويهنك عورته ، ويمنعه عن الانصراف لوأراده فلما بلغه نداء أهل السفينة ، انصرف مثقلابما معه ولم يجد في المركب موضياً ، قبق في الشط حتى مات جوعا، وبعضهم لم يبلغه النداء، وصارت السفينة، فنهم من افترسته السِبأع ومهم من ناه فهام على وجهه حتى هلك ، ومنهم من مات في الأوحال ، ومنهم من تهشته الحيات، فتفرقوا كالجيف المنتنة وأما من وصل إلى المركب بثقل ما أخذه من الأزهار والأحجار ، فقد استرقته ، وشغله الحزن بحفظها ، والخوف من فوتها وقد ضيقت عليه مكانه ، فلم يلبث أن ذبلت تلك الأزهار ، وكمدت تلك الألوات والأحجار ، فظهر نتن م رائحتها ، فصارت مع كو نها مضيقة عليه ، مؤذية له بنتنها ووحشتها ، فلم يجد حيلة إلا أن ألقاها في البحر هربا منها . وقد أثر فيه ما أكل منها ، فلم ينته إلى الوطن إلابعدأنظهر ب عليه الأسقام بتلك الروائح ، فبلغ سقيما مدبرا . ومن رجع قريبا ، ما فاته إلا معمة الحجال فتأذى بضيق المكان مدة مولكن لما وصل إلى الوطن استراح به ومن رجع أولا وجد المكان الأوسع ووصل إلى الوطن سالما

فهذا مثال أهل الدنيا في اشتغالهم بخطوطهم العاجلة ، ونسياتهم موردهم ومصدرهم وغفلتهم عن عاقبة أمورهم و ما أقبح من يرعم أنه بصير عاقل أن تغره أحجار الأرض، وهي الذهب والفضة ، وهشيم النبت ، وهي زينة الدنيا ، وشيء من ذلك لا يصحبه عند الموت ، بل يصبر كلا ووبالا عليه ، وهو في الحال شاغل له بالحزن وللحوف عليه ، وهذه حال الخال كلهم ، إلا من عصمة الله عز وجل

مثال آخر لاغترار الخلق بالدنيا وضعف إيمائهم

مثال آخر لتنعم الناس بالدنيا ، ثم تفجعهم على فراقها.
اعلم أن مثل الناس فيما أعطوا من الدنيا ، مثل رجل هيأ دارا وزينها ، وهو يدعو إلى داره على الترتيب قوما واحدا بعدواحد . فدخل واحد داره ، فقدم إليه طبق ذهب عليه بخور ورياحين ، ليشمه ويتركه لمن يلحقه ، لا ليتملكه و يأخذه ، فجهل رسمه .

<sup>(</sup>۱) حديث الحسن بلغنى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لاصحابه اعا مثلى ومثلكم ومثل الدنيا كثل قوم سلسكوا مفازة غبراء \_ الجديث: ابن أبى الدنيا هكذا بطوله لاحمد والبزار والطبراني من حديث ابن عباس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أتاه فيا يرى النائم ملكان الحديث: وفيه فقال أى أحد الملكين ان مثل هذا ومثل أمته كمثل قوم سفر انتهوا إلى مفارة فذكر بحورة أخصر منه واسناده حسن

وظن أنه قدوهب ذلك منه، فتعلق به قلبه لماظن أنه له . فلما استرجع منه ضجر و تفجع . ومن كان عالما برسمه ، انتفع به وشكره ، ورده بطيب قلب وانشراح صدر

وكذلك من عرف سنة الله فى الدنيا ، علم أنها دار ضيافة ، سبلت على المجتازين لاعلى المقيمين ، ليتزودوا منها ، وينتفعوا بما فيها كما ينتفع المسافرون بالعوارى ، ولا يصرفون المهاكل قلوبهم ، حتى تعظم مصيبتهم عند فراقها .

فهذه أمثلة الدنياو آفاتها وغوائلها ، نسأل الله تعالى اللطيف الحبير حسن العون بكرمه و علمه

# بسيان

#### حقيقة الدنيا وماهيها في حق العبد

اعلم أن معرفة ذم الدنيا لاتكفيك ، مالم تعرف الدنيا المذمومة ما هي ، وما الذي ينبغي أن يجتنب منها ، وما الذي لا يجتنب . فلابد وأن نبين الدنيا المذمومة ، المأمور باجتنابها لكوبها عدوة قاطعة لطريق الله ما هي فنقول : دنيالة وآخرتك عبارة عن حالتين من أحوال قلبك ، فالقريب الداني منها يسمى دنيا ، وهو كل ماقبل الموت . والمتراخي المتأخر يسمى آخرة ، وهو ما بعد الموت . فكل مالك فيه حظ ، و نصيب ، وغرض ، وشهوة ، ولذة ، عاجل الحال قبل الوفاة . فهي الدنيا في حقك إلا أنجيع مالك إليه ميل ، وفيه نصيب وحظ ، فليس بمذموم ، بل هو اللائة أقسام .

القسم الأول: ما يصحبك في الآخرة ، وتبقى معك تمرته بعد الموت ، وهو شيئان ، العلم ، والعمل فقط . وأعنى بالعلم العلم بالله ، وصفاته ، وأفعاله ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، وملكوت أرضه وسمائه ، والعلم بشريعة ببيه . وأعنى بالعمل ، العبادة الخالصة لوجه الله تعالى . وقد يأنس العالم بالدلم ، حتى يصير ذلك ألذ الأشياء عنده ، فيهجر النوم ، والمطم . والمنكح في لذته ، لأنه أشهى عنده من جميع ذلك . فقد صار حظا عاجلافي الدنيا ، ولكنا إذا ذكر نا الدنيا المذمومة ، لم نعد هذا من الدنيا أصلا ، بل قلنا إنه من الآخرة وكذلك العابد ، قد يأنس بعبادته فيستلذها ، محيث لو منع عنها لكاف ذلك أعظم وكذلك العابد ، قد يأنس بعبادته فيستلذها ، محيث لو منع عنها لكاف ذلك أعظم

العقوبات عليه ، حتى قال بعضهم ، ما أخاف من الموت إلامن حيث يجول بينى وبين قيام الليل وكان آخر يقول : اللم ارزقنى قوة الصلاة ، والركوع ، والسجود فى القبر . فهذا قد صارت الصلاة عنده من حظو ظه العاجلة ، وكل حظ عاجل قاسم الدنيا ينطلق عليه ، من حيث الاشتقاق من الدنو ، ولكنا لمسنا نعنى بالدنيا المذمومة ذلك

وقد قال صلى الله عليه وسلم ('' ه حُبّب إِلَى مِنْ دُنيا كُمْ ثَلَاثُ النّسَاء والطّبِ وَقُرَّةُ عَيْنِي فِي الصّلاة مِن جُلة ملاذ الدنيا .وكذلك كل ما يدخل في الحسن والمشاهدة فهو من عالم الشهادة ، وهو من الدنيا والتلذذ بتحريك الجوارح بالركوع ، والسجود ، إنما يكون في الدنيا ، ، فلذلك أضافها إلى الدنياء إلا أنا لسنا في هذا السكتاب نتعرض إلاللدنيا للذمومة ، فنقول هذه ليست من الدنيا .

القسم الثالث، وهو متوسط بين الطرفين ، كل حظ فى العاجل، معين على أعمال الآخرة . كقدر القوت من الطعام، والقميص الواحد الخشن، وكل ما لابد منه ليتأتى للإنسان البقاء والصحة ، التي بها يتوصل إلى العلم والعمل. وهذا ليس من الدنيا كالقسم

<sup>(</sup>١) حديث حبب إلى من دنياكم ثلاث الطيب والنساء وقرة عينى في الصلاة : النسائي والحاكم من حديث أنس دون قوله ثلاث ونقدم في النسكاح

الأول ، لأنه معين على القسم الأول ، ووسيلة إليه فيها تناوله العبه على قصف الاستعانة به على العام والعمل ، لم يكن به متناولا للدنيا ، ولم يصربه من أبناء الدنيا ، وإلت كان باعشه الحظ العاجل ، دون الاستعانة على النقوى ، التحق بالقسم الثانى ، وصار من جلة الدنيا ولا يبق مع العبد عند الموت إلا ثلاث صفات ، صفاء القلب ، أعنى طهارته عن الأدناس وأنسه بذكر الله تعالى ، وحبه لله عز وجل وصفاء القلب وطهارته لا يحصل إلابالكف عن شهوات الدنيا . والأنس لا يحصل إلا بكثرة ذكر الله تعالى ، والمواظبة عليه ، والحب لا يحصل الا بدوام الفكر . وهذه اللهفات الثلاث عن شهوات الدنيا، فهى من المنجيات المسعدات بعد الموت . أما طهارة القلب عن شهوات الدنيا، فهى من المنجيات المنجيات المسعدات بعد الموت . أما طهارة القلب عن شهوات الدنيا، فهى من المنجيات إذ تكون حُنة بين العبد وبين عذاب الله ، كما وردنى الأخبار (۱) « أن المعمدات ألمبد وبين عذاب الله ، كما وردنى الأخبار المناقع عنه وإذا جاء المداب من وبل رجليه جاء قيام الليسل يدفع عنه وإذا جاء المداب من وبل رجليه جاء قيام الليسل يدفع عنه وإذا جاء المداب من وبل مؤلد به الحديث

وأما الأنس والحب فع من المسعدات، وها موصلان العبد إلى اذة اللقاء والمشاهدة ؟ وهذه السعادة تتعجل عقيب الموت، إلى أن مدخل أوان الرؤية في الجنة، فيصر القبر روضة من رياض الجنة، وكيف لا يكون القبر عليه روضة من رياض الجنة، ولم يمكن له إلا محبوب واحد، وكانت العوائق تموقه عن دوام الأنس مدوام ذكره، ومطالعة جاله فارتفعت العوائق، وأفلت من السجن، وخلى بينه وبين محبو به، فقدم عليه مسروراً سلما من الموائق، وكيف لا يكون محب الدنيا عند الموت معذبا، ولم يكن له محبوب إلا الدنيا، وقد غصب منه، وحيل بينه وبينه، وسيدت عليه طرق الحيلة في الرجوع إليه، ولذلك قبل

<sup>(</sup>١) حديث مناصلة أعمال العد، عنه فاذاجاء العداب من قبل رجليه جاء قيام الليل فدفع عنه - الحديث ، الطبران من حديث عبدالرحمن بن سمرة بطوله وفيه خالد بن عبد الرحمن المخزى ضعفه البخارى و أبوحاتم ولاحمد من حديث أسماء بنت أبى بكر اذا دخل الانسان قيره فان كان مؤمنا أخريه عمله الصلاة والعيام - الحديث فاستاده جيئ

وليس الموت عدماً . إما هو فراق لمحاب الدنيا ، وقدوم على الله تعالى . فإذاً سالك طريق الآ خرة مو المواظف على أسباب هذه الصفات الثلاث ، وهي الذكر ، والفكر ، والعمل الذي يفطمه عن شهوات الدنيا ، ويبغض إليه ملاذها ، ويقطمه عنها . وكل ذلك لا عكن إلا يصحة البدن وصمة البدن لا تنال إلا بقوت ، وملبس ، ومسكن ، و محتاج كل واحد إلى أسباب. فالقدر الذي لامد منه من هذه الثلاثة ، إذا أخذه المبدمن الدنيا للا خرة ، لم يكن من أبناء الدنيا ، وكانت الدنيا في حقه مزرعة للا خرة . وإن أخذ ذلك لحظ النفس ، وعلى قصد التنعم ، صار من أبناء الدنيا ، والراغبين في حظوظها . إلا أن الرغبة في حظوظ الدنيا تنقسم إلى ما يعرض صاحب لمذاب الآخرة ، ويسمى ذلك حراماً ، وإلى ما يحول بينه وبين، الدرحات العلا ، ويعرضه لطول الحساب ، ويسمى ذلك حلالاً . والبصر يعلم أن طول الموقف في عرصات القيامة لأجل المحاسبة أيضا عــذاب، (١٠) فن نوقش الحساب عذب ، إذ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠) « حَلاَ لَهُ أَ حِسَابٌ وَحَرَامُهَا عَذَابٍ م وقد قال أيضا د حَلاكُما عَذَابٌ ، إلا أنه عذابِأخف من عذابِ الحرام بل لو لم يكن الحساب، لكان ما يفوت من الدرجات العلى في الجنة، وما يرد على القلب من التحسر على تفويتها لحظوظ حقيرة خسيسة لابقاء لها ، هو أيضا عــذاب . وقس به حالك فى الدنيا ، إذا نظرت إلى أقرانك وقد سبقوك بسعادات دنيوية ، كَيُّف يتقطع قلبك عليها حسرات ، مع علمك بأنها سعادات منصرمة لايقاء لها ، ومنغصة بكدورات لاصفاء لها . فما حالك في فوات سعادة لايحيط الوصف بمظمتها ، وتنقطع الدهور دون غايتها فكل من تنعم في الدنيا ولو بسماع صوت من طائر ، أو بالنَّظر إلى خضرة ، أوشريَّة

فكل من تنعم فى الدنيا ولو بسماع صوت من طائر ، أو بالنظر إلى خضرة ، أوشرية ماء بارد ، فإنه ينقص من حظه فى الآخرة أضعافه . وهو المهنى بقوله صلى الله عليه وسلم لعمر رضى الله عنه أن النّعيم الّذي تُسْأَلُ عَنْهُ » أشار به إلى الماء البارد، والتعرض لحواب السؤال فيه ذل ، وخوف ، وخطر ، ومشقة ، وانتظار . وكل ذلك من نقصانه

<sup>(</sup>١) حديث من نوقش الحساب عذب: متفق عليه من حديث عائشة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث حلالها حساب وحرامها عداب إن أبي الدنياد البيه في فالشعب من طريقه موقوفا على على بن أبي طالب

<sup>(</sup>٣) حديث هذا من النميم الذي تسئل عنه تقدّم في الاطمعة ;

الحظ. ولذلك قال عمر رضي الله عنه ، اعزلوا عني حسابيها ، حين كان به عطش ، فعرض عليه ماه بارد بعسل ، فأداره في كفه ، ثم امتنع عن شربه .

فالدنيا قليلها وكثيرها ، حرامها وحلالها ، ملمونة إلا ماأعان على تقوى الله ، فإن ذلك القدر ليس من الدنيا · وكل من كانت معرفته أقوى وأتقن ،كان حذوه من نعيم الدنيا آشد . حتى أن عيسى عليه السلام ، وضع رأسه على حجر لما نام ، ثم رماه ، إذَّ تمثل له إبليس وقال، رغبت في الدنيا . وحتى أن سلمان عليه السلام في ملكه ،كان يطعم الناس لذائذ الأطعمة ، وهو يأكل خبز الشمير ، فجمل الملك على نفسه بهذا الطريق امتهانا وشدة ، فإن الصبر عن لذائذ الأطعمة ، مع القدرة عليها ووجودها أشد . ولهذا روىأن الله تعالى (۱) زوى الدنيا عن نبينا صلى الله عليه وسلم ، فكان يطوى أياما ، (۱) وكان يشد الحجر على بطنه من الجوع . ولهذا سلط الله البلاء والمحن على الأنبياء والأولياء ، ثم الأمثل فالأمثل ، كل ذلك نظرًا لهم ، وامتنانا عليهم ، ليتوفر من الآخرة حظهم . كما يمنع الوالد الشفيق ولده لذة الفواكه ، ويلزم ألم الفصد والحجامة ، شفقة عليه ، وحبًّا له ، لابخلا عليه . وقد عرفت بهذا أن كل ماليس لله فهو من الدنيا ، وما هو لله فذلك ليس من الدنيا

فإن قلت فما الذي هو لله؟

فأقول الأشياء ثلاثة أقسام ،منها مالايتصور أن يكون لله موهو الذي يعبر عنه بالمعاصى والمحظورات، وأنواع التنعات في المباحات، وهي الدنيا المحضة المذمومة ، فهي الدنيا صورة وممنى ومنها ماصورته لله، ويمكن أن بجعل لغير الله، وهي ثلاثة، الفكر، والذكر، والكف عن الشهوات . فإن هذه الثلاثة إذا جرت سرا ، ولم يكن عليه اباعث سوى أمر الله واليوم الآخر، فهي لله ؛ وليست من الدنيا. وإن كان الغرض من الفكر، طلب العلم للنشرف به ، وطلب القبول بين الخلق بإظهار المعرفة ، أو كان الغرض من ترك الشهورة حفظ المال

<sup>(</sup>١) حديث زوى الله الدنيا عن نبينا صلى الله عليه وسلم فكان بطوى أيام: مممدين خفيف في شرف الفقراء من حديث عمر بن الخطاب قال قلت يارسول الله عجبًا لمن بسط الله لهم الدنيا وزواها عنك ـ الحديث : وهومن طريق إبن اسحاق معنعنا والترمذي وابن ماجه من حديث ابن عباس ان النبي صلى الله عليه وسلم كانبيت الليالي المتتابعة طاوياو أهله ـ الحديث: قال الترمذي حسن مِحيح ( ٢ ) حديث كان يشد الحجر على بطنه من الجوع تقدم

أو الحمية لصحة البدن أو الاشتهار بالزهد ، فقد صار هدا من الدنيا بالمنى ، وإن كان يظن بصورته أنه لله تعالى في ومنها ماصورته لحظ النفس ، و عكن أن يكون معناه لله . وذلك كالأكل ، والنكاح ، وكل ماير تبط به بقاؤه و بقاء ولده . فإن كان القصد حظ النفس ، فهو من الدنيا . وإن كان القصد الاستعانة به على النقوى ، فهو لله عمناه ، وإن كانت صورته صورته صورة الدنيا . قال صلى الله عليه وسلم (( « مَن طَلَب الدُّ نيا حَلالاً مُكا بُوا مُفاخِراً لقى سورة وقرعة عَلَيْهِ غَضْبَانُ وَمَن طَلَبَها اسْتِعْفَافًا عَنِ المُسالَة وصيانة لله ينفسه جاء يوم ألقيامة ووجمة كالقمر اليلة والمؤلفة البدانية المناه الله والقراكيف اختلف ذلك بالقصد

<sup>(</sup>٣) حديث من طلب الدنيا حلالا مكاثرا مفاخرالتي الله وهو عليه غضبان ـ الحديث : أبونعيم فى الحلية والبيه في قالمين في الحديث أبي هريرة بشند ضعيفين

<sup>(</sup>١١) النازعات : ٤١ (٢) الحديد : ٢٠ (٣) آل عمران : ١٤

على باب داره ، فكان يأتى عليهم السنة ، والسنتان ، والثلاث ، لا يرون له وجها . وكان لله بخرج أول الأذان ، ويأتى إلى منزله بعد العشاء الآخرة . وكان طعامه أن يلتقط النوى الوكل أصاب حشفة خبأها لإفطاره ، وإن لم يصب ما يقو ته من الحشف باع النوى، واشترى بثمنه ما يقو ته . وكان لباسه مما يلتقط من المزابل من قطع الأكسية ، فيغسلها فى الفرات ويلفق بعضها إلى بعض ، ثم يلبسها . فكان ذلك لباسه ، وكان ربما مر الصببان ، فيرمونه ويظنون أنه مجنون ، فيقول لهم ، يا إخواله ، إن كنتم ولا بدأن ترموني ، فارموني بأحجار صغار ، فإني أخاف أن تدموا عقبي ، فيحضر وقت الصلاة ولا أصيب الماء . فهكذا كانت سيرته . ولقد عظم رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره ، فقال ( " ولقد عظم رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره ، فقال ( " ولقد عظم رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره ، فقال ( " ولقد عظم رسول الله صلى الله عليه وسلم أمره ، فقال ( " ولقد عظم رسول الله رحمه الله .

ولما ولى الخلافة عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، قال : أيهاالناس ، من كان منكم من العزاق فليتم . قال فقاموا · فقال اجلسوا إلا من كان من أهل الكوفة . فجلسوا ، فقال اجلسوا إلا من كان من قرن . فجلسوا كلهم إلارجلا الا من كان من قرن . فجلسوا كلهم إلارجلا واحدا . فقال له عمر ، أرنى أنت ؟ فقال نعم . فقال أنعرف أوبس بن عامم القرنى ؟ فوصفه له ، فقال نعم ، وماذاك تسأل عنه يا أمير المؤمنين ! والله ما فينا أحمق منه ، ولا أجن منه ، ولا أورض منه ، ولا أدنى منه . فبكى عمر رضي الله عنه ثم قال ، مافلت ماقلت إلالأنى سممت رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) يقول ، يدخل في شفاعته مثل ربيعة ومضر . فقال هرم بن حبان ، لما سممت هذا القول من عمر بن الخطاب ، قدمت الكوفة . فلم يكن لي هم هرم بن حبان ، لما سممت هذا القول من عمر بن الخطاب ، قدمت الكوفة . فلم يكن لي هم نصف النهار ، يتوضأ و يغسل ثو به . قال فعر فته بالنعت الذي نعت لي ، فإذا رجل لحيم شديد نصف النهار ، يتوضأ و يغسل ثو به . قال فعر فته بالنعت الذي نعت لي ، فإذا رجل لحيم شديد الأدمة ، محاوق الرأس ، كث اللحية ، متغير جداً ، كر به الوجه ، منهيب المنظر . قال فسلمت عليه ، فرد على السلام ونظر إلى . ففلت حياك الله من رجل . ومددت يدى لأصافه ، عليه ، فرد على السلام ونظر إلى . ففلت حياك الله من رجل . ومددت يدى لأصافه ،

<sup>(</sup>١) حديث إلى لاجد نفس الرحمن من جانب البين أشار به الى أو يس القرنى تقدم في قو اعد العقائد لم أحدله أصلا

<sup>(</sup> ۲ ) حدیث عمریدخل الجنة فیشفاعته مثل ربیعة ومضریریدأوبسا ورویناه فی جزء ابن السمالهٔ من حدیث این آمامهٔ یدخل الجنة بشفاعة رجل من أمتی آرکثر من ربیعة و مضرواساده حسن ولیس فیه ذکر لأوپس بل فی آخره فیكان المشیخة برون ان ذلك الرجل عثمان بن عفان

فأبي أن يُصافحني. فقلت رحمك الله باأو يس وغفر الله ، كيف أنتَ رحمك الله . ثم خنقتني العبرة من حنى إياه ، ورقتى عليه ، إذ رأيت من حاله مارأيت ، حتى بكيت و بكي . فقال وأنت غيال الله ياهم من حبال ، كيف أنت ياأخي ؟ ومن دلك على ؟ قال قلت الله . فقال لا إله إلا الله سبحان الله ، إن كان وعدربنا لمفعولا . قال فمحيت حين عرفني ، ولاوالله مارأيته قبل ذلك ولا رآنى . فقلت من أين عرفت اسمى واسم أبى ، وما رأيتك قبل اليوم ؟ قال نَمَانَى العليم الخبير ، وعرفت روحى روحك ، حين كلت نفسى نفسك ، إن الأرواح لهــا أنِفس كَأُ نفس الأجساد ، وإن المؤمنين ليعرف بعضهم بعضا ، ويتحابون بروح الله وإن لم يُلِتقوا ، يتمارفون ويتكلمون وإن نأت بهم الدار ، وتفرقت بهم المنازل . قال قلت حدثني والممك الله عن رُسول الله صلى الله عليه وسلم ، بحديث أسمعه منك . قال إني لم أدركرسول · الله صلى الله عليه وسلم ، ولم تكن لى معه صحبة. بأبي وأمى رسول الله ، ولكنرأيت رجالا · قلا صحبوه ، و بلغني من حديثه كما بلغك ، ولست أحب أن أفتح على نفسي هذا الباب، أن أَرْكُونَ مُحدَثًا، أو مفتيا، أو قاضيا. في نفسي شغل عن الناس ياهرم بن حيان · فقلت ياأخي إِمْرَأُ عَلَىٰ آية من القرءان أسمعها منك ، وادع لى بدءوات ؛ وأوصني بوصية أحفظها عنك ، فإنى أحبك في الله حبا شديدا . قال فقام وأخه بيدى على شاطىء الفرات ، ثم قال ، أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم ، ثم بكي ، ثم قال ،قال ربي ،والحق قول ربي ، وأصدق الحديث حديثه ، وأصدق الكلام كلامه ، ثم قرأ ( وَمَا خَلَقْنَا السَّمُو َاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا رَيْنَهُمَا لاَ عِبِينَ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلاَّ بِالْحِقِّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (١٠) حتى انتهى إلى قوله (إِنَّهُ هُو الْعُزِيرُ الرَّحِيمُ (٢٠) فشهق شهقة ظننت أنه قد غشى عليه . ثم قال ، ياان حيبان،مات أبوك حيبان، ويوشك أن تموت، فإما إلى جنة وإما إلى نار .ومات أبوك آدم ، وماتت أمك حواء ، ومات نوح ، ومات الراهيم خليل الرحمن ، ومات موسى نجى الرحمن ، ومات داود خليفة الرحمن ، ومات محمد ضلى الله عليه وسلم وعليهم ، وهو رسول إ رب العالمين ، ومات أبو بكر خليفة المسلمين، ومات عمر بن الخطاب أخي وصفي . ثم قال ياعمراه باعمراه . قال فقلت رحمك الله إن عمر لم عنت ،قال فقد نعاه إلى ربي ، و نعي إلى نفسي (١) ، (١) الدخان: من ٢٨ لي ٢٤

شمر مال ، أنا وأنت في الموني كأنه قد كان شم صلى على التي صلى الله عايه وسلم ، ثم دعاً بدعوات خفيات، ثم قال هذه وصيتي إيال ياهرم بن حيبان، كتاب الله، وسهج الصالحين المؤمنين ، فقد نميت إلى نفسى و نفسك، عليك بذكر الموت ، لا يفار ق قلبك طر فة عين ما بقيت وأنذر قومك إذا رجمت إليهم ، وانصح للامة جميعاً . وإياك أن تفارق الجماعة قيد شبر ، فتفارق دينك وأنت لا تعلم ، فتدخل الناريوم القيامة . ادع لى ولنفسك . ثم قال ، اللهم. إن هذا يزعم أنه يحبني فيك ، وزار بي من أجلك ، فعر فني وجهه في الجنة ، وأدخله على في دارك دار السلام ، واحفظه مادام في الدنيا حيثما كان ، وضم عليه ضيعته ، وأرضِه من الدنيا باليسير، وما أعطيته من الدنيا فيسره له تيسيرا، واجمله لما أعطيته من نعمائك من الشاكرين، وأجزه عنى خيرالجزاء. ثم قال استودعك الله ياهرم بن حيبات، والسلام عليك ورحمة الله و بركاته ، لا أراك بمداليوم رحمك الله تطلبي ، فإني أكر مالشهرة، والوحدة أحب إلى ، إنى كثيرالهم ، شديد النم مع هؤلاء الناس مادمت حيا ، فلا تسأل عني ولاتطلبني، واعلمأ نكمني على بال و إن لم أرك ولم تر بى فاذكر نى ، وادع لى ، فإنى سأذكرك وأدعولك إن شاء الله وانطلق أنت همنا ، حتى أنطلق أنا ههنا . فحرصت أن أمشى معمه ساعة ، فأبي على ، وفارقته ، فبكي وأبكاني ، وجملت أنظر في قفاه ، حتى دخــل بعض السكك ، ثم سألت عنه بعد ذلك ، فما وجدت أحدا يخبرني عنه بشيء ، رحمه الله وغفرله فهكذاكانت سيرة أبناء الآخرة المعرضين عن الدنيا . وقد عرفت مما سبق في بيان الدنيا، ومن سيرة الأنبياء والأولياء، أن حد الدنيا كل ما أطلته الخضراء، وأقلته النبراء، إلا ماكان لله عز وجل من ذلك . وضد الدنيا الآخرة ، وهو كل ما أريدبه الله تعالى ،ممــا يؤخذ بقدر الضرورة من الدنيا ، لأجل قوة طاعة الله ، وذلك ليس من الدنيا . ويتبين هذا عثال . وهو أن الحاج إذا حلف أنه في طريق الحج ، لا يشتغل بغيرالحج ، بل تجردله ثم اشتغل بحفظ الزاد، وعلف الجمل وخرز الراوية، وكل مالا بدللحج منه لم يحنث في يمينه ولم يكن مشغولا بغير الحج. فكذلك البدن مركب النفس ، تقطع به مسافة العمر ، فتعهد البدن بما تبقى به قوته على سلوك الطريق بالعلم والعمل ، هو من الآخرة لا من الدنيا .

نم إذا قصد للذذ البدن، وتنعمه بشيء من هذه الأسباب، كان منحر فأعن الآخرة، ويخشي على قلبه القسوة. قال الطنافسي، كنت على باب بني شيبة في المسجد الحرام سبعة أيام طاوبا فسمعت في الليلة الثامنة مناديا وأنا بين اليقظة والنوم، ألا من أخذ من الدنيا أكثر مما يحتاج إليه أعمى الله عين قلبه فهذا بيان حقيقة الدنيا في حقك، فاعلم ذلك ترشد إن شاء الله تعالى

# بسيان

## حقیقة الدنیا فی نفسها وأشغالها التی استغرقت همم الخلق حتی أنستهم أنفسهم وخالقهم ومصدرهم وموردهم

اعلم أن الدنيا عبارة عن أعيان موجودة ، للإنسان فيها حظ ، وله فى إصلاحها شغل. فهذه ثلاثة أمور قد يظن أن الدنيا عبارة عن آحادها ، وليس كذلك

أما الأعبان الموجودة التي الدنيا عبارة عبها ، فهى الأرض وما عليها . قال الله تعالى (إناً جَمَلْناً ما عَلَى الأرض زينة كَمَا لَنْبُاوُهُمْ أَيْهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ('') فالأرض فراش للا دمين ، ومهاد ، ومسكن ، ومستقر ، وما عليها لهم ملبس ، ومطم ، ومشرب ، ومنكح ويجمع ما على الأرض ثلائة أقسام: المعادن ، والنبات ، والحيوان . أما النبات ، فيطلبه الآدى للاقتيات والتداوى . وأما المعادن ، فيطلبها للآلات والأوالى ، كالنحاس والرصاص ، وللنقد كالذهب والفضة ، ولغير ذلك من المقاصد . وأما الحيوان ، فينقسم إلى الإنسان والبهائم . أما البهائم ، فيطلب منها لحومها المما كل ، وظهورها المراكب والزينة ، وأما الإنسان فقد يطلب الآدى أن علك أبدان الناس ليستخدمهم ويستسخرهم كالغامان ، أوليتمتع فقد يطلب الآدى والنسوان ويطلب قلوب الناس ليملكها ، بأن يغرس فيها التعظيم والإكرام وهو الذي يعبر عنه بالجاه ، إذ معني الجاه ملك قلوب الآدميين . فهذه هي الأعيان التي يعير عنه بالجاه ، إذ معني الجاه ملك قلوب الآدميين . فهذه هي الأعيان التي يعير عنه بالجاه ، إذ معني الجاه ملك قلوب الآدميين . فهذه هي الأعيان التي يعير عنه بالجاه ، إذ معني الجاه من الدهيب والمؤسرة والفيات من النساء والبنين الأولم والمادن عنها بالدنيا ، وقد جمها الله تعالى في قوله ( زُينَ للناس حُبُ الشَّهَوَ ات من النساء والبنين المها من الللا كي واليواقيت وغيرها (وَالَخْيلُ النسوسة وَالْأَنْعا م ('') وهي وفيه تبيه على غيرها من الللا كي واليواقيت وغيرها (وَالْخَيلُ النسوسة وَالْأَنْعا م ('') وهي

<sup>(</sup>١) الكيف: (٢ و ٣ و ٤) آل عمران: ١٤

البهائم والحيوانات (وَالْحُرْثُ (١)) وهو النبات والزرع

فهذه هي أعيان الدنيا ، إلا أن لها مع العبد علافتين ، علاقة مع القلب ، وهو حبه لها وحظه منها ، وانصراف همه إليها حتى يصير قلبه كالعبد ، أو المحب المستهتر بالدنيا ويدخل في هذه العلافة جميع صفات القلب المعلقة بالدنيا ، كالكبر، والغل، والحسد والرياء، والسمعة وسوء الظن ، والمداهنة ، وحب الثناء ، وحب التكاثر والتفاخر ، وهذه هي الدنيا الباطنة وأما الظاهرة فهي الأعيان التي ذكر ناها، العلاقة الثانية مع البدن ، وهو اشتغاله بإصلاح هذه الأعيان ، لتصلح لحظوظه وحظوظ غيره ، وهي جملة الصناعات والحرف التي الحلق مشغلون بها . والحلق إنما نسوا أنفسهم ، وما بهم ، ومنقلبهم بالدنيا ، لهاتين العلاقتين ، علاقة القلب بالحب ، وعلاقة البدن بالشغل . ولو عرف نفسه ، وعرف ربه ، وعرف حكمة الدنيا وسرها ، علم أن هذه الأعيان التي سميناها دنيا ، لم تخلق إلا لعلف الدابة التي يسير بها إلى وسرها ، علم أن هذه الأعيان التي سميناها دنيا ، لم تخلق إلا لعلف الدابة التي يسير بها إلى الله تعالى وأعنى بالدابة البدن . فإنه لا يبقي إلا عظمم ، ومشرب ، وملبس ، ومسكن . كا

ومثال العبد في الدنيا في نسيانه نفسه ومقصده ، مثال الحاج الذي يقف في منازل الطريق ، ولا يزال يعلف الناقة ، ويتعهدها ، وينظفها ، ويكسوها ألوان الثياب ، ويحمل إليها أبواع الحشيش ، ويبرد لها الماء بالثلج ، حتى تفوته القافلة ، وهو غافل عن الحج وعن مرور القافلة ، وعن بقائه في البادية فريسة للسباع هو وناقته . والحاج البصير لايهمه من أمر الجل إلا القدر الذي يقوى به على المشي ، فيتعهده وقلبه إلى الكعبة والحج . وإنما يلتفت إلى الناقة بقدر الضرورة . فكذلك البصير في السفر الآخرة ، لايشتغل بتعهد البدن إلا بالضرورة ، كما لا يدخل بيت الماء إلا لضرورة . ولا فرق بين إدخال الطعام في البطن وبين إخراجه من البطن ، في أن كل واحد منها ضرورة البدن ، ومن همته ما يدخل بطنه فقيمته ما يحرج منها . وأكثر ما شغل الناس عن الله تعالى هو البطن . فإن القوت ضرورى وأمر المسكن والملبس أهون . ولو عرفوا سبب الحاجة إلى هذه الأمور ، واقتصروا عليه وأمر المسكن والملبس أهون . ولو عرفوا سبب الحاجة إلى هذه الأمور ، واقتصروا عليه لم تستغرقهم أسفال الدنيا . وإنما استغرقهم لجهلهم بالدنيا وحكمتها ، وحظوظهم منها ، ولكنهم لم تستغرقهم أسفال الدنيا . وإنما استغرقهم ألم الدنيا وحكمتها ، وحظوظهم منها ، ولكنهم المنسة والمنا الدنيا . وإنما استغرقهم ألم الدنيا وحكمتها ، وحظوظهم منها ، ولكنهم المنس المنا الدنيا . وإنما استغرقهم ألم الدنيا و كمتها ، وحظوظهم منها ، ولكنهم المنس المنا الدنيا . وإنما استغرقهم ألم الدنيا و كمتها ، وحظوظهم منها ، ولكنهم المنس المنا الدنيا . وإنما المنس ا

ر (۱) آل عمران ، ۱۹

جهاوا وغفاوا ، وتتابعت أشغال الدنيا عليهم ، واتصل بمضها بعض ، وتداعت إلى غيرنها ية عيدودة ، فتاهوا في كثرة الأشغال ، ونسوا مقاصدها . ونحن نذكر تفاصيل أشغال الدنيا ، وكيفية حدوث الحاجة إليها ، وكيفية غلط الناس في مقاصدها ، حتى تتضح لك أشغال الدنيا كيف صرفت الخلق عن الله تعالى ، وكيف أنستهم عاقبة أمورهم فنقول :

الأشغال الدنيوية هي الحرف، والصناعات، والأعمال التي ترى الخلق منكبين عليها وسبب كثرة الأشغال، هو أن الإنسان مضطر إلى ثلاث، القوت، والمسكن، والملبس فالقوت المغذاء والبقاء، والملبس لدفع الحروالبرد، والمسكن لدفع الحروالبرد، ولدفع أسباب الهلاك عن الأهل والمال. ولم يخلق الله القوت، والمسكن، والملبس ، مصلحا بحيث يستغنى عن صنعة الإنسان فيه. نع خلق ذلك البهائم، فإن النبات يغذى الحيوان من غير طبخ، والحروالبرد لايؤتر في بدنه، فيستغنى عن البناء، ويقنع بالصحراء، ولباسها شمورها وجاودها، فتستغنى عن اللباس. والإنسان ليس كذلك، فحدثت الحاجة لذلك إلى خمس صناعات، هي أصول الصناعات، وأوائل الأشغال الدنيوية، وهي الفلاحة، والرعاية، والرعاية، والمؤتناص، والحياكة، والبناء. أما البناء فللمسكن. والحياكة وما يكتنفها مِن أمر والمركب. والاتتناص نعني به تحصيل ما خلقه النمين صيد، أو معدن، أوحشيش، أوحطب والمركب. والاتتناص نعني به تحصيل ما خلقه المنات ويستنتجها، والمقتنص يحصل ما نبت وتنج بنفسه من غير صنع آدمي. وكذلك يأخذ من معادن الأرض ما خلق فيها من غير وتنعي بالافتناص ذلك و بدخل تحته صناعات وأشغال عدة

ثم هذه الصناعات تفتقر إلى أدوات وآلات ، كالحياكة ، والفلاحة ، والبناء والاقتناص والآلات إلما تؤخذ إما من النبات وهو الأخشاب ، أو من المعادن كالحديد والرصاص وغيرها أو من جلود الحيوانات فحدثت الحاجة إلى ثلاثة أنواع أخر من الصناعات ، النجارة ، والحدادة والقرز : وهؤلاء م عمال الآلات و نعنى بالنجار كل عامل في الخشب كيفا كان . وبالحداد كل عامل في الخشب كيفا كان . وبالحداد كل عامل في الخديد وجواهر المعادن حتى النحاس والابرى وغيرها . وغرضنا ذكر الأجناس فأما آحاد الحرف فكثرة . وأما الحراز ، فنعنى به كل عامل في جلود الحيوانات وأجزائها .

فهذه أمهات الصناعات . ثم إن الإنسان خلق بحيث لا يعيش وحده، بل يضطر إلى الاجتماع مع غيره من جنسه وذلك لسببين، أحدهما: حاجته إلى النسل لبقاء جنس الإنسان، ولا يكون ذلك إلا باجتماع الذكر والانثى وعشرتهما . والثانى :التعاون على تهيئة أسباب المطعم والملبس ولتربية الولد . فإن الاجتماع يفضى إلى الولد لامالة . والواحد لا يشتغل بحفظ الولد وتهيئة أسباب القوت . ثم ليس يكفيه اجتماع مع الأهل والولد في المنزل ، بل لا يمكنه أن يعبش كذلك مالم تجتمع طائفة كثيرة ، ليتكفل كل واحد بصناعة ، فإن الشخص الواحد كيف يتولى الفلاحة وحده ، وهو يحتاج إلى آلاتها ، وتحتاج الآلة إلى حداد ونجار ، ويحتاج الطعام إلى طحان وخباز . وكذلك كيف ينفر د يتحصيل الملبس ، وهو يفتقر إلى حراسة القطن ، وآلات الحاجة إلى الاجتماع . ثم لو اجتمعوا في صراء مكشوفة ، لتأذوا بالحر والبرد والمطر واللصوص فافتقر واإلى أ بنية محكمة ، ومنازل ينفرد كل أهل بيت به و بعامعه من الآلات ، والأثاث ، والمنازل قد تقصدها تدفع الحر والبرد والمطر ، والتحصن حدفع الحر والبرد والمطر ، ولدفع أذى الجيران من اللصوصية وغيرها . لكن المنازل قد تقصدها بسور يحيط بجميع المنازل . فحدثت البلاد لهذه الضرورة

ثم مهما اجتمع الناس في المنازل والبلاد و تعاملوا ، تولدت بينهم خصومات ، إذ تحدث رياسة ، و ولاية للزوج على الزوجة ، و ولاية للأبوين على الولدلأنه ضعيف يحتاج إلى توام به ومهما حصلت الولاية على الزوج على الفضى إلى الخصومة ، كلاف الولاية على البهائم ، إذ ليس لها قوة المخاصمة و إن ظلمت . فأما المرأة فتخاصم الزوج ، والولد يخاصم الأبوين ، هذا في المنزل وأما أهل البلد أيضا ، فيتعاملون في الحاجات ، ويتنازعون فيها ، ولو تركوا كذلك لتقاتلوا وهلكوا . وكذلك الرعاة وأرباب الفلاحة ، يتواردون على المراعى ، والأراضى ، والمياه ، وهي لا تنى بأغراضهم ، فيتنازعون لا مجالة ، ثم قد يعجز بعضهم عن الفلاحة والصناعة ، فيمن ، أو سمن ، أو سمن ، وتعرض عوارض مختلفة ، ولو ترك صنائعا لهلك ، ولو وكل بعمى ، أو سمن ، أو سمن ، أو خص واحد من غير سبب يخصه لكان لا يدعن له . فعدت بالفياد ورة من هذه المؤارش الحاصلة بالاجماع صناعات ، أخرى ، فيها صناعة المساحة ، والفيورة من هذه المؤارض الحاصلة بالاجماع صناعات ، أخرى ، فيها صناعة المساحة ،

التيبها تعرف مقادير الأرض ، لتمكن القسمة بينهم بالمدل . ومنها صناعة الجندية ، لحراسة إلبلد بالسيف ، ودفع اللصوص عنهم . ومنها صناعة الحكم ، والتوصل لفصل الخصومة . ومنها الحاجة إلى الفقه ، وهو معرفة القانون الذي ينبغي أن يضبط به الخلق ، ويلزموا الوقوف على حدوده ، حتى لا يكثر النزاع ، وهو معرفة حــدود الله تعالى في المعاملات وشروطها . فهذه أمور سياسية لاند منها ، ولايشتغل بها إلا مخصوصون بصفات مخصوصة من العلم ، والنمييز ، والهداية . وإذا اشتغلوا بها لم يتفرغوا لصناعة أخرى ،ويحتاجون إلى الماش، ويحتاج أهل البلد إليهم، إذ لو اشتغل أهل البلد بالحرب مع الأعداء مثلاً تعطلت الصناعات. ولو اشتغل أهل الحرب والسلاح بالصناعات لطلب القوت ، تعطلت البلاد عن الحراس، واستضرالناس. فست الحاجة إلى أن يصرف إلى معايشهم وأرزاقهم الأموال الضائمة التي لامالك لها إن كانت . أو تصرف الغنائم إليهم إن كانت العداوة مع الكفار فإن كانوا أهل ديانة وورع ، قنموا بالقليل من أموال المصالح. وإن أرادواالتوسع ، فتمس الحاجة لامجالة إلى أن يمده أهل البلد بأموالهم، ليمدوه بالحراسة، فتحدث الحاجــة إلى الخراج. ثم يتولد بسبب الحاجة إلى الخراج الحاجة لصناعات أخر ، إذ يحتاج إلى من يوظف إلخراج بالمدل على الفلاحين وأرباب الأموال ، وهم العال . وإلى من يستوفى منهم بالرفق وهم الحباة والمتخرجون. وإلى من بجمع عنده ليحفظه إلى وقت التفرقة ، وهم الحزاك وإلى من يفرق عليهم بالعدل؛ وهو الفارض للعساكر . وهـذه الأعمال لو تولاها عدد لا تجمعهم رابطة ، انخرم النظام ، فتحدث منه الحاجة إلى ملك يدره ، وأمير مطاع 'بِمِين لَكُل عَمَل شخصا ، و يختار لكل واحد مايليق به ، ويراعي النصفة في أخذ الخراج و إعطائه ، واستعال الجند في الحرب ، و توزيع أسلحتهم ،و تعيين جهات الحرب ، و نصب إلأمير والفائد على كل طائفة منهم ، إلى غير ذلك من صناعات الملك . فيحدث من ذلك " يعد الجند الذين هم أهل السلاح ، وبعد الملك الذي يرافيهم بالمين الكالئة ويدبرهم، الحاجة إلى النَّكتاب، والجزان، والحساب، والجباة، والعال . ثم هؤلاء أيضا يحتاجون إلى معيشة ، ولا عكنهم الاشتغال بالحرف ، فتحدث الحاجة إلى مال الفرعمع مال الأصل وهو المسمى فرع الحراج ... وعند هـ ذا يكبون الناس في الصناعات ثلاث طوائف ،

الفلاحون ، والرعاة ، والمحترفون . والثانية الجندية الحماة بالسيوف . والثالثة المنرددون بين الطائفتين في الأخذ والعطاء، وهم العال، والجباة، وأمثالهم . فانظر كيف ابتدأ الأمر من حاجمة القوت، والملبس، والمسكن ، وإلى ماذا انتهى. وهكذا أمور الدنيا، لايفتح منها باب، إلا وينفتح بسببه أبواب أخر وهكذا تتناهى إلى غير حــد محصور ، وكأنها هاوية لانهاية لعمقها ، من وقع في مهواة منها سقط منها إلى أخرى ، وهكذا على التوالى فهذه هي الحرف والصناَّعات ، إلا أنها لا تُنَّم إلا بالأموالوالآلات، والمال عبارة عن أعيان الأرض وما علمها مما ينتقع به ، وأعلاها الأغذية ، ثم الأمكنة التي يأوي الإنسان. إليهاوهي الدور، ثم الأمكنة التي يسعى فيهاللتعيش كالحوانيت، والأسواق، والمزارع ثم الكسوة، تم أثاث البيت و آلاته ثم آلات الآلات و قد يكون فى الآلات ما هو حيوان كالكاب آلة الصيدو البقر آلة الخراثة عوالفرس آلة الركوب في الحرب شم بحدث من ذلك حاجة البيع، فإن الفلاح ربما يسكن قرية ليس فيها آلة الفلاحة ، والحداد والنجار يسكنان قرية لا عمكن فيها الزراعة ، فبالضرورة بحتاج الفلاح إليهما ، ويحتاجان إلى الفلاح . فيحتاج أحدهما أن يبذل ما عنده للآخر ، حتى يأخذ منه غرضه ، وذلك بطريق المعاوصة : إلا أن النجارمثلا إذا طلب من الفلاح الغذاء بآلته ، ربحاً لا يحتاج الفلاح في ذلك الوقت إلى آلته ،فلا يبيعه والفلاح إذا طلب الآلة من النجار بالطعام ، ربما كان عنده طعام في ذلك الوقت، فلا يحتاج إليه . فتتموق الأغراض . فاضطروا إلى حانوت يجمع آلة كل صناعة ، ليترصدبها صاحبها أرباب الحاجات. و إلى أبيات يجمع إليها ما يحمله الفلاحون ، فيشتر يهمنهم صاحب الأبيات اليترصدبه أرباب الحاجات. فظهرت لذلك الأسواق والمخازن، فيحمل الفلاح الحبوب، فإذا الم يصادف مختاجا مهاعها بثمن رخيص من الباعة ، فيخز نونها في انتظار أرباب الحاجات طمعا في الربح. وكذلك في جميع الأمتمة والأموال . ثم يحدث لا محالة بين البلاد والقرى ترده ، فيترده الناس ، يشترون من القرى الأطعمة، ومن البلاد الآلات وينقلون ذلك ويتميشون به ، لتَنتظم أمور الناس في البلاد بسمبهم ، إذ كل بله ربما لا توجه فيه مُكُلِّ آلَة ، وكُلُّ قريبة لا يوجد فيها كُلُّ طعام · فالبعض بحتاج إلى البعض، فيحوج إلى النقل فيحدث التجار المتكلفان بالنقل ، وباعثهم عليه حرص جمع المال لانحالة ، فيتعبون طول

الليل والنهار في الأسفار لغرض غبرهم، ونصيبهم منها جمع المال الذي يأكله لاعمالة غبرهم إما قاطع طريق ، وإما سلطان ظالم . ولكن جمل الله تغالى في غفلتهم وجهلهم نظاما للبلاد ومصلحة للعباد . بل جميع أمور الدنيا انتظمت بالمفلة وخسة الهمة . ولوعقل الناس و ارتفعت هممهم زهدوا فيالدنيا.ولوفعلواذلك، ليطلت المعايش ولوبطلت لهلكوا،ولهلك الزهاد أيضا ثم هذه الأموال التي تنقل لايقدر الإنسان على حملها ، فتحتاج إلى دواب تحملها . وصاحب المال فد لأتكون له دابة ، فتحدث معاملة بينه وبين مالك الدابة تسمى الإجارة .. ويصير الكراء نوعامن الاكتساب أيضا . ثم يحدث بسبب البياعات الحاجة إلى النقدين ، فإن من يريد أن يشتري طعاما بثوب ، فن أين يدري المقدار الذي يساويه من الطمامكم هو . والمعاملة تجرى في أجناس مختلفة ، كما يباع ثوب بطمام ، وحيوان بثوب. وهذه أمور لاتتناسب، فلا مد من حاكم عدل يتوسط بين المتبايمين، يمسدل أحدهمابالآخر ، فيطلب ذلك المدل من أعيان الأموال ، ثم يحتاج إلى مال يطول بقاؤه لأن الحاجة إليه تدوم . وأبق الأموال المعادن ، فاتخــذت النقود من الذهب ، والفضة ، والنحاس. ثم مست الحاجة إلى الضرب، والنقش، والتقدير، فست الحاجة إلى دار الضرب والصيارفة: وهكذا تنداعي الاشغال والأعمال بمضها إلى بمض، حتى انتهت إلى ماتراه فهذه أشغال الخلق ، وهي معاشهم . وشيء من هذه الحرف لا يمكن مباشر ته إلا بنوع تعلم وتعب في الابتداء. وفي الناس من يغفل عن ذلك في الصبا فلا يشتغل به ، أو يمنعه عنه مانع، فيبق هاجزا عن الاكتساب، لعجزه عن الحرف. فيحتاج إلى أن يأكل مما يسعى فيه غيره ، فيحدث منه حرفتان خسيستان ، اللصوصية ، والكداية . إذبجمعهما أنهما يأكلان من سعى غيرهما . ثم الناس يحترزون من اللصوص والمكدين ، و يحفظون عنهم أموالهم ، فافتقروا إلى صرف عقولهم في استنباط الحيل والتدابير أما اللصوص ، فمنهم من يطلب أعوانا ، وينكون في يديه شوكة وقوة ، فيجتمعون ويتكاثرون ، ويقطعون الطريق كالأعراب والأكراد. وأما الضعفاء منهم ، فيفز عـون إلى الحيـل ، إما بالنقب أور التبسلق عيد انتهاز فرصة الغفلة ، وإما بأن يكونطرارا أوسلالا ، إلى غير ذلك من أنواع التلصي ، الحادثة بحسب ما تنتجه الأفكار المصروفة إلى استنباطها

وأما المكدى ، فإنه إذا طلب مأسعي فيه غيره ، وقبل له اتعب واعمل كما عمل غيرك هَالك والبطالة · فلا يعطى شيئًا . فافتقروا إلى حيلة في استخراج الأموال · وتمهيد العذر لأنفسهم في البطالة ، فاحتالوا للتعلل بالعجز ، إما بالحقيقة ، كجماعة يعمون أولادهم وأنفسهم بالحيلة ، ليعذروا بالعمي فيعطون . وإما بالتعامي، والتفالج ، والتجانن ، والتمارض ، وإظهار ذلك بأنواع من الحيل،مع بيان أن تلك محنة أصابت من غير استحقاق، ليكون ذلك سبب الرحمة وجماعة يلتمسون أقوالا وأفعالا ، يتعجب الناس منها ، حتى تنبسطقلوبهم عندمشاهدتها فيسخوا برفع اليد عن قليل من المال في حال التعجب، ثم قد يندم بعد زوال التعجب، و لا ينفع النَّدُم · وذلك قد يكون بالتمسخر ، والحاكاة ، والشعبذة ، والأفعال المضحكة وقد يكون بالأشعار الغريبة، والكلام المنثور المسجع،مع حسن الصوت. والشُّعُر الموزون أشد تأثيرًا في النفس ، لاسيما إذا كان فيه تعصب يتعلق بالمذاهب كأشعار مناقب الصحابة وفضائل أهل البيت. أو الذي بحرك داعية العشق من أهل المجانة كصنعة الطبالين في الأسواق وصنعة مَا يشبه العوض وليس بعوض ، كبيع التعويذات والحشيش ، الذي يخيل بالعهأنها أدوية ، فيخدع بذلك الصبيان والجهال ، وكأصحاب القرعة والفأل من المنجمين . ويدخل في هذا الجنس الوعاظ ، و المسكدون على رءوس المنابر؛ إذا لم يكن وراءهم طائل علمي، وكان غرضهم استمالة قلوب العوام ، وأخذ أموالهم بأنواع الكدية ، وأنواعها تزيد على ألف نوع وألفين ، وكل ذلك استنبط مدقيق الفكرة لأجل المميشة

فهذه هي أشغال الخلق وأعمالهم التي أكبوا عليها ، وجره إلى ذلك كله الحاجة إلى القوت والكسوة ، ولكنهم نسوا في أثناء ذلك أنفسهم ، ومقصوده ، ومنقلبهم ، ومآبيم فتاهوا وضاوا ، وسبق إلى عقولهم الضعيفة بعد أن كدرتهاز حمة الاستغالات بالدنيا ، خيالات فاسدة ، فانقسمت مذاهبهم ، واختلفت آراؤه على عدة أوجه . فطائفة غلبهم الجهل والغفلة ، فلم تنفتح أعينهم للنظر إلى عاقبة أموره ، فقالوا المقصود أن نعيش أياما فى الدنيا فنتجهد حتى نكسب القوت ، ثم نأكل حتى نقوى على الكسب، ثم نكسب حتى نأكل فيأ كلون ليكسبوا ، ثم يكسبون ليأكلوا . وهذامذهب الفلاحين والمحترفين ، ومن ليس له تنعم في الدنيا ، ولا قدم في الد

وذلك كيير السواني، فهو سفر لاينقطع إلا بالموت . وطائفة أخرى زعموا أنهم تفطنوا لأمر ، وأنه ليس المقصود أن يشقى الإنسان بالعمل ولا يتنعم في الدنيا ، بل السعادة في أن يقضي وطره من شهوة الدنيا ، وهي شهوة البطن والفرج ، فهؤلاء نسوا أنفسهم، وصرفوا هممهم إلى اتباع النسوان، وجمع لذائذ الأطعمة. يأكلون كما تأكل الأنعام ، ويظنون أنهم إذا نالوا ذلك فقد أدركوا غاية السعادة . فشغلهم ذلك عن الله تعالى وعن اليوم الآخر . وطائفة ظنوا أن السعادة في كثرة المال ، والاستغناء بكثرة الكنوز فأسهروا ليلهم، وأتعبوا نهاره في الجمع ، فهم يتعبون في الأسفار طول الليل والنهار، ويترددون في الأعمال الشاقة، ويكتسبون ويجمعون ، ولا يأ كلون إلا قدر الضرورة، شحا وبخلا عليها أن تنقص، وهذه لذتهم، وفي ذلك دأبهم وحركتهم، إلى أن يدركهم الموت فيبقى تحت الأرض أويظفر به من يأكله في الشهوات واللذات، فيكون للجامع تعبه ووباله، وللا كل لذته . ثم الذين يجمعون ينظرون إلى أمثال ذلك ولايمتبرون . وطائفة ظنوا أن السعادة في حسن الاسم ، وانطلاق الألسنة بالثناء ، والمدح بالتجمل والمروءة ، فهؤلاء يتعبون في كسب المعاش ، ويضيقون على أنفسهم في المطعم والمشرب، ويصرفون جميع مالهم إلى الملابس الحسنة ، والدواب النفيسة . ويزخرفون أبواب الدور ، وما يقع عليها أبصار الناس، حتى يقال إنه غنى، وإنه ذو ثروة، ويظنون أن ذلك هي السعادة فهمتهم فى نهارهم وآيلهم ، فى تعهد موقع نظر الناس . وطائفة أخرى ظنوا أن السعادة فى الجاه والكرامة بين الناس، وانقياد الخلق بالتواضع والتوقير، فصرفواهمهم إلى استجرار الناس إلى الطاعة بطلب الولايات، وتقلد الأعمال السلطانية، لينفذ أمرهم بها على طائفة سن الناس ، ويرون أنهم إذا اتسعت ولايتهم ، وانقادت لهم رعاياهم ، فقد سعدواسعادة عظيمة وأن ذلك غاية المطلب وهذا أغلب الشهوات على قلوب الغافلين من الناس، فهُوَّ لاءشفلهم حب تواضع الناس لهم عن التواضع لله ،وعن عبادته،وعن التفكر في آخرتهم ومعادهم ووراء هؤلاء طوائف يطول حصرها ، تزيد على نيف وحبيين فرقة ، كلهم قد صلوا وأضاوا عن سواء السبيل. وإعما جرهم إلى جميع ذلك حاجة المطعم والملبس والمسكن. ونسوأما ترادله هذه الأمور الثلاثة ، والقدر آلذي يكني منها ، وانجرت بهمأوائل أسبابها. إلى أواخرها ، وتداعى بهم ذلك إلىمهاو لم يمكنهم ارقى منها فن عرف وجه الحاجة إلى هذه الأسباب والأشغال ، وعرف غاية المقصود منها ه فلا يخوض فى شغل وحرفة وعمل ، إلا وهو عالم بمقصوده ، وعالم بحظه ونصيبه منه ، وأن غاية مقصوده تعهد بدنه بالقوت والكسوة حتى لايهك . وذلك إن سلك فيه سبيل التقليل اندفعت الأشغال عنه ، وفرغ القلب ، وغلب عليه ذكر الآخرة ، وانصرفت الهمة إلى الاستعداد له . وإن تعدى به قدرالضرورة ، كثرت الأشغال ،وتداعى البعض إلى البعض وتسلسل إلى غير نهاية . فتتشعب به الهموم . ومن تشعبت به الهموم فى أودية الدنيا عن فلا يبالى الله فى أى واد أهلكه منها . فهذا شأن المنهكين فى أشغال الدنيا

وتنبه لذلك طائفة، فأعرضو اعن الدنيا، فحسد ه الشيطان، ولم يتركهم ، وأضلهم في الإعراض أيضًا ، حتى انقسموا إلى طوائف، فظنت طائفة أن الدنيا دار بلاء ومحنة، والآخرة دار سعادة لكل من وصل إليها ، سواء تعبد في الدنيا أو لم يتعبد ، فرأوا أن الصواب في أن يقتلوا أنفسهم ، للخلاص من محنة الدنيا ، وإليه ذهب طوائف من العباد من أهل العند ، فهم يتهجمون على النار، ويقتلون أنفسهم بالإحراق، ويظنون أن ذلك خلاص لهم من محن الدنيات وظنت طائفة أخرى أن القتل لا يخلص، بل لابد أولا من إماتة الصفات البشرية أ وقطمها عنَّ النفس بالكاية ، وأنَّ السَّمادة في قطم الشهوة والغضب · ثم أُقباواعلى الْجاهدة وشددوا على أنفسهم ، حتى هلك بعضهم بشدة الرياضة ، وبعضهم فسدعقله وجن ، وبعضهم مرض وانسد عليه الطريق في العبادة ، وبعضهم عجز عن قمع الصفات بالكلية ، فظن أن ما كلفه الشرع محال ، وأن الشرع تلبيس لا أصل له ، فوقع في الإِلحــاد . وظهر لبعضيهم أن هذا التعب كله لله ، وأن الله تعالى مستغن عن عبادة العباد ، لا ينقصه عصيان عاص، ولا تزيده عبادة متعبد · فعادوا إلى الشهوات ، وسلكوا مسلك الإباحة ، وطووا بساط الشرع والأحكام، وزعمو اأن ذلك من صفاء توحيده، حيث اعتقد واأن الله مستفن عن عبادة المبادئ وظن طائفة أن المقصود مرن العبادات المجاهدة ، حتى يصل العبد مها إلى معرفة الله تمالى ، فاذا حصلت المعرفة فقد وصل ، وبعد الوصول يستنني عن الوسيلة والحيلة ، فتركوا السمى والمبادة وزعموا أنه ارتفعَ محلهم في معرفة الله سبحانه عن أن عتهنوا بالتكاليف، وإيما النكليف على عوام الخلق. ووراءهذا مذاهب باطلة بوضلالات هائلة ؟ يطول إحصاؤها إلى ما يبلغ نيفا وسبمين فرقة . وإنما الناجي منها فرقة واحدة ، وهي السالكة ما كان عليه

وسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه ، وهو أن لايترك الدنيا بالكلية . ولايقمع الشهوات المالكية . أما الدنيا ، فيأخذ منها قدر الزاد . وأما الشهوات ، فيقمع منها مايخرج عن طاعة الشرع والعقل ، ولا يتبع كل شهوة ، ولا يترك كل شهوة . بل يتبع المدل ، ولا يترك كل شيء من الدنيا . بل يعلم عصود كل ماخلق من الدنيا ، ويحفظه على حدمقصو و هو يطلب كل شيء من الدنيا . بل يعلم عصود كل ماخلق من الدنيا ، ويحفظه على حدمقصو و فيأخذ من القوت ما يقوى به البدن على العبادة ، ومن المسكن ما يحفظ عن اللصوص والحر والبرد ، ومن المكسوة كذلك ، حتى إذا فرغ القلب من شغل البدن ، أقبل على الله تعالى بكنه همته ، واشتغل بالذكر والفكر طول العمر ، وبق ملازما بسياسة الشهوات، ومراقبا لها ، حتى لا يجاوز حدوك الورع والتقوى . ولا يعلم تفصيل ذلك إلا بالاقتداء بالفرقة الناجية وهم الصحابة فإنه عليه السلام (۱) لما قال « النّاجي منها واخدة أن قالوا يارسول الله . ومن وقد كانوا على النبج القصد ، وعلى السبيل الواضح الذي فصلناه من قبل . فإنهم ما كانوا وقد كانوا على النبج القصد ، وعلى السبيل الواضح الذي فصلناه من قبل . فإنهم ما كانوا يأخذون الدنيا بل لدنيا بل لدين . وما كانوا يترهبون ويهجرون الدنيا بالكلية . وما كان أمره بين ذلك قواما . وذلك هو المدل والوسط على الأمور إلى الله تمالى كما سبق ذكره في مواضع ، والله أعلم على تم كتاب ذم الدنيا ، والحد لله أولاو آخرا ، وصلى الله على سيدنا محمد و آله وصعبه وسلم بين الطرفين ، وهو أحب الأمور إلى الله تمالى كما سبق ذكره في مواضع ، والله أعلم عمل كتاب ذم الدنيا ، والحد لله أولاو آخرا ، وصلى الله على سيدنا محمد و آله وصعبه وسلم

<sup>(</sup>۱) حديث افتراق الأمة وفيه الناجى منهم واحدة قالوا ومنهم قال أهل السنة والجماعة ـ الحديث :الترمذى من حديث عبدالله بن عمرو وحسنه تفترق أمق على ثلاث وسبعين ملة كلهم ق النار الاملة واحدة فقالوا من هى يارسول الله قال ماأنا عليه وأصحابى ولابى داود من حديث معاوية وامن ماجه من حديث أنس وعوف بن مالك وهى الجماعة وأسانيدها جياد

### فهرست الجزء التاسع

| لصفحة                                                       | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10YY<br>10YY<br>10YX<br>10YY                                | مطايبته صلى الله عليه وسلم لخوات الانصارى مزاحه صلى الله عليه وسلم مع نعيمان الانصارى الافحادية عشر – السخرية والاستهزاء متى لا تكون السخرية ذنبا المقانية عشرة – افشاء السرخيانة عظمى الافة الثالثة عشرة – الوعد الكاذبي                                                                                                                                    | الثانة الثالثة - الخوض في الباطل 1001         خطر الكلمة التي يستهونها المرء 1007         الآفة الرابعة - المراء والجدال 1007         ماورد في ذم المراء والجدال 1008         حد المراء - المجادلة 1008         الباعث على المراء والجدل علاج المراء والجدل 1000         والجدل 1000         الخصومة المدمومة 1000         الحق 1000         الخصام مبدأ الشرور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 10A+.                                                       | علامات النفاق<br>صاحب الثمانين والراعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الآفة السادسة _ التقعر في الكلام ١٥٥٩<br>ما ورد في التشدق والتصنع ١٥٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1001<br>1000<br>1000<br>1000<br>1001<br>1001<br>1001<br>100 | صاحب الثمانين والراعى الآفة الرابعسة عشرة - الكذب في القول واليمين الكذب في ملاعبة الصبيان الآثار في ذم الكذب بيان - ما رخص فيه من الكذب الكذب الواجب والكذب المباح ادلة الترخيص في الكذب المباح ما يرخص فيه الكذب الكذب لدفع الخدب دقة الحد المبيح للكذب خطر وضع الأحاديث لظن المصلحة بيان - الحذر من الكذب بالماريض الزاج والكذب فيه المزاج والكذب المعتاد | ما ورد في التشدق والتصنع ما ورد في التشدق والتصنع والسب ويذاء اللسان ويذاء اللسان المادون ١٥٦١ حد الفحش حد الفحش التأدبون ١٥٦٢ الباعث على الفحش الله عليه وسلم الأفحاب الرسول صلى الله عليه وسلم الأصحابه عدد اللعن مراتب اللعن مراتب اللعن ١٥٦٥ مقتضيات اللعن مراتب اللعن ١٥٦٥ الاحتياط الشديدفي لعن شخص بعينه ١٥٦١ الخصومة الخصومة خطر رمى المسلم بالكفر أو الفسق ١٥٦٧ الموات المؤمن كقتله المادا المادة التار من المسلم بالكفر أو الفسق ١٥٦٨ المادا المادة التار من المسلم بالكفر أو الفسق ١٥٦١ المادا المادة التار من المسلم بالكفر أو الفسق ١٥٦١ المادا المادا المادا المادا المادا المادا المادا المادا المادا الله عليه وسلم الأموات المادا الما |
| 1090                                                        | الكدب في الرؤيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الآفة التاسعة ـ الغناء والشعر ١٥٧٠ التصريح ببعض المبالغة في الشعر ١٥٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1107                                                        | الآفة الخامسة عشرة ــ الفيبة مدمة الفيبة في الكتاب والسنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الآفة العاشرة ــ المزاح<br>خطر المداومة علىالمزاح والافراط قيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1097                                                        | أثر الفيبة في الصوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | كثرة الضحك تميت القلب ١٥٧٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1094                                                        | الغيبة وعداب القبر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الزاح مسقط الوقاد ١٥٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1099                                                        | الفرق بين الهمز واللمز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | القُدُرُ المسموح يه من المزاح بـ ١٥٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                             | بيان معنى الغيبة وحدودها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | يبض امثلة من مزاحه صللى الله عليه.<br>وسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 17+m<br>17+h                                                | الغيبة في الدين<br>بيان ان الغيبة لا تقتصر على اللسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | بواجه صلى الأعليه وسلم مع السيادة.<br>عائشة رضى الله عنها (١٥٧٥)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الصفحة ,                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| تكذيب الممام - نهيه - بغضه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | رق الغيبه المختلفة وأمثلتها                                                     |
| تحسين الظن بأخيــه ــ التحرز عن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | فَّتُ أَنُواعُ الْفَيْبَةُ أَكُوا الْ                                           |
| التجسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | إصغاء الى الغيبة غيبة                                                           |
| ملازمه النمام للصفات الذميمة ١٦٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | بان الاسباب الباعثة على الغيبة                                                  |
| السعاية ١٦٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | لحقد والغضب                                                                     |
| تأنير النميمة في الفرقة بين الزوجين ١٦٢٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | جاملة الأصحاب ــ المهاجمة للدفاع<br>ع. النفس.                                   |
| الآفة السابعة عشرة ـ كلام ذى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | س                                                                               |
| اللسانين ١٦٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تهام الغير لتبرئة النفس ــ المباهاة<br>والتصنع                                  |
| مذمة ذى المسان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | والتصفي<br>الحسيد _ الهزل والطالبة                                              |
| تحدید ذی اللسانین ۱۹۲۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لسخرية والتحقير - اظهار التعجب من                                               |
| الآفة الثامئة عشرة _ المدح ١٦٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | حال المخطىء ١٦٠٦                                                                |
| آفات المدح _ الكذب _ الرباء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ظهار الرحمة والغضب لله تعالى                                                    |
| عدم جواز مدح الفاسق أو الظالم ١٦٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | يان العلاج الذي به يمنع اللسان عن                                               |
| احداث الكبر في الممدوح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | الفييلة المنابع                                                                 |
| فنور الممدوح وكسله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | علاج الغيبة على الجملة<br>النفر ،                                               |
| بيان ما على المعدوح _ بيان واجبه ١٦٣٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الغضب الجلساء في معاصيهم ١٦٠٩ عدم موافقة الجلساء في معاصيهم                     |
| الآفة التاسعة عشرة _ الفقلة عن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عدم مواعد البسد ي مد يهم                                                        |
| دقائق الخطأ في محو الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مريه التقس وقهم الحير<br>عدم الاقتداء بالفير في المعاصي                         |
| أدب الرسول مع الله عز وجل ١٦٣١<br>يعض مالا يجوز قوله مما اعتاده الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عدم المرقداء بالنفس<br>المباهاة وتزكية النفس                                    |
| الآفة العشرون _ ســؤال العوام عن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | المناهاة وترثيبة النفس الماء الستهزاء بالغير الماء الاستهزاء بالغير الماء الماء |
| منات الله سالي وعن كلامه وعن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الفيبة عن طريق الرحمة                                                           |
| الحروف ١٦٣٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الفيبة عن طريق الفضب لله تعالى                                                  |
| كتاب ذم الفضب والحقد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | التعجل                                                                          |
| - 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | بيان تحريم الفيبة بالقلب ١٦١١                                                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | علامة عقد سوء الظن ١٦١٢                                                         |
| بيان ذم الغضب الغضب أن الغضب في القرآن و الغضب في القرآن الغضب في القرآن الغضب في القرآن الغضب في العربية الع | علاج الخاطر السيء _ كيفية نصــح السلم السلم                                     |
| ا الحدث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                 |
| بعض الآثار في ذم الفضب ــ المحمق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | بيان الاعداد المرخصة في الغيبة<br>التظلم ـ الاستعانة على تفيير المنكر (١٦١٤     |
| يجلب الشرور ١٦٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الاستفتاء _ تحدير المسلم من الشر                                                |
| اعقل الناس اقلهم غضبا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | دکر اللقب المعروف به سالتجساهر                                                  |
| بيان حقيقة اللغضب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | بالفسق ١٦١٥                                                                     |
| طبعة تكوير الحسيم تقتض فناؤه ١٦٤٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | بيان كفارة الفيبة - الاستحلال                                                   |
| الأسبيات الخارجية عن الحسيم التي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | والاستففار ١٦١٦                                                                 |
| تملك فناهم ما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | التحليل وحكمه المالا                                                            |
| أ دم الافراط في الغضب ١٦٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الآفة السادسة عشرة الشميمة المام المام في الكتاب                                |
| الشنباب الافراط في الفضب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ورأن _ حد النميمة وما بحب في دها ١٦٢٠                                           |
| ا الر الغضيم في إلظاهر ١٦٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الباعث على النميمة - واجب المنم له - را ١٢                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                 |

| الصفحة            |                                                             | نسعحه ا   | ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------|-------------------------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                   | منع الحق                                                    |           | يره في اللسبان . أبره في الأعصاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1777              | فضيلة العفو والاحسان                                        |           | ر .<br>رَد في القلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 177.              | الآبار في فضل العفو                                         | 1788      | فُبرِه من عزائم الأمور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 7771              | فضيلة الرفق                                                 | }         | فصب الممدوح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                   | الاحاديث في فضسله الرفقًا                                   |           | أن الفضب هل يمكن ازالة أصله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1778              | الآمار الواردة في الرفق                                     | 1780      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                   | القول - في ذم الحسيد وفي حفيقه                              |           | سيام ما بحيه الانسيان الضرورات الكماليات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ق<br>۱۲۷ <i>۵</i> | وأسبابه ومعالجته وغاية الواجب ا<br>ارالته                   | 1414      | العماليات<br>ضرورات في حق البعص دون البعض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1 140             |                                                             | , , , , , | صرورات ي حق البعض دون البعض للمرورات المحسب لعوات الصرورات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 141/4             | ا بيان ذم الحسد<br>التأمام شيال متا في ذم المسا             | 1727      | لذب الغضب لعوات الكماليات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1777              | ا الأحاديث الواردة في ذم الحسد                              | 1789      | بان الأسباب المهيجه للغصب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ነግ۷አ<br>ነግ۷۹      | الآمار الواردة في ذم الحسمد<br>المسيء مجزى باساءته          | 170.      | س العضب شحاعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                   | المسىء تعبرى بالشاءلة<br>الميان ــ حقيقة الحسد وحكمه وأقسام | 1701      | ان علاج الفضب بعد هيجانه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                   | - "                                                         |           | جاء نواب كظم الفيظ<br>· · · الشربيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 177.              | ومرابه                                                      |           | لحوف من الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1771              | حد الحسد ـ حد العبطة<br>الدليل على تحريم الحسا              | 1707      | حدر من الاكثار من الأعداء<br>للفور من صورة الفصيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1777              | الدنين على طعريم الصنعاد<br>المنافسة وحكمها                 | 1705      | يمور من صوره العصبيان<br>جلوس والاضطجاع عند الفضب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1788              | المنافسة تعنريها الاحكام الشرعية                            |           | . رون و .<br>وضوء عند الفضب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1710              | نيان _ أسماب الحسد والمنافسة                                | 1708      | سجود لله مذهب للفضب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                   | أسمال المنافسة ، اسباب الحسد                                | 1700      | ضيلة كظم الغيظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۸۲۱              | المداوة والبقضاء                                            | 1         | أحاديث الدالة على فضيلة كظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1777              | التعزز ــ الكبر ــ التعجب                                   |           | الفيظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| AAFI              | الخوف من فوت المقاصد                                        | 1707      | ّنار الواردة في كظم الغيظ.<br>ان ـ فضبلة الحلم ـكيفية الوصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                   | حب الرياسة ـ خبث النفس                                      | ١٦٥٧      | الى الحلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ن                 | بيان _ السبب في كثرة الحسد به                               | , , , ,   | الى المام الحالم الحال |
|                   | الأمنال والافران والاخوة وبني اا                            | 177.      | إبار الواردة في فضل الحلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| •                 | والاقارب وتأكده وقلته فى غيره                               |           | لم على بن الحسين . حكم غالية لابن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| የለፖ               | وضعفه                                                       | 1771      | منبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                   | ابن بكون الحسد _ منشأ الحسد                                 |           | ان _ القدر الذي بجوز الانتصار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1791              | مُهَارِنَة بين العلم والمال ــ انتفاء الحسـ<br>في الحنة     | 1771      | والمشمقى به من الكلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                   | ر بیدان ــ الدواء اللى ينفى مسرض                            | 1774      | • 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1797              | الحسد عن القلب                                              |           | ليل جواز الرد على الشيائم<br>التعالى المناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 1717,             | مر الحسد على دين الحاسد                                     | 3771      | رجات الناس في العضب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                   | ضرد الحسسد في ألدنيا                                        | 1770      | قول _ في معنى الحقـــد ونتـــائجه<br>وفضيلة العفو والرفق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ين                | عدم ضرر المحسود بالحسيد في الد                              | 1 ( (0    | ماوىء الحقد _ الحسند _ الشماتة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                   | والدنيا                                                     |           | الهجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                   | انتفاع المحسود على حساب حاسد                                |           | عيراض _ الغيبة _ الاستهزاء _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 1718              | ا في الآخرة                                                 | 1777      | الايداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| الصفحة                                                     | الصفحة ,                                         |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| هما بالسفينة واخنلاف أحوال                                 | المحسود يغبط باغممام حاسده نميل                  |
| نابها                                                      | الوقوع في سباك السيطان بالحسد ١٦٩٥ را            |
| لضعف الابمان والاعترار بالديا ١٧٣٢                         | علاح الحسد بمخالفة نعسه ١٦٩٦ منال                |
| اعادية لا يملكها أحد                                       | السفاء في الصبر على مرارة الدواء ١٦٩٧   الديما   |
| _ حقيقة الدنبا وماهبسها في حق                              | سان _ الفدر الواجب في نفى الحسد اسان             |
| عبد ١٧٣٣                                                   | بيان القدر الواجب في نفى الحسد ١٧٠٠ الله         |
| سحب الانسسان في الآخسرة من                                 | عن القلب (حالة المرء مع أعدائه) ١٧٠٠ ما يد       |
| ناوظ الدنيا ١٧٣٤                                           | , ,                                              |
| ظ الدنيا الى لانمرة لها في الاخرة ١٧٣٤                     |                                                  |
| وط العاجلة المعينة على الآخرة                              |                                                  |
| رة ابن الخطاب في أويس القرني                               | · · · · · · · · · · · · · · · ·                  |
| ة ابن حبان الاويس القرني                                   |                                                  |
| _ حقيقـة الدنيا في نفســها<br>المناها النا                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            |
| شغالها الخ                                                 | <u> </u>                                         |
| ، الدنيا الموجودة بها<br>المقادا الدنيا                    |                                                  |
| يل أشغال الدنيا<br>ل الصناعات ـ آلات الصناعات              |                                                  |
|                                                            |                                                  |
| ة الانسان الى الاجتماع ١٧٤٥<br>ة الانسان الى انتباء البلاد | · '                                              |
| جة الى أهل السياسة والحرف<br>جة الى أهل السياسة والحرف     |                                                  |
| ب <i>این استیاسه والعو</i> ف<br>غیرها                      | 11.19                                            |
| حیرت<br>جة الی الخراج وعماله ــ الحاجة                     | خطبه على كرم الله وجهه في دم الله با ١٧٣٢   الحا |
| ب علی معور بی وصف کے افتاب<br>ی الملك ۲۱۷۲                 | المناب عبر بن حبد العرير                         |
| ی الله الاسواق والحوانیت ۷{۷                               |                                                  |
| به الى التجار<br>جة الى التجار                             |                                                  |
| به الناس الى النقد ـ كيف ينشأ                              |                                                  |
| طحاع الطريق واللصحوص                                       |                                                  |
| المتسولون واستستوس ١٩٤٨                                    |                                                  |
| مستولوں<br>ول وفنونه ــ وجهة نظر الجهال                    | 14/24 - 11                                       |
| روح و معر بعب عمر . عبدان<br>الحياة                        | A 1-1711 A 2                                     |
| ة نظر أصحاب الشهوات ٧٥٠                                    | 7 11 1.14 -                                      |
| ة نظر جامعي المال ــ وجهة نظر                              | تمثيل الدنيا بالماء لابد أن يبتل خائضه ١٧٢٨ محم  |
| الظاهر ـ وجهة نظر عماد الجاه                               | تمتيلها بالتوب الشفوق بالتعلق على                |
| ، کسر کے وجہ کس کیدہ ، اعباد<br>بدون بقتل انفسمہ نے سبب من |                                                  |
| سباب الالحاد ١٥٥١                                          |                                                  |
| حيون ــ المخــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |                                                  |
| فاجية                                                      | خالة الدنيا بالنسبة للآخرة ١٧٣٠، ١١              |

#### لجنت نشالشتا فإلاسبيلامية



# الجزءالعاشر

مضاف إليه تخريج الحافظ العراق

كن فيم البخل وذم حرّ المال

# مئنا فيقم لبخل وذم حراكمال

وهو الكتاب الشابع من ربع المهلكات من كتاب إحياء علوم الدين مسم الدالرمن الرحيم

الحمد لله مستوجب الحمد برزقه المبسوط، وكاشف الضر بعد القنوط، الذي خلق الحلق ووسع الرزق، وأفاض على العاملين أصناف الأموال، وابتلاه فيها بتقلب الأحوال، ورددهم فيها بين العسر واليسز، والغنى والفقر، والطمع واليأس، والثروة والإفلاس، والمحزز والاستطاعة، والحرص والقناعة، والبخل والجود، والفرح بالموجود، والأسف على المفقود، والإيثار والإنفاق، والتوسع والإملاق، والتبذير والتقتير، والرضأ بالقليل واستحقار الكثير. كل ذلك ليبلوهم أيهم أحسن عملا، وينظر أيهم آثر الدنيا على الآخرة بدلا، وابتغى عن الآخرة عدولا وحولا، واتخذ الدنيا ذخيرة وخولا

والصلاة على محمد الذي نسخ بملته مللا ، وطوى بشريعته أدياناو نحلا ، وعلى آله وأصمابه الذين سلكوا سبيل ربهم ذللا ، وسلم تسلما كثيرا

أما بعد. فإن ف تن الدنيا كثيرة الشعب والأظراف، واسعة الأرجاء والأكناف ولكن الأموال أعظم فتها، وأطم عنها، وأعظم فتنة فيها أنه لاغنى لأحد عنها، ثم إذا وجدت فلا سلامة منها، فإن فقد المال حصل منه الفقر الذي يكاد أن يكون كفرال وإن وجد حصل منه الطغيان الذي لاتكون عافية أمره إلا خسرا، وبالجملة فهي لاتخلومن الفوائد والآفات، وفوائدها من المنجيات، وآفاتها من المهلكات، وتمييز خيرهاعن شرها من المعوصات التي لايقوى عليها إلا ذوو البصائر في الدين، من العلماء الراسخين دون المترسمين المفترين، وشرح ذلك مهم على الانفراد، فإن ماذكر ناه في كتاب ذم الدنيا لم يكن نظرا في المال خاصة، بل في الدنيا عامة. إذ الدنيا تتناول كل حظ عاجل، والمال بعض الجزاء الدنيا، والجماء واتباع شهوة البطن والقرح بعضها و وتشر الفيط عمل المنظرا في المال فالمناء المنطق والمناء المناه المناء المنطق المنطق المناء المناء

الغصب والحسد بعضها ، والكبر وطلب العاو بعضها ، ولها أبعاض كثيرة . ويجمعها كل ما كان للإنسان فيه حظ عاجل : ونظرنا الآن في هذا الكتاب في المالوحده ، إذ فيه آفات وغوائل ، وللإنسان من فقده صفة الفقر ، ومن وجوده وصف الغني ، وهاخالتان يحصل بهما الاختبار والامتحان . ثم للفاقد حالتان ، القناعة والحرص ، وإحداها مذمومة والأخرى محمودة . وللحريص حالتان ، طمع فيما في أيدى الناس، وتشمر للحرف والصناعات مع اليأس عن الخلق و الطمع شرالحالتين . وللواجد حالتان ، إمساك بحكم البخل والشح ، وإنفاق وإحداها مذمومة ، والأخرى محمودة وللمنفق حالتان ، تبذير ، واقتصاد . والمحمود هو الاقتصاد وهذه أمور متشابهة ، وكشف الغطاء عن الغموض فيها مهم

و يمن نشرح ذلك في أربعة عشر فصلا إنشاء الله تعالى. وهو بيان ذم المال ، ثم مدحه ثم تفصيل فوائد المال و آفاته ، ثم ذم الحرص والطمع ، ثم علاج الحرص والطمع ، ثم فضيلة السخاء ، ثم حكايات البخلاء ، ثم حكايات البخلاء ، ثم حكايات البخلاء ، ثم الإيثار وفضله ، ثم حد السخاء والبخل ، ثم علاج البخل ، ثم مجموع الوظائف في المال ، ثم ذم الني ومدح الفقر إن شاء الله تعالى

# بسيان فم المال وكراهة حبه

قال الله تعالى ( يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُلْهِكُمْ أَمُو َالْكُمْ وَلاَ أُولاَدُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَئِكُمْ وَأُولاَدُكُمْ وَاللهُ وَوَلده عَلَى مَاعند الله ، فقد خسر وغبن خسرانا والله عندة أجرْ عَظِيم ( " ) فن اختار ماله وولده على ماعند الله ، فقد خسر وغبن خسرانا عظما، وقال عزوجل ( مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْمُيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَهَا ( " ) الآية وقال تعالى ( إِنَّ الإِنْسَانَ لَيُطَعَى أَنْ رَ آهُ اسْتَغْنَى ( ) فلا حول ولاقوة إلا بالله العلى العظيم، وقال تعالى ( أَلْهَا حَمُ الشّكَا ثُرُونَ ) وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( " دحُبُ أَلَال وَالشّرَف يُنْبِتَانِ النّفَاق في القَلْبِ كَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( " دحُبُ أَلْمًا لَو الشّرَف يُنْبَيّانِ النّفَاق في القَلْبِ كَاللّهُ وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( " حُبُ أَلْمَالِ وَالشّرَف يُنْبِيّانِ النّفَاق في القَلْبِ كَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>كتاب ذم البخل وحب المال)

المنال والشرف ينبتان النفأى في القلب كما ينبت الماء البقل : لم أجده بهذا اللفظوذكره
 بعد هذا بلفظ الجاه بدل الشرف

<sup>(</sup>١) المنافقون : ٩ (٢) التغابن : ١٥ (٣) هود : ١٥ (١٠ العلق : ٧ ، ٧ (٥٠ التكاثر : ٩

- (۱) حديث ماذئبان ضاريان أرسلا فى زريبة غنم بأكثر فسادا لها من حب المال والجاه فى دين الرجل المسلم: الترمذى والنسائمى فى الكبرى من حديث كعب بن مالك وقالا جائمان مكان ضاريان ولم يقولا فى زريبة وقالا الشرف بدل الجاه قال الترمذى حسن صحيح وللطبرانى فى الأوسط من جديث أبى سعيد ما ذئبان ضاريان فى زريبة غنم الحديث : وللبزار من حديث أبى هريرة ضاريان جائمان واسناد الطبرانى فيهما ضعيف
- ( ٢ ) حديث هلك الأكثرون الامن قال به فى عباد الله هكذا وهكذا \_ الحديث: الطبرانى من حديث عبد الرحمن بن أبزى بلفظ المكثرون ولم يقل فى عباد الله ورواه أحمد من حديث أبى عبد المفظ المسكثرون وهو متفق عليه من حديث أبى ذر بلفظهم الأخسرون فقال أبو ذر من هم فقال هم الاكثرون أموالا إلا من قال هكذا \_ الحديث:
- (٣) حديث قبل بارسول الله أى أمتك شر قال الاغنياء؛ غريب لم أجده بهذا اللفظ وللطبراني في الأوسط والبيهةي في الشعب من حديث عبد الله بن جعفر شرار أمتى الذين ولدوا في النعيم وغذوابه يأ كلون من الطعام ألوانا وفيه أصرم بن حوشب ضعيف ورواه هناد بن السرى في الزهد له من رواية عروة بن رويم مرسلا وللبزار من حديث أبي هريرة بسند ضعيف ان من شرار أمتى الذين غذوا بالنعيم وتنبت عليه أجسامهم
- (٤) حديث سيأى بعدكم قوم يأكلون أطايب الدنيا وألوانها وينكحون أجمل النساء وألوانها ــ الحديث بطوله الطبرانى فى السكير والأوسط من حديث أبى أمامة سيكون رجال من أمتى يأكلون ألوات الطام ويشربون ألوان الشراب ويلبسون ألوان النهاب يتقدقون فى السكلام أولئك شرار أمتى وسنده ضعيف ولم أجد لبائيه أصلا ،

هَذْمِ الْإِسْلاَمِ » و فال صلى الله عليه وسلم (" « دَعُوا الدُّنْياً لِأَهْلِها مَنْ أَخَذَ مِنَ الدُّنْياً فَوْقَ مَا يَكُفِيهِ أَخَذَ حَثْفَهُ وَهُوَ لاَ يَشْعُرْ » و قال صلى الله عليه وسلم (" ، فَقُولُ ابْنُ آدَمَ مَا لِي مَا لِكَ مِنْ مَا لِكَ إِلاَّ مَا أَكُلْتَ فَأَفْنَيْتَ أَوْ لَبَسْتَ فَأَ بلَيْتَ أَوْ تَصَدَّفْتَ فَأَمْ مَنْ مَا لِكَ مِنْ مَا لِكَ إِلاَّ مَا أَكُلْتَ فَأَفْنَيْتَ أَوْ لَبَسْتَ فَأَ بلَيْتَ أَوْ تَصَدَّفْتَ فَأَمْ مَنْ مَا لا عَلَى مَعْ مَا له إِنْ قَدَّبهُ أَحَب أَنْ قَالَ لا مَعْ مَا له إِنْ قَدْبه أَنْ مَعْ مَا له إِنْ قَدْبه أَحْب أَنْ عَلَى الله عليه وسلم (" و قال رجل يارسول الله . قال د قدّم مَا لَكَ وَإِنَّ قَلْبَ اللهُ عُلِهُ مِن مَعَ مَا له إِنْ قَدْبه أَنْ أَنْ يَتَخَلّفَ مَعَه » و قال صلى الله عليه وسلم (" و أَخِلاً و انْ بلاحقة و و إنْ خَلْفَهُ أَحَب أَنْ يَتَخَلّفَ مَعَه » و قال صلى الله عليه وسلم (" و أَخِلاً و انْ يَتَخَلّفَ مَعَه عَله وَالله وَله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَله وَالله وَالله وَقَالُ وَالله وَله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَله وَالله وَالل

لهم: مامنزلة الدينار والدرهم عندكم؟ قالوا حسنة . قال لكنهما والمدر عندى سواء . (م) وكتب سلمان الفارسي إلى أبي الدرداء رضي الله عنهما ، ياأخي ، إياك أن تجمع من المدردة من الله عنهما ، ياأخي ، إياك أن تجمع من

الدنيا مالانؤدى شكره ، فإنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول « يُجَاءُ بِصَاحِبِ الدُّنْيَا الَّذِي أَطَاعَ اللهَ فِيهَا وَمَالُهُ بَيْنَ يَدَ يُهِ كُلَّمَا تَكَفَّأً بِهِ الصِّرَاطُ قَالَ لَهُ مَالُهُ امْضِ فَقَدْ أَدَّيْتَ حَقَّ اللهِ فِي ثُمَّ يُجَاءُ بِصَاحِبِ الدُّنْيَا الَّذِي لَمْ يُطِعِ اللهَ فِيهَا وَمَالُهُ بَيْنَ كَتِفَيْهِ

<sup>(</sup>١) حديث دعوا الدنيا لأهلها من أخذ من الدنيا فوق ما يكفيه أخذحتفه وهو لا يشعر:البرارمنحديث أنس وفيه هايىء بن المتوكل ضعفه ابن حبان

<sup>(</sup> ٢ ) حديث يقول العبد مالى مالى ـ الحديث : مسلم من حديث عبدالله بن الشخير وأبي هريرة وقد تعدم

<sup>(</sup>٣) حديث قال رجل بإرسول الله مالي لا أحب الموت ـ الحديث : لم أقف عليه

<sup>(</sup>٤) حديث أخلاء ابن آدم ثلاثة وأحد يتبعه إلى قبض روحه والثانى إلى قبره الحديث: أحمدوالطبرانى في الكبير والأوسط من حديث النعمان بن بشير باسناد جيد نحوه ورواه أبوداودالطيالسى وأبو الشيخ في كتاب الثوان والطبراني في الأوسط من حديث أنس بمندجيد أيضاوفي الكبير من حديث أنس يتبع الميت ثلاثة فيرجع الثنان ويتى واحد الحديث:

كُلُّما تَكُفَّا بِهِ الصِّرَاطُ قَالَ لَهُ مَالُهُ وَ يُلَكَ أَلاَ أَذَيْتَ حَنَّ اللهِ فِي قَا يَزَالُ كَذَلِكَ حَى يَدْعُو بِالْوَ يُلِ وَالثَّبُورِ » . وكل ماأوردناه في كتاب الزهد والفقر ، في ذم الغني ومدح الفقر ، يرجع جميعه إلى ذم المال ، فلا نطول بتكريره . وكذا كل ماذكرناه في ذم الدنيا فيتناول ذم المال بحكم العموم ، لأن المال أعظم أركان الدنيا . و إنما نذكر الآن ماورد في فيتناول ذم المال بحكم العموم ، لأن المال أعظم أركان الدنيا . و إنما نذكر الآن ماورد في المال خاصة . قال صلى الله عليه وسلم (١) « إذا مات الْعَبْدُ قَالَتِ الْمَلاَ ثِكَةُ مَاقَدَّمَ ؟ وَقَالَ النَّاسُ مَاخَلَفَ ؟ » و فال صلى الله عليه وسلم (١) « لاَ تَتَّخِذُوا الضَيَّعَةَ قَتُحِبُّوا الدُّنْيَا »

الآثار: روى أن رجلا نال من أبى الدرداء، وأراه سوأ، فقال اللم من فعل بى سوأ فأصح جسمه، وأطل عمره، وأكثر ماله. فانظر كيف رأى كثرة المال غاية البلاء، مع صحة الجسم وطول العمر، لأنه لابد وأن يفضى إلى الطغيان. ووضع على كرم الله وجهه درهاعلى كفه، ثم قال، أما إنك مالم تخرج عنى لاتنفعنى. وروي أن عمر رضي الله عنه، أرسل إلى زينب بنت جحش بعطائها. فقالت ماهذا ؟ قالوا أرسل إليك عمر بن الخطاب قالت غفر الله له. ثم سلت ستراكان لها، فقطعته وجعلته صررا، وقسمته فى أهل بيتها ورحمها وأيتامها. ثم رفعت بديها وقالت، اللم لايدركنى عطاء عمر بعد على هذا. فكانت أول نساء رسول الله صلى الله عليه وسلم لحوقا به

وقال الحسن ، والله ماأعز الدره أحد إلاأذله الله . وقيل إن أول ماضر بالدينار والدره رفعهما إبليس ، ثم وضعهما على جبهته ، ثم قبلهما وقال ، من أحبكا فهو عبدى حقا . وقال سميط بن عجلان ، إن الدراه والدنانير أزمة المنافقين ، يقادون بها إلى النار . وقال يحي بن معاذ ،الدره عقر ب ، فإن لم تحسن رقيته فلا تأخذه ، فإنه إن لدغك قتلك سمه قيل ومارقيته ؟ قال أخذه من حله ، ووضعه في حقه . وقال العلاء بن زياد ، عثلت لى الدنيا وعليها من كل زينة ، فقلت أعوذ بالله من شرك . فقالت إن سرك أن يعيذك الله منى ، فأبغض الدره والدينار . وذلك لأن الدره والدينار هما الدنيا كلها ، إذ يتوصل بهما إلى جميع أصنافها . فن صبر عنهما صبر عن الدنيا و في ذلك قيل

<sup>(</sup>١) حديث إذا مات العبد قالت الملائكة ما قدم .. الجديث : البيهتي في الشعب من حديث أبي هريرة يبلغ به وقد تقدم في آداب الصحبة

<sup>(</sup>٧) حديثلا تتخذوا الضيعة فتحبوا الدنيا الترمذي والحاكم وصحح اسناده من حديث ابن مسعود بلفظ فترغبوا

إنى وجدت فلانظنواغيره آن التورع عند هذا الدرهم فإذا قدرت عليه ثم تركته فاعلم بأن تقالة تقوى المسلم وفى ذلك قيل أيضا

لا يغرنك من المر ع قيص رفعه أو إزار فوق عظيم الساق منه رفعه أو جـبين لاح فيه أثر قد خلعه أره الدرم تعرف حيه أو وزعه

ويروى عن مسامة بن عبد الملك ، أنه دخل على عمر بن عبد العزيز رحمه الله عند مو ثه فقال باأمير المؤمنين ، صنعت صنيعا لم يصنف أحد قبلك . تركت ولدك ليس لهم دره ولا دينار ، وكان له ثلاثة عشر من الولد ، فقال عمر ، أقعدوني ، فأقعدوه . فقال،أماقولك لم أدع لهم دينارا ولا درهما ، فإنى لم أمنعهم حقالهم ، ولم أعطهم حقا لغيرهم . وإنما ولدى أحد رجلين ، إما مطبع للمفالله كافيه ، والله يتولى الصالحين. وإماعاص لله، فلا أبلى على ما وقع وروى أن محمد بن كعب القرظى أصاب مالا كثيرا ، فقيل له لو ادّخر ته لولدكمن بعدك قال لا ، ولكى أدخره لنفسى عندربى، وأدخر ربى لولدى . ويروى أن رجلافال لأ بى عبدربه يا أخى ، لا تذهب بشر و ترك أولادك بخير ، فأخرج أبو عبد ربه من ماله مائة ألف درهم . وقال يحي بن معاذ ، مصيبتان لم يسمع الأولون والآخرون بمثلهما للعبدفي ماله عند مو ته . قيل وماهما ؟ قال يؤخذ منه كله ، ويسأل عنه كله

## بسيان

#### مدح المال والجمع بينه وبين الذم

اعلم أن الله تعالى قد سمى المـال خــيرا فى مواضع من كتابه العزيز ، فقال جل وعز (إِنْ تَرَكُ تَحْبُراً) الآية وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' « نَعْمَ المـاَلُ الصاّلِحُ

الما القرة: ١٨٥

الرَّجُلِ الصَّالِحِ ، وكل ماجاء في ثواب الصدفة والحج ، فهو ثناء على المال ، إذلا يمكن الوصول إليهما إلابه ، وقال ثمالى (وَيَسْتَخْرِ جَاكَنْ هُمُا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ (") وقال تمالى ممتنا على عباده (وَ يُعْدِدُ كُمْ بِأَمْوَال وَبَنِينَ وَجَعْمَلْ لَكُمْ جَنَاتٍ وَيَجْمَلُ لَكُمْ أَنْهَاراً "") وقال صلى الله عليه وسلم (" «كادَ أَلْفَقْرُ أَنْ يَكُونَ كُفْرًا ، وهو ثناء على المال

ولاتقف على وجه الجمع بعد الذموالمدح ، إلا بأن تعرف حكمة المال ، ومقصوده ، وآفاته ، وغوائله ،حتى ينكشفلك أنه خيرمن وجه ، وشر من وجه ، وأنه مجمود من حيث هو خير ، ومذموم من حيث هوشر . فإنه ليس بخير محض ،ولاهو شرعض ،بل هو سبب للأمرين جميعاً . وماهـذا وصفه فيمدح لامحالة تارة ، ويذم أخرى . ولكن البصير المميز ، ىدرك أن المحمود منه غير المذموم . وبيانه بالاستمداد مما ذكرناه في كتاب الشكر ، من بيان الخيرات، وتفصيل درجات النعم، والقدر المقنع فيه ، هو أن مقصد الأكياس وأرباب البصائر سعادة الآخرة ، التي هي النعيم الدائم ، واللُّك المقيم ، والقصد إلى هذا دأب الـكرام والأكياس، إذ قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) ، من أكرم الناس وأكبسهم فقال « أَكَثَرُهُمْ لِلْمَوْتِ ذِكْرًا وَأَشَدُهُمْ لَهُ أَسْتِعْدَادًا » ، وهـذه السعادة لا تنال إلا بثلاث وسائل في الدنيا، وهي الفضائل النفسية ، كالعلم، وحسن الخلق، والفضائل البدنية ،كالصحة ، والسلامة ، والفضائل الخارجة عن البدن ،كالمال ، وسائر الأسباب . وأعلاها النفسية ، ثم البدنية ، ثم الخارجة ، فالخارجة أخسها . والمال من جملة الخارجات . وأدناها الدراهم والدنانير، فإنهما خادمان، ولا خادم لهما ، ومرادان لغيرهما ، ولا يرادان لذاتهما . إذالنفسهي الجوهر النفيس المطلوب سعادتها ، وأنها تخدم العلم والمعرفة ومكارم الأخلاق لتحصلها صفة في ذاتها . والبــدن يخدم النفس بواسطة الحواس ، والأعضاء . والمطاعم والملابس تخدم البدن ، وقد سبق أن المقصود من المطاعم إبقاء البدن، ومن المناكح

<sup>(</sup>١) حديث كاد الفقرأن يكون كفرا: أبومسلم الليثى في سينه والبيهتي في شعب الايمان من حديث أنس وقد تقدم في كتاب ذم الغضب

<sup>(</sup>۲) حديث أكرم الناس وأكيسهم قال أكثرهم للموت دكراً الحديث: ابن ماجه من جديث ابن عمير بلفظ أى المؤمنين أكيس ورواه ابن أي الدنيا في الموت بلفظ المصنف واستاده جيد

<sup>(</sup>۱) الكوف : ۸۲ (۲) نوح : ۱۲

إبقاء النسل، ومن البدن تكميل النفس وتزكيتها، وتزيينها بالعلم والخلق.ومن عرف هذا الترتيب ، فقد عرف قدر المال ، ووجه شرفه ، وأنه من حيث هو ضرورة المطاعم والملابس التي هي ضرورة بقاء البدن ، الذي هو ضرورة كمال النفس ، الذي هو خير . ومن عرف فائدة الشيء وغايته ومقصده ، واستعمله لتلك الغاية ، ملتفتا إليها ، غير ناس لها ، فقد أحسن والنفع ، وكان ما حصل له الغرض مجمودا في حقه . فإذاً المال آلة ووسيلة إلى مقصود صيح , و يصلح أن يتخذ آلة ووسيلة إلى مقاصد فاسدة ، وهي المقاصد الصادة عن سعادة الآخرة ، وتسد سبيل العلم والعمل · فهو إذاً مجمود مذموم . مجمود بالإضافة إلى المقصم المحمود ، ومذموم بالإضافة إلى المقصد المذموم (١٠ . فمن أخذ من الدنيا أكثر ممما يكفيه. فقد أخذ حتفه وهو لا يشمر ، كما وردبه الخبر من ولما كانت الطباع ماثلة إلى اتباع الشهوات القاطعة لسبيل الله ، وكان المال مسهلا لهاء وآلة إليها ، عظم الخطر فيما يزيد على قدرال كفاية فاستماذ الأنبياء من شره ، حتى قال نبينا عليه الصلاة والسلام (٢) و اللَّهُمَّ اجْعَلُ قُوتَ آل مُحَمَّدٍ كَفَافًا » فلم يطلب من الدنيا إلا ما يتمحض خيره وقال « الَّالهُمُّ (<sup>٣)</sup> أُحْيِني مِسْكَيناً وَأَمتْني مسْكيناً وَأَحْشُرْني في زُمْرَةِ اللَّماكِينِ ، واستعاذا براهيم صلى الله عليه وسلم ، فقال ( وَاجْنُبْنِي وَ بَنَّ أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ (١) وعني بها هـذين الحجرين الذهب والفضة ، إذ رتبة النبوة أجل من أن يخشى عليها أن تعتقد الإلهية في شيء من هذه الحجازة ، إذ قد كني قبل النبوة عبادتها مع الصغر . وإنما معنى عبادتهما حبهما ، والاغـــترار بهما ، والركون إليهما قال نبينا صلى الله عليه وسلم (٢) « تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَتَعِسَ عَبْدُ الدِّرْهَمِ تَعِسَ وَلاَ انْتَعَشَ وَ إِذَا شِيكَ \* فَلاَ ا ْنَتَقَشَ » فبين أن محبهما عابد لهما . ومن عبد حجرافهو عابدصنم . بلكلُ

<sup>(</sup>١) حديث من أخذ من الدنيا أكثر ممايكفيه فقد أخذ حتفه وهولايشعر :تقدم قبـــله يتـــعة أحاديث وهو شــة احذروا الدنيا

<sup>﴿</sup> ٧ ﴾ حديث اللهم اجعل قوت آل محمد كفافا منفق عليه من حديث أبي هر برق

<sup>(</sup> س ) حديث اللهم أحيى مسكينا: الترمذي من حديث أنس وابن ماجه والجاكم وصح اسناده من حديث أنس عديث أنس وابن ماجه والجاكم وصح اسناده من حديث

<sup>(</sup> ٤ ) حديث تُعَس عَبدالدينار تعنى عبدالدرهم ـ الحديث : البخارى من حديث أبي هريرة ولم يقلوانتقش و على المناجه والحاسم

<sup>(</sup>۱) ايراهم ; و٣

وأى إذا منا كته شوكم فلا بقدر على انتقائها وهو إخراجُها بالمنقاش

من كان عبدا لغير الله فهو عابد صم أى من قطعه ذلك عن الله تعالى ، وعن أداء حقه ، فهو اكما بد صم وهو شرك ، إلا أن الشرك شركان ، شرك خنى لا بوجب الحلود فى النار ، وقلما ينفك عنه المؤمنون ، فإنه أخنى من دبيب النمل ، وشرك جلى ، يوجب الحلود فى النار نعو ذبالله من الجميع

## بسيان

#### تفصيل آفات المال وفوائده

اعلم أن المال مثل حية فيها سم وترياق · ففوائده ترياقه ، وغوائله سمومه . فمن عرف غوائله وفوائده ، أمكنه أن يحترز من شره ، ويستدر من خيره

أما الفوائد: فهى تنقسم إلى دنيوية ودينية. أما الدنيوية، فلا حاجة إلى ذكرها، فإن معرفتها مشهورة، مشتركة بين أصناف الخاق. ولولا ذلك لم يتهالكوا على طلبها وأما الدينيه، فتنحصر جيعها في ثلاثة أنواع

النوع الأول: أن ينفقه على نفسه ، إما في عبادة ، أو في الاستعانة على عبادة وأما في العبادة ، فهو كالاستعانة به على الحج والجهاد ، فإنه لا يتوصل إليهما إلا بالمال ، وهما من أمهات القربات . والفقير محروم من فضلهما . وأما فيما يقويه على العبادة ، فذلك هو مضم والملبس ، والمسكن ، والمنكح ؛ وضرورات المعيشة . فإن هذه الحاجات إذا لم تتيسر ، كان القلب مصروفا إلى تدبيرها ، فلا يتفرغ للدين . وما لا يتوصل إلى العبادة إلا به فهو عبادة فأخذ الكفاية من الدنيا لأجل الاستعانة على الدين ، من الفوائد الدينية . ولا يدخل في هذا التنعم والزيادة على الحاجة ، فإن ذلك من حظوظ الدنيا فقط

النوع الثاني: مايصرفه إلى الناس، وهو أربعة أقسام الصدقة، والمروءة، ووقاية العرض، وأجرة الاستخدام أما الصدقة، فلا يخنى ثوابها، وإنهالتطنىء غضب الرب تعالى، وقد ذكرنا فضلها فيما تقدم وأما المروءة فنعنى بها صرف المال إلى الأغنياء والأشراف، في ضيافة، وهدية، وإعانة، وما بجرى بجراها، فإن هذه لا تسمى صدقة بل الصدقة مايسلم إلى المحتاج. إلا أن هذا من الفوائد الدينية، إذ به يكتسب العبد الإخوان والأصدقة ما يسلم إلى المحتاج. إلا أن هذا من الفوائد الدينية، إذ به يكتسب العبد الإخوان والأصدقة ما يسلم عنه السخاء، وياتحق برص الأسخياء، فلا يوصف بالجود

إلامن يصطنع المعروف، ويسلك سبيل المروءة والفتوة. وهذا أيضا مما يعظيم الثواب فيه فقد وردت أخبار كثيرة في الهدايا، والضيافات، وإطعام الطعام، من غير استراط الفقر والفاقة في مصارفها . . وأما وقاية العرض، فنعني به بذل المال لدفع هجو الشعراء وثلب السفهاء، وقطع ألسنتهم، ودفع شره وهو أيضا مع تنجز فائدته في العاجلة ، من الحظوظ الدينية، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) « مَاوَقَى بِهِ الْمَرْءُ عِرْضَهُ كُتُب لَهُ بِهِ صِدَاقَة وكيف لا وفيه منع المغتاب عن معصية الغيبة، واحتراز عما يثور من كلامه من العداوة، التي تحمل في المكافأة والانتقام على مجاوزة حدود الشريعة

وأما الاستخدام. فهو أن الأعمال التي يحتاج إليها الإنسان لتهيئة أسبابه كثيرة ، ولو تولاها بنفسه ضاعت أوقاته ، وتعذر عليه سلوك سبيل الآخرة بالفكر والذكر ، الذي هو أعلى مقامات السالكين. ومن لا مال له فيفتقر إلى أن يتولى بنفسه خدمة نفسه من شراء الطعام ، وطحنه ، وكنس البيت ، حتى نسخ الكتاب الذي يحتاج إليه . وكل ما يتصود أن يقوم به غيرك ، ويحصل به غرضك ، فأنت متعوب إذا اشتغلت به . إذ عليك من العلم والعمل والذكر والفكر ، مالا يتصور أن يقوم به غيرك ، فتضييع الوقت في غيره خسرانه النوع الثالث : مالا يصرفه إلى إنسان معين، ولكن يحصل به خيرعام ، كبناء الساجه والقناطر ، والرباطات ، ودور المرضى ، ونصب الحباب في الطريق، وغيرذاك من الأوقاف المرصدة للخيرات . وهي من الخيرات المؤيدة ، الدارة بعد الموت ، المستجلبة بركة أدعية

فهذه جملة فوائد المال في الدين، سوى ما يتعلق بالحظوظ العاجلة من الخلاص من فك السؤال، وحقارة الفقر ، والوصول إلى العز والمجدين الخلق ، وكثرة الإخوان والأعوان والأصدقاء، والوقار والكرامة في القاذب. فكل ذلك مما يقتضيه المال من الحظوظ الدنيوية وأما الآفات فد نشة ، ودنيوية . أما الدينية فئلاث

الأُولى: أن تجر إلى المعاصى ، فإن الشهوات مِتفاضلة ، والعجز قد يحول بين المرء والمعصية ومن العصمة أن لا يجد . ومهما كان الإنسان آيسا عن نوع من المعصية ، لم تنحرك داعبته.

الصالحين إلى أوقات مهادية . وناهيك مها خيرا .

<sup>(</sup>١) حديث ماوق المرء عوضه بهفهوصدقة : أبويعلى من حديث جابر وقدتقدم

فإذا استشمر القدرة عليها ، انبعثت داعيته . والمال نوع من القدرة ، يحرك داعية المعاصى وارث كاب الفجور . فإن اقتحم ما اشتهاه هلك . وإن صبر وقع في شدة ، إذ الصبرمع القدرة أشد . وفتنة السراء أعظم من فتنة الضراء

الثانية: أنه يجر إلى التنعم في المباحات، وهذا أول الدرجات فتى يقدر صاحب المال على أن يتناول خبز الشمير، ويلبس الثوب الخشن، ويترك لذائذ الأطعمة كماكان يقدر عليه مليان بن ذاود عليها الصلاة والسلام في ملكه، فأحسن أحواله أن يتنعم بالدنيا، ويمرن عليها نفسه، فيصير التنعم مألوفا عنده، وعبوبا لا يصبر عنه ويجره البعض منه إلى البعض، فإذا اشتدأنسه مه، رعالا يقدر على التوصل إليه بالكسب الحلال، فيقتحم الشبهات، ويخوض في المراآة، والمداهنة، والكذب، والنفاق، وسائر الأخلاق الرديئة لينتظم له أمر دنياه ويتيسر له تنعمه. فإن من كثرماله كثرت حاجته إلى الناس ومن احتاج إلى الناس فلابد وأن بنافقهم، ويعصى الله في طلب رضاهم. فإن سلم الإنسان من الآفة الأولى، وهي مباشرة الحظوظ، فلا يسلم عن هذه أصلا. ومن الحاجة إلى الخلق تثور العداوة والصداقة، وينشأ الحظوظ، فلا يسلم عن هذه أصلا. ومن الحاجة إلى الخلق، والنيمة، والنيبة، وسائر المعاصى عنه الحسد، والحقد، والرياء، والسكر، والكذب، والنيمة، والنيبة، وسائر المعاصى التي تخص القلب واللسان، ولا يخلو عن التعدى أيضا إلى سائر الجوارح، وكل ذلك يازم من شؤم المال، والحاجة إلى حفظه وإصلاحه

الثالثة: وهى التى لا ينفك عنها أحد ، وهو أنه يلهيه إصلاح ماله عن ذكر الله تعالى . وكل ماشغل العبد عن الله قهو خسران ، ولذلك قال عيسى عليه الصلاة والسلام ، فى المال علات آفات . أن يأخذه من غير حله . فقيل إن أخذه من حله ؟ فقال يضمه فى غير حقه ، فقيل إن وضعه فى حقه ؟ فقال يشغله إصلاحه عن الله تعالى . وهذا هو الداء العضال . فإن أصل العبادات وغها وسرها ذكر الله ، والتفكر فى جلاله . وذلك يستدعى قلبا فارغا ، وصاحب الضيعة يمسى ويصبح متفكرا فى خصومة الفلاح ومحاسبته ، وفى خصومة الشركاء ومنازعهم فى الماء والحدود ، وخصومة أعوان السلطان فى الحراج ، وخصومة الأجراء على التقصير فى العارة ، وخصومة الفلاحين فى خها نتهم وسرقتهم وصاحب النجارة بكون عنها نتهم وسرقتهم وصاحب النجارة بكون عنها نتهم وسرقتهم وصاحب النجارة بكون عنها نتهم وسرقتهم وصاحب النجارة بكون

صاحب المواشى ، ومكذا سائر أصناف الأموال . وأبعدها عن كثرة الشغل النقد المكنول تحت الأرض ، ولا يزال الفكر مترددا فيما يصرف إليه ، وفي كيفية حفظه ،وفي الخوف مما يمثر عليه ، وفي دفع أطماع الناس عنه . وأدوية أفكار الدنيا لا نهاية لها . والذي معه قوت يؤمه في سلامة مر جميع ذلك .

فهذه جملة الآفات الدنيوية ، سوى مايقاسيه أرباب الأموال فى الدنيا من الخوف ، والحزن ، والنم ، والعم ، والتعب فى دفع الحساد ، وتجشم المضاعب فى خفظ المال وكسبه . فإذاً ترياق المال أخذ القوت منه ، وصرف الباقى إلى الخيرات . وماعدا ذلك سموم وآفات ، فسأل الله تعالى السلامة وحسن العون بلطفه وكرمه ، إنه على ذلك قدير

## بسيان

#### دُم الحرص والطمع ومدح القناعة واليأس ثما في أيدى الناس

اعلم أن الفقر محمود كما أوردناه في كتاب الفقر . ولكن ينبني أن يكون الفقير قانما منقطع الطمع عن الخلق ، غير ملتفت إلى مافي أيديهم ، ولا حريصا على اكتساب المال كيف كان . ولا عنكنه ذلك إلا بأن يقنع بقدر الضرورة من المطعم ، والملبس ، والمسكن ، كيف كان . ولا عنكنه ذلك إلا بأن يقنع بقدر الضرورة من المطعم ، والملبس ، والمسكن ، ويقتصر على أقله قدرا ، وأخسه نوعا . ويرد أمله إلى يومه ، أو إلى شهره ، ولا يشغل قلبه عا بعد شهر . فإن تشوق إلى الكثير ، أو طول أمله ، فاته عز القناعة، وتدنس لا محالة بالطمع وذل الحرص . وجره الحرص والطمع إلى مساوى الأخلاق، وارتكاب المنكرات الخارقة للمروآت . وقد جبل الآدمي على الحرص والطمع ، وقلة القناعة . قال رسول الله الخارقة للمروآت . وقد جبل الآدمي على الحرص والطمع ، وقلة القناعة . قال رسول الله حلى الله عليه وسلم (\* « لَوْ كِأَنَ لِائنَ آدَمَ وَادِيَانِ مِنْ ذَهَب لَا بْتَنِي هَمُنَ أَلِكًا وَلاَ يَعْلَ مَلْ أَلِكًا وَلاَ يَعْلُ مَنْ تَاب » (\*) وعن أبي وافذالميني ، قال كان وسؤل الله عليه وسلم إذا أوحى إليه ، أتيناه يعلمنا مما أوحى إليه فيتهذات يوم فقال وسؤل الله عليه وسلم إذا أوحى إليه ، أتيناه يعلمنا مما أوحى إليه فيتهذات يوم فقال وسؤل الله عَنْ وَجَل يَقُولُ إِنَّا أَنْ ذَلنا الله كل لإقام الصَّلاة وإيتاء الزَّكا وَوَلَو كَانَ لائنِ آدَمَ الله عَنْ وَجَل مَنْ قَالَ كَانَ عَنْ أَوَ وَجَل يَقُولُ إِنَّا أَنْ اللهَ لإقام الصَّلاة وإيتاء الزَّكا وَقَلُولُ كَانَ لائنِ آدَمَ الله عَنْ وَجَل أَنْ الله كل والمَالِيَّة وَالْ النَّهُ عَنْ وَجَل كَانَ لائنِ آدَمَ الله الله وقال الله كله والمَالمَا أَوحى الله عَنْ وَالمَالَسُلُولُ وَالْحَالِي اللهُ وَالمَالَسُلُهُ وَالْحَالُ كَانَ لائنَ آدَمُ الله كله والمَالمَة والمَالمَة والمَالمُولَى اللهُ السُولُ اللهُ المُلْقِيْلُولُ السُولُ اللهُ اللهُ المُولِق المُنْ المُولُولُ كَانَ لائنَ المَالمُولُولُ السُولُ المُولِ اللهُ المُؤْلُولُ المُنْ المُولُولُ كَانَ المُولِ اللهُ المُؤْلُولُ المُولِ اللهُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ كَانَ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ عَلْ اللهُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ كَانَ اللهُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُولُ المُؤْلُ

<sup>(</sup>۱) حديث لوكان لابن آدم واديان من ذهب لا ينني لهما ثالثا - الجديث : متفق عليه من حديث إبن عباس وانس و الله عديث أى واقد اللي ان الله عزوجل يقول إنا أنزلنا المال لاقام الصلاة وإيتاء الزكاة - الجديث : أحمد والبيه في الشعب بسند محيح

واد مِن ذَهَب لِأُحْبُ أَنْ يَكُونَ لَهُ ثَانَ وَلَوْ كَانَ لَهُ الثَّانِي لَأَحَبُ أَنْ يَكُونَ لَهُمَا ثَالِثَ وَلاَ يَعْلَمُ مَنْ ثَابَ هُ (" وقال أبو موسى الأشعرى ، ولا يُعلَّمُ مَن تَاب وقال ألدين بأقوام لاخلاق لهم عن المنتخورة نحو براءة ثم رفعت. وحفظ منها ، إن الله يؤيد هذا الدين بأقوام لاخلاق لهم ولو أن لا بن آدم واديين من مال لتمنى واديا ثالثا. ولا علاجوف ابن آدم إلا التراب ، ويتوب الله على من تلب وقال صلى الله عليه وسلم " " همنه و ممن لا يَشْبَعَن مَنهُ و مُ الْمِلْمِ وَمَنهُ و مُ الله عليه وسلم " " همنه و مَان لا يَشْبَعَن مَنهُ و مُ الْمِلْمِ وَحُبُ الله على القناعة ، فقال وطلا كانت هذه جبلة للآ دى مضلة ، وغريزة مهلكة أننى الله تعالى ورسوله على القناعة ، فقال وطلا كانت هذه جبلة للآ دى مضلة ، وغريزة مهلكة أثنى الله تعالى ورسوله على القناعة ، فقال وطلا تعليه وسلم " وطوري كين هذي ولا ين كين عَنْ كَثْرَة والقيامة أنه كان أوتي قو تأفي الدُنيًا ، وقال صلى الله وسلم " هما من المنه وسلم " " هما أن النه ي عن شدة الحرص والمبالغة في الطلب ، فقال (" وألا أيم النافي عَن النفس ، وقال من المنه كين الله ين الله ين الله ينافي الله الله عن المنافية أنه كان الله ينه منا كُتِب له ولن ينه منا كُتِب له ولن ينه السلام سأل ربه تمالى فقال ، أى عبادك أغنى؟ قال الله منال ربه تمالى فقال ، أى عبادك أغنى؟ قال الله عنال الله فقال ، أى عبادك أغنى؟ قال الله عنال والله فقال ، أى عبادك أغنى؟ قال الله فقال ، أى عبادك أغنى؟ قال المنه فقال ، أي عبادك أغنى؟ قال المنه المنه المنه فقال ، أي عبادك أغنى؟ قال المنه المنه

أقنعهم بما أعطيته. قال فأيهم أعدل ؟ قال من أنصف من نفسه. وقال ابن مسعود. قال رسول الله

<sup>(</sup>۱) حديث ألى موسى نزلت سورة نحوبراءة ثمر فعت وحفظ منها النالله يؤيد هذا الدين بأفوام لاخلاق لهم لو أن لابن آدم واديين من مال ـ الحديث: مسلم مع اختلاف دون قوله النالله يؤيدالدين ورواه بهده الزيادة الطراني وفيه على بن زيد متكلم فيه

<sup>(</sup>٧) حديث منهومان لايشيعان \_ الحديث : الطبراني من حديث ابن مسعود بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٣ ) حديث يهرم ابن آدم ويشب معه اثنتان ـ الحديث : متفق عليه من حديث أنس

<sup>(</sup> ٤ ) حديث طوبى لمن هدى للاسلام وكان عيشة كفافا وقنع به:الترمدى وصححه والنسائى فى الكبرى من حديث فضالة بن عبيد ولمسلم من حديث عبد الله بن عمر وقد أفلح من أسلم ورزق كفافا وقنعه الله بما آتاه

<sup>(</sup> o ) حديث مامن أحدغنى ولافقير الاود يوم القيامة أنهكان أوتى فىالدنيا قوتا :ابن ماجه من رواية نفيع ابن الحارث عن أنس ونفيع ضعيف

<sup>﴿</sup> جِ ﴾ حديث ليس الغني عن كثرة العرض أعاالغني غني النفس متفق عليه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>γ) حديث ألاأيها الناس اجماوافىالطلبفانه ليس لعبد الاماكنتب لهن المحليكم من حديث جابر بنحوه وصجح اسيناده وقدتقدم في آداب السكسب والمعاش

الآثار: قال عمر رضى الله عنه ، إن الطمع فقر . وإن اليأس غنى و إنه من بيأس عما في أيدى الناس استغنى عنهم . وقبل لبعض الحكاء ، ما الغنى ؟ قال قبلة تمنيك ، وورضاك عما يكفيك . وفي ذلك قبل

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن مسعود ان روح القدس نفث فی روعی ان نفسالن تموت حتی تسکمل رزقها ـ الحدیث : ابن أبی الدنیا فی الفناعة و الحاکم مع اختلاف فیه وقد تقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أبي هر يرة كنور عاتكن أعبد الناس ـ الحديث : ابن ماجه وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث أبى أبوب إذاصليت فصل صلاة مودع ولاتحدثن بحديث تعتدر منه واجمع اليأس مما في أبدى الناس: ابن ماجه و تقدم في الصلاة و للحاكم نحوه من حديث سعد بن أبي و قاص و قال صحيح الاسناد

<sup>(</sup> ٤ ) حديث عوف بن مالك كنا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم سبعة أوثمانية أوتسعة فقال ألاتبايعون سدا الحديث : وفيه ولاتسألو الناس مسلم من حديثه ولم يقل فقال قائل ولافال تسمعوا وقال سوط وأحدهم وهي عند أبي داود و ابن ماجه كاذكرها المصنف

الميش ساعات تمنر وخطوب أيام تسكر اننع بعيشك ترضه واترك هواك تعيش حر فلرّب عتف ساف دهب وبافوت ودر

وكان محمد بن واسع ، يبل الحبز اليابس بالماء ويأكله ، ويقول:من قنع بهذا لم يحتج إلى أحد. وقال سفيان : خير دنياكم مالم تبتلوابه ، وخير ماايتليتم به ما خرج من أيديكم. وقال ابن مسعود: ما من يوم إلا وملك ينادى باابن آدم ، قليل يكفيك ، خير من كثير يطغيك وقال سميط بن عجلان ، إنما بطنك ياابن آدم شبر في شبر ، فلم يدخلك النار ؟وقيل لحسكيم ما مالك؟ قال التجمل في الظاهر ، والقصد في الباطن ، واليأس مما في أبدى الناس

وبروى أن الله عز وجل قال ، ياان آدم ، لوكانت الدنيا كالها لك ، لم يكن لك منها إلا القوت . وإذا أنا أعطيتك منها القوت ، وجعلت حسابها على غيرك ، فأنا إليك محسن وقال ان مسعود، إذا طلب أحدكم الحاجة، فليطلبها طلبا يسيرا، ولا يأتي الرجل فيقول، إنك وإنك فيقطع ظهره ، فإنما يأتيه ما قسم له من الرزق أوما رزق وكتب بعض بني أمية إنى أبي حازم ، يعزم عليه إلارفع إليه حوائجه . فكتب إليه قد رفعت حوائجي إلى مولا\_ ، في أعطاني منها قبلت ، وما أمسك عني قنعت

وقيل لبعض الحكاء، أي شيء أسر للعافل ؟ وأيما شيء أعون على دفع الحزن؟ فقال. أسرها إليه ما قدم من صالح العمل ، وأعونها له على دفع الحزن الرضا عجتوم القضاء وقال بعض الحكماء ، وجدت أطول الناس عما الحسود ، وأهنأ ه عيشا القنوع ، وأصبر ه على الأذي الحريص إذاطمع وأخفضهم عيشاأرفضهم للدنيا ، وأعظمهم تدامة العالم المفرط وفي ذلك قيل

أرفه بيال فتي أمسي على ثقة إن الذي قسم الأرزاق يرزقه فالعرض منه مصون لايدنسه والوجه منه جديدليس يخلقه إن القناعة من يحلل بساحتها لم يلق في دهره شيئا يؤرقه

وقد قيل أيضا

حتى متى أنا في حل وترجال وطول سيمي وإدبار وإنبال

ونازح الدارلاأنفسك مفتربا عن الأحبة لا يدرون ماحالي

عشرق الأرض طوراثم مغربها لا يخطر الموت من حرصى على بال ولو قنعت أتانى الرزق في دعة إن القنوع الني لا كثرة المال

وقال عمر رضى الله عنه ، ألا أخبركم بما أستحل من مال الله تمالى؟ حلتان لشتائى وقيظى وما يسمنى من الظهر لحجى وعمرى ، وقوتى بعد ذلك كقوت رجل من قريش ، لست بأرفهم ، ولا بأوضهم . فو الله ما أدرى أيحل ذلك أملا ؟ كأنه شك في أن هذا القدر هل هوزيادة على الكفاية التي تجب القناعة بها . وعانب أعرابي أخاة على الحرص فقال باأخى ، أنت طالب ومطاوب ، يطلبك من لاتفوته ، وتطلب أنت ما قد كفيته ، وكأن ما غاب عنك قد كشف لك ، وما أنت فيه قد نقلت عنمه . كأنك بأخى لم ترحريصا عبد وما ، وزاهدا مرزوقا . وفي ذلك قبل

أراك يزيدك الإِثراء حرصا على الدنيا كأنك لا عوت فهل لك غاية إن صرت يوما إليها قلت حسبي قد رضيت

مكتوب فيها بالذهب. فلما رآنى تبسم. فقلت فائدة أصلح الله أمير المؤمنين؟ قال نعم. وجدت هذين البيتين في بعض خزائن سي أمية. فاستحسنتهما. وقد أضفت إليهما ثالثاً. وأنشدى

إذا سد بابعنك من دون حاجة فدعه لأخرى ينفتح لك بابها فإن قراب البطن يكفيك ملؤه ويكفيك سو آت الأمور اجتنابها ولاتك مبذالالعرضك واجتنب ركوب المعاصى يجنبك عقابها

وقال عبد الله بن سلام لكعب، ما يذهب العادم من قاوب العاماء بعد إذ وعوها وعقلوها؟ قال الطمع، وشره النفس، وطلب الحواثيج وقال رجل الفضيل ،فسرلى قول كعب. قال يطمع الرجل في الشيء يطلبه، فيذهب عليه دينه، وأما الشره، فشره النفس في هذا وفي هذا، حتى لا تحب أن يفوتها شيء. ويكون لك إلى هذا حاجة، وإلى هذا حاجة، فإذا قضاها لك خزم أنفك، وقادك حيث شاء، واستمكن منك، وخضعت له. فمن حبك للدنيا سامت عليه إذا مررت به، وعدته إذا مرض، لم تسلم عليه لله عز وجل، فمن حبك للدنيا سامت عليه إذا مرت به، وعدته إذا مرض، لم تسلم عليه لله عز وجل، قال بعض الحكماء، من عجيب أم الإنسان أنه لو نودى بدوام البقاء في أيام الدنيا وتوقع الزوال. وقال عبد الواحد بن زبد، مررت براهب، فقلت له من أين تأكل؟ قال من يدم أضراسه، فسيحان القدر الخبير.

## بسيان

#### علاج الحرص والطمع والدواء الذى يكتسب به صفة القناعة

اعلم أن هذا الدواء مركب من ثلاثة أركان الصبر، والعلم، المعل وجموع ذلك خمسة أمور الأول: وهو العمل ، الاقتصاد في المعيشة ، والرفق في الإنفاق . فن أراد عن القناعة ، في تعيين أن يسد عن نفسه أبواب الحروج ما أمكنه ، ويرد نفسه إلى مالابدله منه . فن كثر خرجه ، واتسع إنفافه ، لم تمكنه القناعة ، بل إن كان وحده ، فينبغي أن يقنع بتوب

واحد خشن ، ويقنع بأى طعام كان ، ويقلل من الأدام ما أمكنه ، ويوطن نفسه عليه وإن كان له عال ، فيرد كل واحد إلى هذا القدر فإن هذا القدر يتيسر بأدنى جهد ، ويمكن معه الإجال في الطلب ، والاعتصاد في المعيشة . وهو الأصل في القناعة ، وننى به الرفق في الإنفاق ، و تأل طي الله عليه وسلم أن وشول الله عليه وسلم أن وأنه تُحيث الرقق في الأمر كله ، وقال صلى الله عليه وسلم أن و ما عَال من الشمنيات خشية الله في الله وسلم أن و ما عَال من الشمنيات خشية الله في الله وسلم أن والمن أن المنتقبات خشية والقصر أبا الدرداء يلتقط حبا من الأرض ، وهو يقول إن من فقهك رفقك في معيشتك وقال ابن عباس رضى الله عنه عنه والمن الشمني عن الأرض ، وهو يقول إن من فقهك رفقك في معيشتك وقال ابن عباس رضى الله عنه عنه وسلم أن والمن النبو والمن الله عليه وسلم أن والمن الله والمن الله عليه وسلم أن أنه أنه ومن بكر أفقر ألله ومن و من المناق الله عليه وسلم أن والمن الله عليه وسلم أن والمن الله والمن والمن الله عليه وسلم أن والمن الله والمن والمن الله والمن والمن الله عليه وسلم أن والمن الله والمن والمن والمن الله عليه والله والمن والمن الله والمن والمن والمن والمن والمن والله عليه والمن والله والمن والمن والله والمن والمن والله والمن والمن والمن والمن والله والمن والمن والله والمن والمن والله والمن و

<sup>(</sup>١) حديث انالله يجب الرفق في الأمركاه :متفق عليه من حديث عائشة و تقدم

<sup>(</sup> x ) حديث ماعال من اقتصد: أحمد والطبراني من حديث ابن مسعودورو اهمن حديث ابن عباس بلفظ مقتصه

رُ سُ ) حديث ثلاث منجيات خشية الله في السرو العلانية والقصد في الغنى والفقر والعدل في الرضا والعضب؛ البزار والطبراني وأبو نعيم والبيهتي في الشعب من حديث أنس بسند ضعيف

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ابن عباس الاقتصاد وحسن السمت والهدى الصالح جزء من بضع وعشرين جزأ من النبوة أبود الوداود من حديث ابن عباس مع تقديم و تأخير و قال السمت الصالح و قال من خسة و عشرين و رواه الترمذي وحسنه من حديث عبد الله بن سرجس و قال التؤدة بدل الهدى الصالح و قال من أربعة

<sup>(</sup> o ) حديث التدبير نصف المعيشة: رواه أبو منصور الدياسي في مسند الفردوس من حديث أنس وفيه خلاد الدين التدبير نصف المعين الرزعسي جهله المقيلي ووثقه ابن معين

<sup>(</sup>٣) حديث من اقتصداً غناه الله ـ الحديث : البرار من حديث طلحة بن عبيد الله دون قوله ومن ذكر الله أحبه الله وشيخه فيه عمر ان بن هارون البصرى قال الدهبي شيخ لا يعرف حاله أتى بخبر منكر أى هذا الله وشيخه فيه عمر ان بن يعلى في حديث لأبي سعيد ومن أكثر من ذكر الله أحبه الله المحديث الأبي سعيد ومن أكثر من ذكر الله أحبه الله في حديث لأبي سعيد ومن أكثر من ذكر الله أحبه الله وقد تقديم لله فيه فرجاو عرجا برواء ابن المبارك في البروالصالة وقد تقديم

والمن الم يشته حرصه . فإن شدة الحرص ليست هي السبب لوصول الأرزاق . بل ينبغي أن يكون واثقا بوعد الله تعالى ، إذ قال عز وجل (وَما مِنْ دَا بَهِ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى لللهِ وِزْقُهَا (٤) و وَلك لأَن الشيطان يعده الفقر ، ويأمره بالفحشاء ، ويقول إنه تم تحرص على الجمع والادخار ، فر عا تمرض ، ورعا تعجز ، ويحتاج إلى احتمال الذل في السؤال . فلا يزال طول العمر يتعبه في الطلب ، خوفا من التعب ، ويضحك عليه في احتماله التعب نقدا مع المقلة عن الله ، لتوهم تعب في آني الحال ، ورعا لا يكون . وفي مثله قيل

ومنينفق الساعات في جمع ماله ر مخافة فقر فالذي فمل الفقر

وقد دخل ابنا خالد على وسول الله صلى الله عليه وسلى ، فقال لها ( ) و لا تناسس الله وسلى ما تهر فرا الله و الله وسلى الله عليه وسلى عليه وسلى الله الله الله والله الله الله والله وا

<sup>(</sup>١) حديث لاتياً سامن الرزق مانهز هزت رؤسكما - الحديث: ابن ماجه من حديث حبة وسواء ابن خالد وقصقه

وقداختلف في من عمر و الأصفهاني في الترغيب والترهيب من و المفاقي و المالي و

<sup>(</sup>٣) حديث ألاأيهاالناس أجلوا في الطلب - الحديث : تقدم قبل هذا بثلاثة عشر حديثا

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أبى الله الأبرزق عبده المؤمن الامن حيث لا يحتسب إبن إحبان في الضعفاء من حديث على المضائه والمورواء ابن الجوزي في الموضوعات

<sup>(</sup>١) هود : ١٦ الطلاق : ٢ ، ٣

تقيا محتاجاً. أى لا يترك التق فاقدا لضرورتة ، بل يلق الله فى قلوب المسلمين أن يوصلوا إليه رزقه . وقال المفضل الضبى ، قلت لأعرابى ، من أين معاشك ؟ قال نذر الحاج ، قلت فإذا صدروا ؟ فبكى وقال ، لولم نمس إلا من حيث ندرى لم نمس . وقال أبو حازم رضى الله عنه : وجدت الدنيا شيئين . شيئا منهما هولى ، فلن أعجله قبل وقته ، ولو طلبته بقوة السموات والأرض ، وشيئا منهما هو لغيرى ، فذلك لم أنله فيما مضى ، فلا أرجوه فيما . بق عنع الذى لغيرى منى ، كما عنع الذى لى من غيرى . فني أى هذين أفنى عمرى ، فهذا دواء من جهة المعرفة ، لابد منه لدفع تخويف الشيطان وإنذاره بالفقر

الثالث: أن يعرف مافي القناعة من عز الاستفناء وما في الحرص والطعع من الذل فإذا تحقق عنده ذلك ، انبعثت رغبته إلى القناعة ، لأنه في الحرص لا يخلو من تعب ، وفي الطعع لا يخلو من ذل . وليس في القناعة الا ألم الصبر عن الشهوات والفضول . وهمذا ألم لا يطلع عليه أحد إلا الله ، وفيه واب الآخرة . وذلك مما يضاف إليه نظر الناس، وفيه الوبال والمأثم ، ثم يفو ته عز النفس ، والقدرة على متابعة الحق . فإن من كثر طمعه وحرصه كثرت حاجته إلى الناس ، فلا يمكنه دعوتهم إلى الحق ، ويلزمه المداهنة . وذلك يهلك دينه . ومن لا يؤثر عز النفس على شهوة البطن ، فهو ركيك العقل ، ناقص الإيمان . قال صلى الله عليه وسلم (۱) « عز أثم و من أستيفناؤ مُ عَنِ النّاس » فني القناعة الحرية والعز . ولذلك تيل، استفن هن شئت تكن نظيره . واحتج إلى من شئت تكن أسيره ، وأراذل الناس ، والحمسة من الرابع : أن يكثر تأمله في تنم اليهود ، والنصاري ، وأراذل الناس ، والمحسق من الأكراد ، والأعراب الأجلاف ، ومن لا دبن لهم ولا عقل ، ثم ينظر من أحوال الأنبياء ، والأولياء ، وإلى سمت الخلفاء الراشدين ، وسائر الصحابة الى أحوال الأنبياء ، والأولياء ، ويطالع أحوالهم ، ويخير عقله بين أن يكون على مشابهة والتابعين . ويستمع أحاديثهم ، ويطالع أحوالهم ، ويخير عقله بين أن يكون على مشابهة والتابعين . ويستمع أحاديثهم ، ويطالع أحوالهم ، ويخير عقله بين أن يكون على مشابهة والتابعين . ويستمع أحاديثهم ، ويطالع أحوالهم ، ويخير عقله بين أن يكون على مشابهة والتابعين . ويستمع أحاديثهم ، ويطالع أحوالهم ، ويخير عقله بين أن يكون على مشابهة والتروي المناس المنا

<sup>(</sup>١) حديث عن المؤمن استغناؤه عن الناس: الطبراني في الأوسطوالحاكم وصحح اسناده و أبو الشيخ في كتاب الثواب و أبو نعيم في الحليسة من حديث سهل بن سعد أن جبريل قاله للنبئ صلى الله عليه وسلم في أثناء حديث وفيه زفر بن سليان عن محمد بن عينة وكلاهما غنيلف فيه وجعله القضاعي في بسينه الشهاب من قول النبي صلى الله عليه وسلم

أرافل الناس ، أو على الافتداء بمن هو أعز أصناف الحلق عند الله ، حتى يهون عليه بدلك الصبر على الضنك ، والقتاعة باليسير ، فإنه إن تنعم في البطن ، فالحار أكثر أكلا منه . وإن تنعم في الوقاع ، فالحذر و أعلى رتبة منه ، وإن تزين في الملبس والحيل ، فني اليهود من هو أعلى زينة منه . وإن قنع بالقليل ، ورضي به ، لم يساهمه في رتبته إلا الأنبياء والأولياء

الخامس: أن يفهم ما في جمع المال من الخطر ، كاذكر ناف آفات المال ، ومافيه من خوف السرقة ، والنهب ، والضياع . وما في خلو اليد من الأمن والفراغ . ويتأمل ما ذكر ناه في آفات المال ، مع ما يفو ته من المدافعة عن باب الجنة إلى خسمائة عام ، فإنه إذا لم يقنع عا يكفيه ، ألحق بزمرة الأغنياء ، وأخرج من جريدة الفقراء . ويتم ذلك بأن ينظر أبدا إلى من دونه في الدنيا لإإلى من فوقه . فإن الشيطان أبدا يصرف نظره في الدنيا إلى من فوقه . فإن الشيطان أبدا يصرف نظره في الدنيا إلى من فوقه في فون الأموال يتنعمون في المطاعم والملابس . ويصرف فظره في الدين إلى من دونه فيقول ، ولم تضيق على نفسك و تخاف الله ، وفلان أعلم منك وهو لا يتخاف الله ، والناس كلهم مشغولون بالتنعم ، فلم تريد أن تتميز عنهم . قال أبو ذر أوصائى خليلي صلوات الله عليه ، أن أنظر إلى من هو دونى ، لا إلى من هو فوقى ، أى في الدنيا . وقال أبو هريرة ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (' و إذًا نظر أحدُ كُمْ فَصَالُهُ الله عَليه في أمّال وَالخَلْق فَلْيُنظرُ إلَى مَنْ هُوَ أَسْقَلُ مُنهُ مِمَّن فُضلً عَلَيْهِ في أمّال والخَلْق فَلْيُنظرُ إلَى مَنْ هُو الشقلُ مِنهُ مَن فُضلً عَلَيْه في المناب وقصر الأمل، وأن فبهذه الأمور يقدر على اكتساب خلق القناعة . وعماد الأمر الصبر وقصر الأمل، وأن يلم أن غاية صبره في الدنيا أيام قلائل ، المتمتع دهرا طويلا ، فيكوت كالمريض الذي يصبر على مرارة الدواء ، لشدة طمعه في انتظار الشفاء

## بسيان فضلة السخاء

اعلم أن المال إن كان مفقوداً ، فينبغي أن يكون حال العبد الفناعة وقلة الحرص .

<sup>(</sup> ۱ ) حديث أبىذر أوصانى خليلى صلى الله عليه وسلم أنأنظر الى من هو دونى ولاأنظر لمنهو فوق أحمد وابن حبان فيأثناء حديث وقدتقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أبي هريرة اذانظر أحدكم الى من فضله الله عليه في المال والحلق فلينظر الى من هو آسفل منه عن فضله الله عليه وقد تقديم "

وإن كان موجودا ، فينبني أن يكون حانه الإيثار والسخاه ، واصطناع المعروف، والتباعد عن الشح والبخل. فإن السخاء من أخلاق الأنبياء عليهم السلام ، وهو أصل من أصول النجاة وعنه عبر النبي صلى الله عليه وسلم (' حيث قال « السَّحَاءُ شَجَرَةٌ مَنْ شَجَرِ الجُنَّةِ أَغْصَانُها مُتَدَلِّيَةٌ إِلَى الْجُنَّةِ فَي وقال جابر : قال مُتَدَلِّيَةٌ إِلَى الله عليه وسلم (' فَنَ أَخَذَ بِنُصْنِ مِنْها قَادَهُ ذَلِكَ ٱلفُصْنُ إِلَى الجُنَّةِ » وقال جابر : قال وسول الله صلى الله عليه وسلم (' فَالَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلامُ قَالَ الله تَعالَى إِنَّ هَذَا دِينَ الشَّعْتُهُ لِنَفْسِي وَلَنْ يُصْلِحه لِلا السَّحَاءِ وَحُسْنُ الخُلْقِ فَا كُر مُوهُ بهما مَا اسْتَطَعْتُم " وفرواية « فَأ كُر مُوهُ بهما مَا صَحِبْتُهُوهُ » . وعن عائشة الصديقية رضى الله عنها، قالت قال رسول الله صلى الله على وزياً لله أي الله على وقال عبد الله بن عمر ، قال رسول الله صلى الله على الله على الله عنى وقال عبد الله بن عمر ، قال رسول الله على الله على الله قال الله عن وقال عبد الله بن عمر ، قال رسول الله على الله على الله قالة تعالى وقال عبد الله بن عمر ، قال رسول الله على الله على الله قالة تعالى مُنْهُمُهُما الله عن والسَّعَاء هو وقال عبد الله بن عمر ، قال رسول الله على الله على الله تعالى مُنْهُمُهُما الله عن والسَّعَاء هو وقال عبد الله بن عمر ، قال رسول الله على الله على الله تعالى مُنْهَا الله عن والسَّعَاء هو وقال عبد الله بن عمر ، قال رسول الله على الله على الله تعالى مُنْهُمُهُما الله عن والسَّعَاء هو وقال عبد الله بن عمر ، قال رسول الله على الله عليه وسلم (م) « خُلُقانَ يُحْبُهُما الله عن والسَّعَاء هو وخُلُقَانَ بَهُ مَنْ الله عَلَى مُؤْمِنَ الله عَلْهُ وَالسَّعَاء هو وخُلُقَانَ بَهُ الله عَلْهُ وَسَلَ ؟ (أَنَّ الله عَلْهُ وَالسَّعَاء هو الله وقال وفال والله و

<sup>(</sup>۱) حديث السخاء شجرة فى الجنة \_ الحديث: ابن حبان فى الضعفاء من حديث عائشة وابن عدى والدارقطنى فى المستجادمن حديث أبى هريرة وسيأتى بعده وأبو نعيم من حديث جابر وكلاهما ضعيف ورواه ابن الجوزى فى الموضوعات من حديثهم ومن حديث الحسين و أبى سعيد

<sup>(</sup> ٢ ) حديث جابر مرفوعا حكاية عنجربل عن الله تعالى انهذا دين رضيته لنفسى ولن بصلحه الاالسخاء وحسن الحلق:الدار قطني في الستجاد وقد نقدم

<sup>(</sup>٣) حديث عائشة ماجعل الله ولياله الاعلى السخاء وحسن الحلق:الدارقطنى فىالمستجاد دون قوله وحسن الحلق الدارقطنى فىالمستجاد دون قوله وحسن الحلق بسند ضعيف ومن طريقه ابن الجوزى فى الموضوعات وذكره بهذه الزيادة ابن عمدى من رواية بقيسة عن يوسف بن أبى السفر عن الأوزاعي عن الزهري عن عروة عن عائشة ويوسف ضعيف جدا

<sup>(</sup> ٤ ) حديث جابر أى الايمان أفضل قال الصبر والسهاحة: أبويعلى وابن حيان فى الضعفاء بلفظ سئل عن الايمان وفيه يوسف بن محمد بن المنكدر ضعفه الجمهور ورواه أحمد من حديث عائشة وعمرو بن عنبسة بلفظ ما الايمان قال الصبروالمهاحة وفيه شهر بن حوشب ورواه البيهتي فى الزهد بلفظ أى الأعمال أفضل قال الله والمهاحة وحسن الخلق واسناده صحيح

أفضل قال الصبر والمهاحة وحسن الخلق واسناده سحيح عبد الله بن عمرو خلقان يجهما الله وخلقان يبغضهما الله فاماللذان يجهما الله فحسن الحلق والسخا \_ الحديث: أبو منصور الديلمي دون قول في آخره وإذا أزاد الله بعبدخيرا وقال فيه الشجاعة بدل حسن الحلق وفيه محمد بن يونس الكديمي كذبه أبوداود وموسى بن هازون وغيرها ووثقه الخطيب وروى الأصفهاني جميع الحديث ، وقوفا على عبد الله بن عمرو وروى الديلمي أيضا من حديث أنس إدا أراد الله بعبده خيرا صبر حوائج الناس اليه وفيسه يجيى اين شبيب ضعفه ابن حيان

وَأَمَّا اللّٰذَانِ يَبْغَضُهُمَا اللهُ فَسُوءِ النَّلُقِ وَالْبُعْلُ وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِ خَيْرًا أَسْتَعْمَلُهُ فِي فَضَاءَ حَوَا يَجِ النَّاسِ » وروى المقدام بن شريح ، عن أبيه ، عن جده ، ('' قال ، قات بارسول الله دلنى على عمل بدخلى الجنة ، قال « إِنَّ مِنْ مُوجِبَاتِ أَلْفُورَةِ بَذُلَ الطَّقَامِ وَإِمْشَاءَ السَّلَامِ وَحُسُنَ ٱلْكَلَامِ » . وقال أبو هريرة ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' السَّخَاءِ شَجَرَةٌ فِي الجُنَّةِ فَنْ كَانَ سَعْيًا أَخَذَ بِغُصُنِ مِنْهَا فَلَمْ يَثُرُ كُهُ ذَلِكِ ٱلنَّمُ مُنَ حَتَى يُدْخِلُهُ النَّارِ فَنَ كَانَ سَعْيًا أَخَذَ بِغُصُنَ مِنْ أَغْصَانِهَا فَلَمْ يَتُرُ كُهُ ذَلِكَ ٱلنَّمُ مَنَ النَّارِ فَنْ كَانَ سَعِيا أَخَذَ بِغُصُنِ مِنْ أَغْصَانِهَا فَلَمْ يَتُرُ كُهُ ذَلِكَ ٱلنَّمُ مَنَ مَنْ أَغْصَانِهَا فَلَمْ يَتُرُ كُهُ لَا اللهِ على الله عليه وسلم ('' فَلِكَ ٱلْغُصُنُ حَتَّى يُدُخِلُهُ النَّارَ » وقال أبو سعيد الحدرى ، قال النبي صلى الله عليه وسلم ('' فَلِكَ ٱلْغُصُنُ حَتَّى يُدُخِلُهُ النَّارَ » وقال أبو سعيد الحدرى ، قال النبي صلى الله عليه وسلم ('' فَيَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيه وَاللهِ فَيَا اللهُ عَلَيْهُ مَنْ اللهُ عَلَيه وَعَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَا اللهُ مَنْ السَّحَى وقال ابن مسعود . قال صلى الله عليه وسلم ('' و الرِّزُ فَى إِلَى مُطْعِمِ الطَّعَامِ اللهُ عَلَيه مِ الطَّعَامِ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ السَلَامُ مِنَ السَّكُيْنِ إِلَى ذِرْوَ وَاللهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) حديث القدام بىشريح عن أبيه عنجده انمن موجبات المغفرة بذل الطعام وإفشاء السلام وحسن الكلام: الطبرانى بلفظ بذل الــــلام وحسن الــكلام وفيرواية لهيوجب الجنة إطعام الطعام وافشاء السلام وفيرواية لهعليك بحسن الــكلام وبذل الطعام

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أبي هريرة السَّخاء شجرة في الجنة \_ الحديث : وفيه والشعشجرة في النار \_ الحديث: الدارقطني في السَّجاد وفيه عبد العزيز بن عمران الزهري ضعيف جدا

<sup>(</sup>٣) حديث أبي سعيد يقول الله تعالى اطلبو الفضل من الرحماء من عبادى تعيشوا في أكنافهم ما الحديث: ابن حبان في الضعفاء والخرائطي في مكارم الأخلاق والطبراني في الأوسطوفيه محمد بن مروان السدى الصغير ضعيف ورواء العقيلي في الضعفاء فجعله عبدالرحمن السدى وقال انه مجهول و تابع محمد بن مروان السدى عليه عبد الملك بن الخطاب وقد غمز ه ابن القطان و تابعه عليه عبدالغفار ابن الحسن بن دينار قال فيه أبو حاتم لابأس محديثه و تكلم فيه الجوزجاني و الأزدى ورواه الحاكم من حديث على وقال انه صحيح الاسناد وليس كا قال

<sup>(</sup>ع) حديث ابن عباس تجافوا عن ذنب السخى فأن الله آخذبيده كلماعثر: الطبرانى في الأوسط والحرائطي فيه في مكارم الاخلاق وقال الخرائطي أقيلوا السخى زلته وفيه ليث بن أبن سليم مختلف فيه ورواه الطبرانى فيه وأبو نعيم من حديث ابن مسعود محوه باسناد ضعيف ورواه أبن الجوزى في الداد قطني

<sup>( )</sup> حديث ابن مسعود الرزق الى مطمم الطعام أسرع من السكين إلى دروة البعير ... الحديث : لمأجده من حديث أنس ومن حديث ابن عباس بلفظ

وقال صلى الله عليه وسلم (١) « إن الله جَوادُ يُحِبُ الْجُودَ وَ يُحِبُ مَكَارِمُ الْأَخْلاَقِ وَيَكُرَهُ سَفْسَافَهَا » . وقال أنس ، إن رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) لم يسأل على الإسلام شيئا إلا أعطاه . وأتاه رجل فسأله ، فأمر له بشاء كثير بين جبلين من شاء الصدقة - فرجع إلى قومه فقال ، ياقوم أسلموا ، فإن محمدا بعطى عطاء من لا يخاف الفافه . وقال ابن عمر عقال صلى الله عليه وسلم (١) « إِن لله عبادًا يَحْتَمَنّهُ ، بِالنّعَم لِنا فِع الْمِادِ فَمَن بَخِل يَتِلكَ المُنافِع على الله عليه وسلم (١) بأسرى من بنى المنبر ، فأمر بقتلهم ، وأفرد منهم رجلا . فقال على طلى الله عليه وسلم (١) بأسرى من بنى المنبر ، فأمر بقتلهم ، وأفرد منهم رجلا . فقال على ابن أبى طالب كرم الله وجهه ، بارسول الله ، الرب واحد ، والدين واحد ، والذنب واحد ، فأن أن أن الله عنه من بنى المنبر ، فأمر بقتلهم ، وأفرد منهم رجلا . فقال على ابن أبى طالب كرم الله وجهه ، بارسول الله ، الرب واحد ، والدين واحد ، والذنب واحد ، فأن أن الله عنه أن الله عنه أن الله عليه وسلم (١) «إن لكل شيء هذا فإن الله عليه وسلم (١) «إن لكل شيء عن أن الله عليه وسلم (١) «إن لكل شيء عن أن بن عمر قال ، قال وسول الله عَمْرة أن أن الله و أن الله و أنه عال وسول الله عنه ، عن ابن عمر قال ، قال وسول الله عمرة أن الله و أنه عن ابن عمر قال ، قال وسول الله عنه أنه بن عن ابن عمر قال ، قال وسول الله عليه وسلم (١) عال وسول الله عنه و من المول الله عنه و من المع عن ابن عمر قال ، قال وسول الله عنه و عن المن عن ابن عمر قال ، قال وسول الله الله عنه و عن المنه عن ابن عمر قال ، قال وسول الله عنه و عن المنه عن ابن عمر قال ، قال وسول الله عنه و عن المنه عن ابن عمر قال ، قال وسول الله عنه و عن المنه عن ابن عمر قال ، قال وسول الله و عن المنه عن ابن عمر قال ، قال و المول الله و المول الله و عن المنه عن ابن عمر قال ، قال وسول الله و عن المنه عن ابن عمر قال ، قال و عن المنه و المول الله و عن المنه عن ابن عمر قال ، قال و عن المنه و عن المنه عنه المنه عنه المنه عنه عن المنه عن المنه عنه المنه عنه المنه عنه المنه عنه المنه عنه المنه عنه المن

الحبر أسرع إلى البت الذي يغنى وفى حديث ابن عباس بؤكل فيه من الشفرة الى سئام البعير ولأبى الشيخ في كناب النواب من حديث جابر الرزق إلى أهل البيت الذي فيه السخاه الحدث : وكلها ضعيفة

(١) حديث إن الله جواد يحب الجود ويحب معالى الأمور ويكره سفسانها: الحرائطى فى مكارم الأخلاق من حديث طلحة بن عبيد الله بن كريز وهذا مرسل وللطبرانى فى الكبيروالأوسطوالحاكم والبيهي من حديث سهل بن سعد ان الله كريم يحب الكرم ويحب معالى الأموروفى الكبير والبيهي معالى الأخلاق ــ الحديث: وأسناده صحيح وتقدم آخر الحديث فى أخلاق النبوة

(٢) حديث أنس لم يسأل على الاسلام شيئا إلاأعطاه فأتهاه رجل فسأله فأمر له بشاء كثير بين جبلين المحديث: مسلم وتقدم في أخلاق النبوة

(٣) حديث ابن عمر إن لله عبادا يحصهم بالنعم لمنافع العباد ــ الحديث: الطبراني في الكبير والأوسط و أبو نعيم وفيه محمد بن حسان السمتى وفيه لين ووثقه ابن معين يرويه عن أبي عثمان عبدالله ابن زيد الحمي ضعفه الأزدى

( ٤ ) حديث الهلالى أتى النبي صلى الله عليه وسلم بأسري من بني العنبر فأمر بقتلهم وأفرد منهم رجلا الحديث : وفيه فإن الله شكر له سخاء فيه لم أجد له أصلا

( ٥ ) حديث إن لكل شيء عُرة وعُرة المروف تعجيل السراح؛ لم أقفله على أصل

صلى الله عليه وسلم (١) و طَعَامُ الجُورادِ دَوَالا وَطَعَامُ الْبَخِيلِ دَلاه ، وقال صلى الله عليه وسلم (١) و مَنْ عَظْمَتْ مَوْنَةُ النَّاسِ عَلَيْهِ » فَن لَم يحتمل الله المؤنة ، عرض الله التعمة المزوال . وقال عيسى عليه السلام، إستكثروا من شيء لا تأكله النار . عبل وما هو ؟ قال المعروف وقالت عائشة رضي الله عنها ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) و الحَنْقُةُ دَارُ الْأَسْخِيَاءِ > وقال أو هريرة ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) و المنتخيق وَريب مِن الله عليه وسلم (المنتخيق وَريب مِن الله والله من الله عليه وسلم الله عليه وسلم والله من النّارِ وَجاهِل سَخِي الله عليه وسلم الله من الله من الله عليه والله من الله عليه والله من الله والله من الله والله والل

<sup>(</sup>١) حديث نافع عن ابن عمر طعام الجواد دواء وطعام البخيل داء: ابن عدى والدار قطنى فى غرائب مالك وآبو على الصدفى فى عواليه وقال رجاله ثقات أمّة قال ابن القطان وأنهم لمشاهير ثقات إلا مقدام بن داود فان أهل مصر تكلموا فيه

<sup>(</sup>٢) حديث من عظمت نعمة الله عليه عظمت مؤنة الناس عليه: ابن عدى وابن حبان فى الضعفاء من حديث معاذ بلفظ ماعظمت نعمة الله على عبد إلا دكره وفيه أحمد بن مهران قال أبو حاتم عبول والحديث باطل ورواه الحرائطي فى مكارم الأخلاق من حديث عمر باسناد منقطع وفيه حليس بن محمد أحد للتروكين ورواه العقيلي من حديث ابن عباس قال ابن عدي يروسيك من وجوه كلها غير مفوظة

<sup>(</sup>٣) حديث عائشة الجنة دار الأسخياء : ابن عدى والدارقطنى فى المستحاد والحرائطى قال الدارقطنى لا ٣) لا يصح ومن طريقه رواه ابن الجوزى فى الموضوعات وقال الذهبى حديث منكر ما آفنه سوى محجدر قلت رواه الدارقطني فيه من طريق آخروفيه محمدبن الوليدالموقرى وهوضعيف جدا

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أبي هريرة إن السخى قريب من الله قريب من الناس قريب من الجنة ـ الحديث : الترمذى وقال غريب ولم يذكر فيه وأدوأ الداء البخل ورواه بهذه الزيادة : الدار قطنى فيه

<sup>(</sup> ٥ ) حديث لصنع المعروف لي أهله و لى من ليس من أهله الدارقطني في المستجاد من رواية جعفر بن محمد ، عن أبيه عن جده مرسلا وتقدم في آداب المبشة

<sup>(</sup>٦) حديث نبدلا، أمتى لم يدخاوا الجنة بصلاة ولاصيام ولكن دخاوها سماحة الانفس ـ الحديث: الدار قطنى في السنجاد وأبو بكر بن لال في مكارم الأخلاق من حديث أنس وفيه محمد بن عبد العزيز بن البارك الدينورى أورد ابن عدى له مناكير وفي الميزان أنه ضعيف منكر ـ الحديث: وروام الحرائطي في مكارم الأخلاق من حديث أبن سعيد نحوه وقيه صالح للري متكلم فيه

وقال أبو سميد الخدرى، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ) وإِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ جَعَلَى الْمُعْرُوفِ وَلَهُمْ وَمَالَهُ وَ وَجَّهُ طَلاَّ بِالْمُمْرُوفِ إِلَهُمْ وَمَالَهُ وَ وَجَّهَ طَلاَّ بِالْمُمْرُوفِ إِلَهُمْ وَمَالَهُ وَ وَجَّهَ طَلاً بِالْمُمُ وَالصلى الله وَيَسْرَعَلَيْهُمْ إِعْطاَءُهُ كَا يَسْرَأُ الْمُنْتَ إِلَى الْهُمْ الْهُ عَلَى اللهِ عَلَيه وسلم ( ) و كُلُّ مَعْرُوفِ مَدَقَةٌ وَمَا أَنْفَقَ الرَّجُلُ عَلَى نَفْسِهِ وَأَهْلِهِ كَتِب لَهُ صَدَقةٌ وَمَا أَنْفَقَ الرَّجُلُ عَلَى نَفْسِهِ وَأَهْلِهِ كَتِب لَهُ صَدَقةٌ وَمَا أَنْفَقَ الرَّجُلُ عَلَى نَفْسِهِ وَأَهْلِهِ كَتِب لَهُ صَدَقةٌ وَمَا أَنْفَقَ الرَّجُلُ عَلَى نَفْسِهِ وَلَهُ اللهِ خَلَقُهُ اللهِ عَلَيه وَسلم ( ) و قال صلى الله عليه وسلم ( ) وقال صلى الله عليه وسلم ( ) وقال صلى الله عليه وسلم ( ) وقال الله من الله عليه وسلم ( ) وقال الله من الله عليه وسلم ( ) بعث الله عليه وسلم فَي الله عليه وسلم بذلك ، فقال فَي الله عليه وسلم فَي الله عليه وسلم فَي الله عليه وسلم فَي الله عليه وسلم بذلك ، فقال فَي الله عليه وسلم فَي الله وجهة ، إذا أَتَبلت عليك الدّيا فأنفق منها ، فإنها لا تبقى . وأنشد وإذا أدبرت عنك فأنفق منها ، فإنها لا تبقى . وأنشد وإذا أدبرت عنك فأنفق منها ، فإنها لا تبقى . وأنشد

الهلالي وثقه ابن معين وضعفه الجمهور والجملة الأولى منه عند البخارى من حديث جابر وعند مسلم من حديث حديثة

(٣) حديث كل معروف صدقة والدال على الخير كفاعه والله يحب إغاثة اللهفان:الدارقطني في المستجاد منرواية الحجاج بنارطاة عن عمرو برشعيب عن أبيه عن جده والحجاج ضعيف وقد جاء مفرقا فالجملة الأولى تقدمت قبله والجملة الثانية تقدمت في العلم من حديث أنس وغيره والجملة التالئة رواها أبو يعلى من حديث أنس أيضا وفيها زياد النميرى ضعيف

(٤) حديث كل معررف فعلته الى عنى أو فقير صدقة : الدار قطنى فيه من حديث أبى سعيد و جابر و الطبر الى و الحرائطى كلاها في مكارم الاخلاق من حديث ابن مسعود و ابن منبع من حديث ابن عمر باسنادبن ضعيفين (٥) حديث جابر بعث رسول الله صلى الله عليه وسلم بعثاعليهم قيس بن سعد بن عبادة فجهدوا فنحر لهم الحديث : وفيه فقال ان الجود لمن شيمة أهل ذلك البيت الدار قطنى فيه من رواية أبى حزة

الجيرى عن جابر ولايعرف اسمه ولاحاله

<sup>(</sup>۱) حديث أبى سعيد إن الله جعل للعروف وحوها من خلقه حبب إليهم العروف - الحديث: الدارقطنى في المستجاد من رواية أبى هارون العبدى عنه و أبو هارون ضعيف ورواه الحاكم من حديث على وصححه (۲) حديث كل معروف صدقة وكل ما أنفق الرجل على نفسه و أهله كتب له صدقة - الحديث: ابن عدى والدار قطنى في المستجادو الحرائطي و البيهق في الشعب من حديث جابروفيه عبد الحميد بن الحسن المحديث المحديث عنه عند المحادي من حديث جابر وعنه جابر وعنه عالم والمعاديث عنه عند المحادي من حديث جابر وعنه عالم وعنه عند المحادي من حديث جابر وعنه

لا تبخلـن بدنيا وهي مقبـلة فليس ينقصها التبذير والسرف وإن تولت فأحرى أن تجودبها فالحمد منها إذا ما أدبرت خلف

وسأل معاوية الحسن بن على رضى الله عنهم ، عن المروءة ، والنجدة ، والكرم . فقاله أما المروءة ، فحفظ الرجل دينه ، وحذره نفسه ، وحسن قيامه بضيفه ، وحسن المنازعة والإغدام فى الكراهية . وأما النجدة ، فالذب عن الجار ، والصبر فى المواطن · وأما الكرم ، فالتبرع بالمعروف قبل السؤال ، والإطعام فى الحل ، والرأفة بالسائل ، مع بذل النائل ورفع رجل إلى الحسن بن على رضى الله عنهما رقعة ، فقال حاجتك مقضية . فقيل له يابن رسول الله ، لو نظرت فى رقعته ، ثم رددت الجواب على قدر ذلك ؟ فقال ، يسألنى الله عز وجل عن ذل مقامه بين يدى حتى اقرأ رقعته · وقال ابن السهاك ، عجبت لن يشترى الأحرار عمروفه . وسئل بعض الأعراب ، من سيدكم ؟ فقال من احتمل شتمنا . وأعطى سائلنا ، وأغضى عن جاهلنا . وقال على بن الحسين رضى من احتمل شتمنا . وأعطى سائلنا ، وأغضى عن جاهلنا . وقال على بن الحسين رضى الله عنهما ، من وصف ببذل ماله لطلابه ، لم يكن سخيا . وإنما السخى من يبتدى ، بحقوق الله عنهما ، من وصف ببذل ماله لطلابه ، لم يكن سخيا . وإنما السخى من يبتدى ، بحقوق الله عنها ، من وصف ببذل ماله لطلابه ، لم يكن سخيا . وإنما السخى من يبتدى ، بحقوق تماما . وقبل للحسن البصرى ، ما السخاء ؟ فقال أن تجود عمالك فى الله عز وجل . قبل قا المؤسراف ؟ قال الإنفاق لحب الرياسة قال أن تمنع مالك فيه . قبل فا الإسراف ؟ قال الإنفاق لحب الرياسة

وقال جعفر الصادق رحمنة الله عليه ، لامال أعون من العقل ، ولا مصيبة أعظم من الجهل ، ولامظاهرة كالمشاورة ألا وإن الله عز وجل يقول ، إنى جواد كريم ، لا بجاورنى لئيم . واللؤم من الكفر ، وأهل الكفر في النار . والجود والكرم من الإيمان ، وأهل الكفر في النار . والجود والكرم من الإيمان ، وأهل الإيمان في الجنة وقال حذيفة رضي الله عنه ، رب فاجر في دينه ،أخرق في معيشته ، يدخل الجبة بسماحته . وروى أن الأحنف بن قيس رأى رجلا في بده درهم ، فقال لمن هذا الدرهم؟ فقال لي . فقال أما إنه ليس لك حتى يخرج من بدك . وفي معناه قيل

أنت المال إذا أمسكته فإذا أنفقته فالمال الله

وسمى واصل بن عطاء الغزال ، لأنه كان يجلس إلى الغزالين ، فإذا رأى امرأة ضعيفة أعطاها شيئا . وقال الأصمى ، كنب الحسن بن على ، إلى الحسن بن على رضوان الله علم

يمتب علمه في إعطاء الشعراء. فكتب إليه ، خير المال ماوق به العرض وقيل لسفيان ابن عيينة ، ماالسخاء ؟ قال السخاء البر بالإخوان ، والجود بالمال . قال وورث أبي خمسين ألف دره ، فبعث بها صررا إلى إخوانه وقال ، قد كنيت أسأل الله تعالى لأخوانى الجنة في صلاتى ، أفأ بحل عليهم بالمال ! وقال الحسن . بذل الجهود في بذل الموجود ، منتهى الجود وقيل ابعض الحكاء، من أحب الناس إليك ؟ قال من كثرت أياديه عندى قيل فإنه مكن قال من كثرت أيادى عنده . وقال عبد العزيز بن من وان ، إذا الرجل أمكني من نفسه ، حتى أضع معروف عنده ، فيده عندى عنده . وقال المهدى لشبيب بن شبة كيف رأيت الناس في دارى ؟ فقال عائم براخيا و تحراضيا . و تمثل متمثل عند عبد الله بن جعفر فقال عائم براخيا و تحراضيا . و تمثل متمثل عند عبد الله بن جعفر فقال

إن الصنيعة لاتكون صنيعة حتى يصاب بها طريق المصنع فإذا اصطنعت صنيعة فاعمد بها لله أو لذوي القرابة أودع فقال عبد الله بن جعفر ، إن هذين البيتين ليبخلان الناس ، ولكن أمطر المعروف مطرا ، فإن أصاب الكرام كانوا له أهلا ، وإن أصاب اللئام كنت له أهلا

## حكايات الأسخياء

عن محمد بن المنكدر ، عن أم درة ، وكانت تخدم عائشة رضى الله عنها ، قالت ، إن معاوية بيث إليها بمال في غرارتين ، عانين ومائة ألف درم . فدعت بطبق ، فعلت تقسمه بين الناس . فاما أمست ، قالت باجارية ، هلى فطورى . فجاءتها بخبر وزيت . فقالت لها أم درة ، مااستطعت فيها قسمت اليوم ، أن تشترى لنا بدرم لحما نفطر عليه ؟فقالت لوكنت ذكر تيني لفعلت . وعن أبان بن عنمان قال ، أراد رجل أن يضار عبيد الله بن عباس ، فأنى وجوم قريش فقال ، يقول ليم عبيد الله تغدوا عندى اليوم . فأنوه حتى ملاؤا عليه فأنى وجوم قريش فقال ، يقول ليم عبيد الله تغدوا عندى اليوم . فأنوه حتى ملاؤا عليه وقد مت الفاكمة إليهم ، فلم يفرغوا مها حتى وضيت الموائد ، فأمم قومافطخوا ، وخبروا وقدمت الفاكمة إليهم ، فلم يفرغوا مها حتى وضيت الموائد ، فأ كلوا حتى صيدوا . فقال عبيد الله لوكلائه ، أو موجود دلنا هذا كل يوم ؟قالوا نم قال فليتغد عند ناهؤ لا في كل يوم وقال مصعب بن الزبير ، جمع معاوية ، فلما المهرف مر بالمدينة . فقال الحسين بن على وقال مصعب بن الزبير ، جمع معاوية ، فلما المهرف مر بالمدينة . فقال الحسين بن على وقال مصعب بن الزبير ، جمع معاوية ، فلما المهرف مر بالمدينة . فقال الحسين بن على وقال مصعب بن الزبير ، جمع معاوية ، فلما المهرف من بالمدينة . فقال الحسين بن على وقال مصعب بن الزبير ، جمع معاوية ، فلما المهرف من بالمدينة . فقال الحسين بن على وقال مصحب بن الزبير ، جمع معاوية ، فلما المهرف من بالمدينة . فقال الحسين بن على

لأخيه الحسن ، لاتلقه ، ولا تسلم عليه . فلماخرجمماوية ، قال الحسن ، إن علينا دينا ، فلابد لنامن إتيانه . فركب في أثره ولحقه ، فسلم عليه ، وأخبره بدينه . فروا عليه ببختي عليه تَمَانُونَ أَلْفَ دَيْنَارٌ ، وقد أُعيا وتخلف عن الإبل ، وقوم يسوفونه . فقال معاوية ماهــذا ؟ فذكر له . فقال اصرفوه بما عليه إلى أبي محمد . وعن واقد من محمد الواقدي قال ، حدثني أبي أنه رفع رقمة إلى المأمون، يذكر فيها كثرة الدين، وقلة صبره عليه. فوقع المأمون على ظهر رقعته ، إنك رجل اجتمع فيك خصلتان ، السخاء ، والحياء . فأماالسخاء فهو الذي أطلق مافى يديك ، وأما الحياء فهو الذي يمنعك عن تبليغنا ماأنت عليه . وقد أمرت لك عائة أنف درهم. فإن كنت قد أصبت ، فازدد في بسط يدك ، وإن لم أكن قد أصبت ، فيناينك على نفسك ، وأنت حدثتني وكنت على قضاء الرشيد ، عن محمد بن إسحق ، عن الزهرى ، عن أنس ، أن النبي صلى الله عليه وسلم (٢) قال للزبير بن الموام « يَازُ بَيْرُ اعْلَمْ أَنَّ مَفَا تِيحَ أَرْزَاقِ ٱلْعِبَادِ بِإِزَاءِ ٱلْمَرْشِ يَبْءَثُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَى كُلِّ عَبْدٍ بِقَدْر نَفَقَتِه فَنْ كَثَّرَ كَثَّرَ لَهُ وَمَنْ قَلَّلَ قَلَّلَ لَهُ » وأنت أعلم . قال الواقدى ، فو الله لمذاكرة المأمون إياى بالحديث، أحب إلى من الجائزة، وهي مائة ألف دره وسأل رجل الحسن بن علي رضى الله عنهما حاجة ، فقال له ياهذا ، حق سؤالك إياى يعظم لدى، ومعرفتي عاليجبلك تكبر على ، ويدى تعجز عن نيلك عا أنت أهله ، والكثير في ذات الله تمالى قليل ،وما في ملكي وفاء لشكرك. فإن قبلت الميسور، ورفعت عني ، و نة الاحتمال ، والاعتمام لما أتكافه من وأجب حقك، فعلت. فقال يأ من رسول الله ، أقبل وأشكر العطية " وأعذر على المنع فدعا الحسن بوكيله ، وجمل يحاسبه على نفقاته حتى استقصاها . فقال هات الفضل من الثلمائة ألف دره. فأحضر خمسين ألفا. قال فا فعلت بالخسمائة دينار؟ قال هي عندي . قال أحضرها . فأحضرها . فدفع الدنانير والدراه إلى الرجل ، وقال هات من يحملها لك. فأتاه بحالين ، فدفع إليه الحسن رداءه لكراء الحالين . فقال له مواليه ، والله ماعندنا درم فقال أرجو أن بكُون لي عند الله أجر عظيم ﴿

<sup>(</sup>١) حديث أنس يازبر أعلم ان مفايت أرزاق العاد بإزاء العرش ـ الحديث : وفأوله قصة معالمأمون الدار قطني فيه وفي استاده الواقدي عن محمد بن استعاق عن الزهري بالعنينة ولا يصح

واجتمع قراء البصرة إلى ابن عباس وهو عامل بالبصرة . فقالوالناجار صوام فوام، يتمنى كل واحد منا أن يكون مثله ، وقد زوج بنته من ابن أخيه ، وهو فقير ، وليس عنده مأيجهزهابه . فقام عبد الله بن عباس ، فأخذ بأيديهم ، وأدخلهم داره ، وفتح صندوقا. فأخرج منه ست بدر . فقال احملوا . فحملوا . فقال ابن عباس ، ما أنصفناه أعطيناه ما يشغله عن قيامه وصيامه . ارجعوا بنا نكن أعوانه على تجهيزها ، فليس للدنيا من القدر مايشغل مؤمنا عن عبادة ربه ، ومابنا من الكبر مالانحدم أولياء الله تعالى . ففعل وفعلوا

وحكي أنه لما أجدب الناس بمصر ، وعبد الحميد بن سعد أميرهم ، فقال ، والله لأعلمن الشيطان أبى عدوه . فعال محاويجهم إلى أن رخصت الأسعاد ، ثم عزل عهم ، فرحل وللتجار عليه ألف ألف ألف درهم فرهنهم بها حلى نسائه ، وقيمتها خسمائة ألف ألف . فلما تمذر عليه ارتجاعها ، كتب إليهم ببيعها ، ودفع الفاصل منها عن حقوقهم إلى من لم تنه صلاته وكان أبو طاهر بن كثير شيعيا ، فقال له رجل ، بحق على بن أبى طالب لما وهبت لى علتك عوضع كذاوكذا . فقال تعدملت وحقه لأعطينك ما يليها وكان ذلك أضعاف ماطلب الرجل وكان أبو مرثد أحد الكرماء ، فدحه بعض الشعراء . فقال للشاعر ، والله ما عندى ما أعطيك ، ولكن قدمني إلى القاضي ، وادع على بعشرة آلاف درهم ، حتى أقر لك بها، ثم احبسني ، فإن أهلي لا يتركوني محبوسا . فقعل ذلك ، فلم يمس حتى دفع إليه عشرة آلاف درهم ، وأخرج أبو مرثد من الحبس . وكان معن بن زائدة عاملا على العرافين بالبصرة، فحضر بابه شاعر ، فأقام مدة ، وأراد الدخول على معن . فلم يتهيأله . فقال يومالبعض خدام معن ، إذا دخل الأمير البستان أعلمه . فحضب الشاعر بيتا على خشبة ، وألقاها في الماء الذي يدخل البستان . وكان معن على رأس الماء . فلما بصر بالخشبة ، أخذها وقرأها ، فإذا مكتوب عليها

أياجو دممن ناج ممنا بحاجتى فالى إلى معن سواك شفيع فمال من صاحب هذه ؟ فدعى بالرجل . فقال له كيف قلت ؟ فقاله . فأمر له بعشر بدر فأخذها ، ووضع الأمير الخشبة تحت بساطه . فلماكان اليوم الثاني أخرجها من تحت البساط وترأها ، وجنما بالرجل ، فدفع إليه مائة ألف دره . فلما أخذها الرجل ، تفكر ، و خاف أن يأخذ منه ماأعطاه ، فخرج . فلما كان فى اليوم الثالث ، قرأ ما فيها ،ودعابالرجل فطلب فلم يوجد . فقال معن ، حق على أن أعطيه حتى لا يبقى فى بيت مالى درهم ولا دينار

وقال أبو الحسن المدانني ، خرج الحسن ، والحسين ، وعبد الله بنجمفر حجاجاً ففاتهم أثقالهم. فجاعوا وعطشوا. فروا بعجوز في خباءلها ، فقالوا هل من شراب ؟ فقاليت نعم فأنا خوا إليها، وليس لها إلاشويهة في كسر الخيمة. فقالت احلبوها، وامتذقوا لبنها ففعلوا ذلك . ثم قالوا لها ، هل من طعام ؟ قالبت لا إلاهـذه الشاة . فليذبحها أحـدكم ، حتى أهيء لكم ما تأكلون. فقام إليها أحده ، وذبحها ، وكشطها . ثم هيأت لهم طعاما . فأ كلوا ، وأقاموا حتى أبردوا . فلما ارتحلوا ، قالوا لها ، نحن نفر من قريش نريد هذا الوجه، فإذا رجمنا سالمين، فألمى بنا، فإناصانمون بك خيرا. ثم ارتحاوا . وأقبل زوجها فأخبرتة بخبر القوم والشاة ، فغضب الرجل ، وقال ويلك ، تذبحين شاتى لقوم لا تعرفينهم ثم تقولين نفر من قريش إقال ثم بعد مدة ، ألجأتهما الحاجة إلى دخول المدينة ، فدخلاها وجملا ينقلان البعر إليها ويبيعانه ، ويتعيشان بثمنه . فرت العجوز ببعض سكك المدينة فإذا الحسن بن على جالس على باب داره ، فعرف العجوز ، وهي له منكرة . فبعث غلامه فدعا بالعجوز، وقال لها ياأمة الله، أتعرفيني؟ قالت لا. قال أنا ضيفك يوم كذا وكذا · فقالت العجوز بأبي أنت وأمي أنت هو ؟ قال نعم. ثم أمر الحسن ، فاشتروالها من شياه الصدقة ألف شاة ، وأمر لها معها بألف دينار ، وبعث بها مع غلامه إلى الحسين. فقال لها الخسين، بكر وصلك أخى ؟ قالت بألف شاة وألف دينار . فأمر لها الحسين أيضا بمثل ذلك ثم بعث بها مع غلامه إلى عبدالله بن جمفر . فقال لهـ ابكم وصلك الحسن والحسين ؟قالت بألغي شاة وألني دينار . فأمر لهما عبد الله بألني شاة وألني دينار ، وقال لها لو بدأت بي لأنعبتهما . فرجعت العجوز إلى زوجها بأربعة الآف شاة ، وأربعة الآف دينار

وخرج عبد الله بن عامر بن كريز من المسحد بريد منزله ، وهو وحده . فقام إليه غلام من تقيف ، فشي إلى جانبه . فقال له عبد الله ، ألك حاجة بإغلام ؟ قال صلاحك وفلاحك وأيتك تمشي وحدك ، فقلت أقيك بنفسي ، وأعوذ بالله إن طار بجنايك مكروه . فأخذ

عبد الله بيده ، ومشى معه إلى منزله ، ثم دعا بألف دينار ، فدفعها إلى الغلام ، وقال استنفق هذه ، فنعم ماأدبك أهلك . وحكى أن قوما من العرب ، جاؤا إلى قبر بعض أسخيائهم للزبارة ، فنزلوا عند قبره ، وباتوا عنده . وقد كانوا جاؤا من سفر بعيد . فرأى رجل منهم في النوم صاحب القبر وهو يقول له ، هل لك أن تبادل بعيرك بنجيى ؟وكان السخى الميت قد خلف نجيبًا معروفًا به ، ولهذا الرجل بعير سمين . فقال له في النوم نعم . فباعه في النوم بميره بنجيبه . فلما وقع بينهما العقد ، عمد هذا الرجل إلى بعميره ، فنحره في النوم . فانتبه الرجل من نومه ، فإذا الدم يشج من نحر بعيره . فقام الرجل ، فنحره ، وقسم لمجه ، فطبخوه وقضوا حاجتهم منه ، ثم رحلوا وساروا . فلما كان اليوم الثاني وهم في الطريق، استقبلهم ركب . فقال رجل منهم، من فلان بن فلان منكم؟ باسم ذلك الرجل . فقال أنا . فقال هل بعت من فلان بن فلان شيئا ؟ وذكر الميت صاحب القبر · قال نع ، بعت منه بعيرى بنجيبه في النوم. فقال خذ هذا نجيبه. ثم قال ، هو أبي ، وقــد رأيته في النوم ، وهو يقول إن كنت ابني فادفع تجببي إلى فلان بن فلان ، وسماه . وقدم رجل من قرش من السفر فر برجل من الأعراب على قارعة الطريق ، قد أقعده الدهر ، وأضر به المرض . فقال ياهذا أعِنا على الدهر . فقال الرجل لغلامه ، مابقي معك من النفقة فادفعه إليه . فصب الغلام في محبر الأعرابي أربعة آلاف دره . فذهب لينهض ، فلم يقدر من الضعف فبكي . فقال له الرجل ، ما يبكيك ، لعلك استقللت ماأعطيناك ؟ قال لا . ولكن ذكرتماتاً كل الأرض من كرمك فأبكاني . واشترى عبد الله بن عامر ، من خالد بن عقبة بن أبي معيطداره التي في السوق، بتسعين ألف دره . فلما كان الليل، سمع بكاء أهل خالد، فقال لأهله، ماله ولاء؟ قالوا يكون لداره . فقال ياغلام ، ائتهم فأعلمهم أن المال والدار لهم جيما

وقيل بعث هارون الرشيدى إلى مالك بن أنس رحمه الله تخمسانة دينار . فبلغ ذلك الليث بن سعد ، فأنفذ إليه ألف دينار . فغضب هارون وقال ، أعطيته خمسانة ، وتعطيه ألفا ، وأنت من عيتى ؟فقال باأمير المؤمنين ، إن لي من غلتى كل يوم ألف دينار، فاستحييت أن أعطى مثله أقل من دخل يوم . وحكى أنه لم تجب عليه الزكاة ، مع أن دخله كل يوم ألف دينار . وحكى أن امرأة سألت الليث بن سعدر حة الله عليه شيئا من عسل . فأس

لها برق من عسل. فقيل له إنها كانت تقنع بدون هذا . فقال إنها سألت على قدر حاجتها ونحن نعطيها على قدر النعمة علينا . وكان الليث بن سعد لا يتكلم كل يوم، حتى يتصدق على ثلمائة وستين مسكينا . وقال الأعمش ، اشتكت شاه عندى ، فكان خيمة بن عبد الرحمن يعودها بالغداة والعشى ، ويسألنى هل استوفت علفها ؟ وكيف صبر الصبيان منذ فقدوا لبنها ؟ وكان تحتى لبد أجلس عليه ، فإذا خرج قال ، خذ ما تحت اللبد، حتى وصل إلى في علة الشاة أكثر من ثلمائة دينار من بره ، حتى تمنيت أن الشاة لم تدأ

وقال عبد الملك بن مروان ، لأسماء بن خارجة ، بمنى عنك خصال ، فحد ثنى بها . فقال هى من غيرى أحسن منها منى . فقال عرمت عليك إلا حدثتنى بها . فقال ياأمير المؤمنين مامددت رجلى بين يدى جليس لى قط ، ولا صنعت طعاما قط ، ف دعوت عليه قوما ، إلا كانوا أمن على منى عليهم . ولا نصب لى رجل وجهه قط ، يسألنى شيئا ، فاستكثرت شيئا أعطيته إياء . و دخل سعيد بن خالد ، على سليمان بن عبدالملك ، وكان سعيد رجلا جوادا فإذا لم يجد شيئا ، كتب لمن سأله صكا على نفسه ، حتى يخرج عطق و فاما نظر إليه سليمان تمثل مهذا البيت فقال

إلى سمت مع الصباح مناديا يامن بدين على الفتى الموات ثم قال ، ما حاجتك ؟ قال دينى قال وكم هو ؟ قال ثلاثون ألف دينار . قال لك دَ يسك و مثله وقبل مرض قبس بن سعد بن عبادة ، فاستبطأ إخوانه ، فقبل له إنهم يستحيون مما لك عليهم من الدين ، فقال أخزى الله مالا عنع الإخوان من الزيارة ، ثم أمر مناديافادى من كان عليه لقيس بن سعد حق فهو منه برى ه . قال فائكسرت درجته بالمشى ، لكثرة من زاره وعاده ، وعن أبي إسحاق قال ، صليت الفجر في مسجد الأشعث بالكوفة ، أطلب غرعالى . فلما صليت ، وضع بين يدى حلة ونعلان . فقلت لست من أهل هذا المسجد . فقالوا إن الأشعث بن قيس الكندى ، قدم البارحة من مكة ، فأمر لكل من صلى في المسجد محلة ونعاين . وقال الشيخ أبو سعدا لحركوشي النيسا بورى فأمر لكل من صلى في المسجد محلة ونعاين . وقال الشيخ أبو سعدا لحركوشي النيسا بورى أرسمة الله ، سمعت محمد بن محمد الحافظ يقول ، سمعت الشافعي المجاور عمد يقول ،

له و الدلى مولود ، وليس معى شيء . فقام معى ، و دخل على جاعة ، فلم يفتح بشيء . فجاء إلى قبر رجل ، وجلس عنده ، وقال رحمك الله ، كنت تفعل و تصنع ، وإنى درت اليوم على جاعة ، فكفتهم دفع شيء لمولود ، فلم يتفق لى شيء . قال ثم قام ، وأخرج دينارا ، وقسمه نصفين ، و ناولني نصف . وقال هذا دين عليك إلى أن يفتح عليك بشيء . قال فأخذته وانصرفت ، فأصلحت مااتفق لى به ، قال فرأى ذلك المحتسب تلك الليلة ذلك الشخص في منامه ، فقال سمت جميع ما قلت ، وليس لنا إذن في الجواب ، ولكن أحضر منزلى ، وقل لأولادي يحفروا مكان الكانون ، ويخرجوا قرابة فيها خميانة دينار، فأحلها إلى هذا الرجل ، فلما كان من الغد ، تقدم إلى منزل الميت ، وقص عليهم القصة ، فقالواله اجلس ، وحفروا الموضع ، وأخرجوا الدنائير ، وجاؤابها ، فوضعوها بين يديه . فقال هذا الجلس ، وليس لرؤياى حكم . فقالوا هو يتسخى ميتا ، ولانتسخى نحن أحياء ! فلما ألحوا عليه ، حمل الدنائير إلى الرجل صاحب المولود ، وذكر له القصة . قال فأ خذ منها دينارا ، فكسر ه نصفين ، فأعطاه النصف الذي أقرضه ، وحمل النصف الآخر ، وقال يكفيني هذا وتصدق به على الفقراء . فقال أبو سعيد ، فلا أدرى أي هؤلاء أسخى .

وروى أن الشافىي رحمه الله ، لما مرض موته عصر ، قال مروافلانا ينسلى . فلما توفى ، بلغه ، خبر وفاته ، فحضر وقال ، ائتونى بتذكرته . فأتى بها ، فنظر فيها ، فإذا على الشافعى سيمون ألف دره دن . فكتبها على نفسه ، وقضاها عنه ، وقال هذا غسلى إياه . أحي أراد به هذا . وقال أبو سعيد الواعظ الحركوشى ، لما قدمت مصر ، طلبت منزل ذلك الرجل ، فدلونى عليه ، فرأيت جماعة من أحفاده وزرتهم ، فرأيت فيهم سمالناير ، وآثار الفضل . فقلت بلغ أثره فى الحيراليهم ، وظهرت بركته فيهم ، مستدلا بقوله تعالى (وكان أبوهم) صالحياً (١٠) . وقال الشافعي رحمه الله ، لاأزال أحب حادين أبى سلمان ، لشى ، بلغنى عنه . أنه كان ذات يوم راكبا حاره ، فحركه ، فانقطع زره ، فرعلى خياط ، فأراد أن ينزل إليه ليسوى زره . فقال الخياط ، والله لا نولت . فقام الخياط إليه ،

١١١ الكيف : ١٨

. قسوى زره و فأخرج إليه صرة فيها عشرة دنانير ، فسلمها إلى الخياط ، واعتذر إليه من قلتها . وأنشد الشافعي رحمه الله لنفسه

يالم ف الله على مال أجود به على المقلين من أهل المروآت إن اعتذاري إلى من جاء يسألني ماليس عندي لمن إحدى المصيبات

وعن الربيع بن سليان قال ، أخذ رجل بركاب الشافعي رحمه الله ، فقال ياربيع ، أعطه أربعة دنانير واعتذر إليه عنى . وقال الربيع ، سممت الحميدي يقول ، قدم الشافعي من صنعاء إلى مكة بعشرة آلاف دينار ، فضرب خباءه في موضع خارج عن مكة ، ونثرها على ثوب ، ثم أقبل على كل من دخل عليه ، يقبض له قبضة ويعطيه ، حتى صلى الظهر ، ونفض الثوب وليس عليه شيء . وعن أبي ثور قال . أراد الشافعي الخروج إلى مكة ومعه مال . وكان قلما يمسك شيئامن سماحته . فقلت له ينبغي أن تشتري بهذا المال ضيعة تكون لك ولولدك . قال فخرج ، ثم قدم علينا ، فسألته عن ذلك المال ، فقال ما وجدت مضربا ، يكون لأصابنا إذا حجوا أن بنزلوا فيه . وأنشد الشافعي رحمه الله لنفسه يقول مضربا ، يكون لأصابنا إذا حجوا أن بنزلوا فيه . وأنشد الشافعي رحمه الله لنفسه يقول

أرى نفسى تتوق إلى أمور يقصر دوت مبلغهن مالئ فنفسى لا تطاوعنى ببخل ومالى لا يبلنسنى فعالى

وقال محمد بن عباد المهلمي ، دخل أبى على المأمون ، فوصله بمائة ألف درهم · فاساقام من عنده تصدق بها . فأخبر بذلك المأمون ، فلما عاد إليه ، عاتبه المأمون في ذلك . فقال باأمير المؤمنين ، منع الموجود سوء ظن بالمعبود . فوصله بمائة ألف أخرى

، وقام رجل إلى سعيد بن الماس ، فسأله ، فأمر له بمائة ألف درهم . فبكي .. فقال له سعيد ما يبكيك ؟ قال أبكي على الأرض أن تأكل مثلك . فأمر له بمائة ألف أخرى

و دخل أبو عام على ابراهيم بن شكلة بأبيات امتدحه بها ، فوجده عليه لا . فقبل منه المدحة ، وأمر حاجبه بنيله ما يصلحه ، وقال عسيأن أقوم من مرضى فأ كافئه . فأقام شهرين فأوحشه طول المقام ، فكتب إليه يقول :

إن حراما قبول مدحتنا ﴿ وَرُكُ مَارَنْجِي مِن الْصَفَدُ : ﴿

كا الدراهم والدنانيو فى الب ميع حرام إلا يدا يست د فال أعطه في البيتان إلى ابراهيم : قال للجاجبة : كم أقام بالباب ، قال شهرين . قال أعطه ملائين ألفا ، وجثنى بدواة ، فكتب إليه ،

أعجلتنا فأتاك عاجل برنا قلا ولو أمهلتنا لم نقلل عفد القليل وكن كأننا لم نفمل عفد القليل وكن كأننا لم نفمل

وروى أنه كان لعثمان على طلحة رضي الله عنهما خمسون ألف درهم . فخرج عثمان وما إلى المسجد ، فقال له طلحة ، قدتهما مالك فاقبضه فقال هو لك يا أبا محمد، معونة لك على مروءتك,

وقالت سعدى بنن عوف ، دخلت على طلحة ، فرأيت منه ثقلا . فقلت له ما لك ؟ فقال اجتمع عندى مال وقد غمنى . فقلت ومايغمك : أدع قومك . فقال باغلام . على بقوى فقسمه فيهم . فسألت الخادم كم كان ؟ قال أربعائة ألف . وجاء أعرابي إلى طلحة ، فسأله وتقرب إليه برحم . فقال إن هذه الرحم ما سألنى بها أحد قبلك . إن لى أرضا قد أعطاني بها عمان ثلمائة ألف ، فإن شئت فاقبضها ، وإن شئت بعتها من عمان ، ودفعت إليك الممن فقال النمن ، فباعها من عمان ، ودفع إليه النمن . وقبل بكى على كرم الله وجهه يوما . فقيل ما يبكيك ؟ فقال لم يأتني ضيف منذ سبعة أيام ، أخاف أن يكون الله قد أهانني .

وأتى رجل صديقا له ، فدق عليه الباب ، فقال ماجاء بك؟ قال على أربع المة دره دين فوزن أربع الله على أربع الله ، وعاديكى . فقالت امر أنه لم أعطيته إذ شق عليك ؟فقال إغا أبكى لأنى لم أتفقد حاله ، حتى احتاج إلى مفاتحتى . فرحم الله من هذه صفاتهم ، وغفر لهم أجمين

# بسيان دم البخل

قال الله تمالى ( وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ اللهُ لِحُونَ '') وقال تمالى (اوَلاَ يَحْسَبَنَ لَذِينَ يَبْخُلُونَ بِعَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرَّ لَهُمْ سَيُطُو قُونَ مَا لَذِينَ يَبْخُلُونَ بِيا لَهُمْ اللهُ عَلَى (الَّذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَا مُرُونَ النَّاسَ بِالْهُجُلُ وَيَعَكُمُمُونَ مَا أَمْرُونَ النَّاسَ بِالْهُجُلُ وَيَعَكُمُمُونَ مَا أَمْرُونَ النَّاسَ بِالْهُجُلُ وَيَعَكُمُمُونَ

وف التناين: ٢٠ ف آل عراق ١٨١

مَا آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ ('') . وقال صلى الله عليه وسلم (' ﴿ إِيَّاكُمْ وَالشَّحَ فَإِنَّهُ أَهْلَكُ مَنْ كَانَ فَبْلَكُمْ وَالْسَلَّى الله عليه وسلم مَنْ كَانَ فَبْلَكُمْ فَسَفَكُوا دِماءَهُمْ وَدَعَاهُمْ فَاسْتَحَلُّوا عَارِمَهُمْ وَوَالَ صلى الله عليه وسلم (' وَإِيَّا كُمْ وَالشَّحَ فَإِنَّهُ وَعَامَنُ كَانَ فَبْلَكُمْ فَسَفَكُوا دِماءَهُمْ وَدَعَاهُمْ فَاسْتَحَلُّوا عَارِمَهُمْ وَوَالْ صلى الله عليه وسلم (' وَلَا مَنْ الله عَليه وسلم (' وَقَالُ صلى الله عليه وسلم ' وَقَالُ صلى الله عليه وسلم ' وَقَالُ صلى الله عليه وسلم ' وَقَالُ صلى الله عليه وسلم فَكُوا اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

<sup>(</sup>۱) حديث إياكم والشح \_ الحديث : مــلم من حديث جابر بلفظ وانقوا الشح فان الشح \_ الحديث : ولأبى داود والنسائى فىالكبرى وابن حبان والحاكم وصححه من حديث عبدالله بن عمر وإياكم والشح فانما هلك من كان قبلسكم بالشح أمرهم بالبخل فبخلوا وأمرهم بالقطيعة فقطعوا وأمرهم بالفجور ففجروا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث إياكم والشح فأنهدعا من كان قبلهُم فسفكوا دماءهم ودعاهم فاستحاوا عارمهم ودعاهم فقطعوا أرحامهم : الحاكم منحديث أبي هريرة بفك حرماتهم مكان أرحامهم وقال صحيح على شرطمسلم

<sup>(</sup>٣) حديث لايدخل الجنة بخيلولاخبولاخائن ولاسئ الملكة وفيروايةولامان: أحمد والترمذي وحسنه من حديث أبى بكر واللفظ لأحمسد دون قوله ولامنان فهي عند الترمذي وله ولابن ماجه لايدخل الجنة سئ الملكة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث ثلات مهلكات \_ الحديث : تقدم في العلم

<sup>(</sup> ه ) حديث إن الله يبغض ثلاثا الشيخ الزانى والبخيل المنانوالفقير المختال : الترمذى والنسائى من حديث أبى ذر دون قوله البخيل المنان وقال فيه الغنى الظاوم وقد تقدم وللطبرانى في الأوسط من حديث على ان الله لبغض الغنى الظاوم والشيخ الجهول والعائل المختال وسنده ضعيف

<sup>﴿</sup> ٣ ) حديث مثل المنفق والبخيل كُنْل رجلين عليهما حبة من حديد \_ الحديث : متفق عليه من حديث أن هريرة ﴿ ٣ ) جديث خصلتان لا تجتمعان في مؤمن البخل وسوء الخلق : الترمذي من حديث أبي سعيدو قال عربيبه

<sup>(</sup>١) النساء: ٢٧١

" « اللهُمْ إِنِّى أَعُوذُ بِكَ مِنَ ٱلْبُخْلِ وَأَعُودُ بِكَ مِنَ الْبُهْنِ وَأَعُودُ بِكَ أَنْ أَرَدَ إِلَى أَرْذَلِ ٱلْمُمُرِ» وقال صلى الله عليه وسلم " « إِيَّا كُمْ وَالظُلْمَ فَإِنَّ الظُلْمَ ظُلُمَاتُ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ وَ إِيَّا كُمْ وَٱلْفُحْسَ. وقال صلى الله عليه وسلم " « إِيَّا كُمْ وَالظُلْمَ فَإِنَّ الظُلْمَ ظُلُمَاتُ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ وَ إِيَّا كُمْ وَالشَّحْ وَالشَّحْ وَإِنَّا لَهُ الشَّحْ الشَّحْ أَلْفَاحِينَ وَلا آللهُ لَهُ مَعْ إِللَّا لَهُ وَالشَّحْ وَإِنَّا مَرَهُمْ وَالْقَطِيمَةِ وَقَطَمُوا » أَمْرَهُمْ وَالشَّحْ أَوْلُولُولُ وَأَمْرَهُمْ وَالْقَطِيمَةِ وَقَطَمُوا »

وقال صلى الله عليه وسلم (" مَشَرُّ مَا فِي الرَّجُلِ شُعَّ هَا لِعُ وَجُبُنْ خَالِعٌ . وقتل شهيد على عهد رسول الله عليه وسلم . فبكته باكية ، فقالت واشهيداه · فقال صلى الله عليه وسلم أن و وَما يُدْرِيكِ أَنَّهُ شَهِيدٌ فَلَعْلَهُ كَانَ يَتَكَلَّمُ فِهَا لَا يَعْنِيهِ أَوْ يَبْخَلُ عَالاً يُنْقِصُهُ ، وقال جبير يُدْرِيكِ أَنَّهُ شَهِيدٌ فَلَعْلَهُ كَانَ يَتَكَلَّمُ فِهَا لَا يَعْنِيهِ أَوْ يَبْخَلُ عَالاً يُنْقِصُهُ ، وقال جبير ابن مطعم ، (" بينا نحن نسير مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ومعه الناس مقفاة من خبير إذ علقت برسول الله صلى الله عليه وسلم الأعراب يسألونه ، حتى اضطروه إلى سمرة ، فخطفت رداءه · فوقف صلى الله عليه وسلم فقال « أُعْطُو بِي ردا ثِي فَوَ الّذِي نَفْسِي بِيدِهِ لَوْ كَانَ لِي عَدَدُ هَذِهِ أَلْعِضَاةٍ نَعَمًا لَقَسَمْتُهُ مَيْنَكُمْ \* ثُمَّ لاَ نَجِدُونِي جَيْلاً وَلاَ كَذَاباً وَلاَ جَبَاناً » عَدَدُ هَذِهِ أَلْعِضَاةٍ نَعَمًا لَقَسَمْتُهُ مَنْ يَنْكُمْ \* ثُمَّ لاَ نَجِدُونِي جَيْلاً وَلاَ كَذَاباً وَلاَ جَبَاناً »

وقال عمر رضي الله عنه ، (') قسم رسول الله عليه وسلم قسما . فقلت غير هؤ لاء كانوا أحق بهمنهم. فقال «إِنَّهُمْ يُحَيِّرُونِي بَيْنَ أَنْ يَسْأَلُونِي بِالْفُحْسِ أَوْ 'يَبَغُّلُونِي وَلَسْتُ بِبَاخِلٍ »

<sup>(</sup>١) حديث اللهم إنى آعو ذبك من البخل و أعو ذبك من الجبن الحديث: البخارى من حديث سعدو تقدم في الأذكار

<sup>(</sup>٢) حديث إياكم والظلم فان الظلم ظلمات يوم الفيامة \_ الحديث : الحاكم من حديث عبد الله بن عمرودون قوله أمرهم بالكذب فكذبوا وأمرهم بالظلم فظلمو قال عوضاعتهما وبالبخل فبخلوا وبالفجور ففجروا وكمذا رواه أبوداو دمقتصر اعلى دكر الشح وقد تقدم قبله بسبعة أحاديث ولمسلم من حديث جابر اتقوا الظلم فان الظلم ظلمات يوم القيامة واتقوا الشح فذكره بلفظ آخر ولم يذكر الفحش

<sup>(</sup> w ) حديث شر مافي الرجل شح هالم وجبن خالم: أبوداود من حديث جابر بسند جيد

<sup>(</sup> ٤ ) حديث وما يدريك انه شهيدفلعله كان يتكلم فيالا يعنيه أو يبخل بمالا ينقصه: أبو يعلى من حديث أبى هريرة بسند ضعيف وللبيهتي فى الشعب من حديث أنس ان أمه قالت لينهك الشهادة وهو عند الترمذى الاأن رجلا قال له أيشر بالجنة

<sup>(</sup> ٥ ) حديث جبير بن مطعم بيها عن نسير مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ومعه ألناس مقفلة من حنين علقت الأعراب به ـ الحديث : المخارى وتقدم في أخلاق النبوة

<sup>(</sup>١٠٠) حديث عمر إسم النبي صلى الله عليه وسلم قسما \_ الحديث : وفيه والبت ياحل مسلم

وقال أبو سعيد الخدرى ، '' دخل رجلان على رسول الله صلى الله عليه وسلم ' فسألاه ثمن بعير . فأعطاهما دينارين . فخرجا من عنده ، فلقيهما عمر بن الخطاب رضى الله عنه فاثنيا وقالا معروفا ، وشكرا ماصنع بهما . فدخل عمر على رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبره بما قالا . فقال صلى الله عليه وسلم « لَكِن فُلاَن أَعْطَيْتُهُ مَا بَيْنَ عَشَرَةٍ إِلَى مِائَةٍ وَلَمْ يَقُل ذَلِكَ إِنَّ أَحَد كُم لَيساً لَنِي فَينْطَلِق في مَساً لَتِهِ مُتَا بِطَهم ماهو نار ؟ فقال « يَأْبَو نَ إِلا أَن يَساً لُو نِي وَ يَا فَي الله لِي الله عَلى الله على على الله الله على الله على ماهو نار ؟ فقال « يَأْبَو نَ إِلا أَنْ يَساأَلُو نِي وَ يَا فَي الله عَلى الله على الله

وعن ابن عباس قال ؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' د الجُودُ مِنْ جُودِ اللهِ تَمَالَى فَجُودُوا يَجُدُ اللهُ لَكُمْ أَلاَ إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَ الْجُودَ فَجَعَلَهُ فِي صُورَةِ رَجُلِ وَجَعَلَ رَأْسَهُ رَاسِخًا فِي أَعْصَانِ سِدْرَةِ الْمَانَّمَى وَدَلَّى بَعْضَ أَعْصَانِهَا إِلَى الدُّنَهَ مَنْ تَمَلَّى بِعُصْنِ مِنْهَا أَدْخَلَهُ الْجُلْقَةُ أَلاَ إِنَّ السَّخَاءَمِنَ الْإِعَانِ وَالْإِعِانُ وَالْإِعَانُ أَعْصَانِهَا إِلَى الدُّنِيا فَمَنْ تَمَلَّى بِعُصْنِ مِنْهَا أَدْخَلَهُ النَّارَا اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَالْإِعِانُ وَالْإِعَانُ وَاللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَنْ مَقْتِهِ وَجَعَلَ رَأْسَهُ رَاسِخًا فِي أَصْلِ شَجَرَة الزَّقُومِ وَدَلَّى بَعْضَ أَعْصَانِهَا إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَنْ مَقْتِهِ وَجَعَلَ رَأْسَهُ رَاسِخًا فِي أَصْلِ شَجَرَة الزَّقُومِ وَدَلَّى بَعْضَ أَلْكُفُرُ وَالْكُفُرُ وَالنَّارِ اللهُ عَلَى اللهُ عليه وسلم ("" د السَّخَاءِ شَجَرَةٌ تَنْبُتُ فِي الجُنَّةِ فَلاَ يَلِحُ الجُنَّةُ وَقَالَ أَبِعِ مَنْ سَيَّدُ كُمْ يَا بَنِي خَلِيلُ " وقال أبو هريرة وقال رسول الله عليه وسلم ("" و فند بني لحيان « مَنْ سَيَّدُ كُمْ يَا بَنِي خَيَانَ » قالوا وسلم وله عليه وسلم وقال ومند بني لحيان « مَنْ سَيَّدُ كُمْ يَا بَنِي خَيَانَ » قالوا مسيدنا جد بن قيس ، إلا أنه رجل فيه بخل . فقال صلى الله عليه وسلم و قَأَى دَاء أَدْواً مِنَ مَيْ سَدِّ وَقَالَ أَبِهُ وَالْمُ مِنْ اللهُ عليه وسلم و قَأَى دَاء أَدْواً مِنَ

<sup>(</sup>۱) حديث أبي سعيد في الرجلين اللذين أعطاها رسول الله صلى الله عليه وسلم دينارين فلقيهما عمر فاثنيا وقالامعروفا ـ الحديث: وفيه ويأبى الله لى البخل رواه أحمد وأبويعلى والبزار نحوه ولم يقل أحمد انهما سألاه ثمن بعير ورواه البزار من رواية أبي سعيد عن عمر ورجال أسانيدهم ثفات (۲) حديث ابن عباس الجود من جودالله فجودوا يجد الله لكم ـ الحديث بطوله ذكره صاحب الفردوس ولم غرجه ولده في مسنده ولم أقف له على اسناد

<sup>(</sup> ٣ ) حديث السخاء شجرة تنبت في الجنة فلايلج في الجنة الاسخى . الحديث: تقدم دون قوله فلايلج في الجنة الاسخى . الحديث على ولم خرجه ولده في مسنده في الجنة الى آخره وذكره بهذه الزيادة صاحب الفردس من حديث على ولم خرجه ولده في مسنده ( ٤ ) حديث أبي هريرة من سيدكم يابني لحيان قالوا سيدنا جدين قيس ـ الحديث: الحاكم وقال صحيح على

به حديث الجاهد من مستدم يهي عين ويواسيده جام مين ما ماه المال والله التي قال فيها سبديم عبر و شرط عنه بلفظ وابق ملمة وقال سيفيم بينو بهن البراء وأما الرواية التي قال فيها سبديم عبر و إبن الجوح فرواها الطبراني في الصغير من حديث كعب بن مالك باسناد حسن

أَلْبُخُلِ وَلَكِنْ سَيِّدُ كُمْ عَمْرُو بَنُ أَجُهُو حِ » و في رواية ، أنهم فالوا سيدنا جد بن قيس فقال « بِمَ تُسُودُو نَهُ ؟ » قالوا إنه أكثرنا مالا ، وإنا على ذلك لنرى منه البخل . فقال عليه السلام « وَأَى دَاءِ أَدُوا مِنَ ٱلْبُخُلِ لَيْسَ ذَلِكَ سَيِّدَ كُمْ ، قالوا فن سيدنايارسول الله ؟قال « سَيِّدُ كُمْ بِشُرُ بْنُ ٱلْبَرَاءِ » . وقال على رضي الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « إِنَّ اللهَ يَبْعَضُ ٱلْبَخِيلَ في حَيَاتِهِ السَّخِيَّ عِنْدَ مَوْتِهِ » وقال أبو هريرة ،قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « إِنَّ اللهَ عَليه وسلم (١) « إِنَّ اللهُ عَليه وسلم (١) « إِنَّ اللهُ عَليه وسلم (١) « إِنَّ اللهُ عَليه وسلم الله عليه وسلم (١) « إِنَّ اللهُ عَليه وسلم (١) « السَّخِيُّ المُهُولُ أَحَبُ إِلَى اللهِ مِنَ ٱلْعَابِدِ ٱلْبَخِيلِ »

وقال أيضا، قال صلى الله عليه وسلم (٣) والشَّحُ وَالْإِيمَانُ لَا يَجْتَمِعانِ فَي قَلْبِ عَبْدِ ، وقال أيضا (١) لا خَصْلَتَانِ لا يَجْتَمِعانِ فِي مُؤْمِنِ ، الْبُخْلُ وَسُو الْخُلْقِ ، وقال صلى الله عليه وسلم (١) و لاَ يَنْبَنِي مُلِوْ مِنِ أَنْ يَكُونَ بَخِيلاً وَلاَ جَبَاناً ، وقال صلى الله عليه وسلم (١) ه يَقُولُ وَلاَ يَنْبَنِي مُلِوْ مِنِ أَنْ يَكُونَ بَخِيلاً وَلاَ جَبَاناً ، وقال صلى الله عليه وسلم (١) ه يَقُولُ وَاللهُ عَلَيْهُ مَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ تَعَالَى إِي اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ تَعَالَى إِي اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَعَظَمَتِهِ وَجَلاَ لِهِ لاَ يَذْخُلُ الْخُنَّةُ شَحِيحٌ وَلاَ بَخِيل ،

وروى أن رسول الله عليه وسلم (٧) كان يطوف بالبيت ، فإذا رجل متعلق بأستار الكعبة وهو يقول ، بحرمة هذا البيت إلا غفرت لى ذنبي . فقال صلى الله عليه وسلم «وَمَا دَنْبُكَ أَصِفْهُ لِى » فقال هو أعظم من أن أصفه لك . فقال دو يُحَكَ ذَنْبُكَ أَعْظَمُ أَمِ الْأَرْضُونَ ؟ ، فقال بل ذنبي أعظم يارسول الله . قال دفذ نُبُكَ أَعْظَمُ أَمِ الْجُبَالُ ؟ ، قال بل ذنبي أعظم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث على انالله ليبغض البخيل في حياته السخى عندموته ذكره صاحب الفردوس ولم يخرجه ولده فيمسنده ولم أجدله اسنادا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أبي هريرة السُّخي الجهول أحب الىالله منالعابد البخيل الترمذي بلفظ ولجاهل سخي وبقية حديث انالسخي قريب منالله وقدتقدم

<sup>(</sup> ٣ ) حديث أبي هريرة لا يجتمع الشمع واللهنان في قلب عبد النسائي و في اسناده اخلاف

<sup>(</sup> ٤ ) حديث حصلتان لانجنمعان في مؤمن - الحديث . الترمذي من حديث أبي سعيد وقد تقدم

<sup>(</sup> ٥ ) حديث لاينسني لمؤمن أن يكون حبانا ولا بخيلا لم أره بهذا اللفظ

<sup>(</sup> ٢ ) حديث يقول قائله كم الشحيح أعدر من الظالم وأى ظلم أظلم من الفيح - الحديث ؛ وقيه لايد قل الحديث الجنة بخيل قديمة ولا يخيل لم أجده بتمامه وللترمذي من حديث أبى بكر لا يدخل الجنة بخيل وقد تقييم ( ٧ ) حديث كان يطوف بالبيت فادار جل متعلق باستار المسكمة وهو يقول بحيريمة هذا البيت الاغفرت لي

الحديث: فيذم البخل وقيه عال إليك عن لأعر فني يدار للد الحديث بطول وهو واطل لاأصلاله

الآثار: قال ابن عباس رضى الله عنهما ، لما خلق الله جنة عدن ، قال لها تزينى . فتزينت مم قال لها أظهرى أنهارك ، فأظهرت عين السلسبيل ، وعين الكافور ، وعين التسنيم . فتفجر منها في الجنان أنهارا لحر ، وأنهار العسل واللبن . ثم قال لهاأظهرى سررك ، وحجالك وكراسيك ، وحليك ، وحور عينك · فأظهرت . فنظر إليها فقال تكلمى ، فقالت طو بي لمن دخلنى . فقال الله تمالى ، وعزتى لاأسكنك يخيلا

وقالت أم البنين، أخت عمر بن عبد العزيز، أف للبخيل. لوكان البخل قيصا مالبسته ولوكان طريقا ما سلكنه. وقال طلحة بن عبيد الله رضي الله عنه، إنا لنجه بأموالنا ما يجد البغلاء، لكننا نتصبر. وقال محمد بن المنكدر ،كان يقال إذا أراد الله بقوم شرا أمر عليهم شراره، وجعل أرزاقهم بأيدى بخلائهم. وقال على كرم الله وجهه في خطبته إنه سيأتى على الناس زمان عضوض، يعض الموسر على مافيده، ولم يؤمر بذلك. قال الله تعالى (ولا تَنْسَوُ الْفَضْلَ بَيْنَكُم (٢٠) وقال عبد الله بن عمرو، الشح أشدمن البخل. لأن الشحيح هو الذي يشح على ما في يدغيره حتى يأخذه، ويشح عا في يده فيحبه والبخيل

والعصرة بهم (١٦) التفاين :١٦ (١٦) البقرة : ١٩٣٧

هوالذى يبخل عانى يده . وقال الشعبى ، لاأ درى أينها أبعد غورا فى نارجهنم البخل أوالكذب وقيل ورد على أنو شروان حكيم الهند ، وفيلسوف الروم . فقال الهندى تكلم . فقال خير الناس من ألنى سخيا ، وعند الغضب وقورا ، وفى القول متأنيا ، وفى الرفعة متواضعا، وعلى كل ذى رحم مشفقا . وقام الروى فقال ، من كان بخيلا ورث عدوه ماله ، ومن قل شكره لم ينل النجح ، وأهل السكذب مذمومون ، وأهل النميعة عوتون فقراء ، ومن لم يرحم سلط عليه من لا يرحمه . وقال الضحاك فى قوله تعالى (إنا جَمَلناً في أغنافهم أغلالاً () قال البخل . أمسك الله تعالى أيديهم عن النفقة فى سبيل الله ، فهم لا يبصرون الهدى . وقال كعب ، ما من صباح إلا وقد وكل به ملكان يناديان ، اللهم عجل لمسك تلفا ، وعجل لمنفق خلفا . وقال الأصمى ، سمعت أعرابيا وقد وصف رجلا فقال ، لقد صغر فلان فى عينى ، لعظم الدنيا فى عينه ، وكأ عا يرى السائل ملك الموت إذا أتاه . وقال أبو حنيفة رحمه الله ، لا أرى أن أعدل بخيلا ، لأن البخل يحمله على الاستقصاء فيأخذ فوق حقه ، خيفة من أن ينبن ، فن كان هكذا لا يكون مأمون الأمانة

وقال على كرم الله وجهه ، والله ما استقصى كريم قط حقه . قال الله تمالى ( عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ ( ) وقال الجاحظ ، مابق من اللذات إلا ثلاث ذم البخلاء ، وأكل القديد ، وحك الجرب . وقال بشر بن الحارث ، البخيل لاغيبة له · قال النبي صلى الله عليه وسلم « إِنَّكَ إِذًا لَبَخِيلُ " ومدحت امرأة عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ( ) فقالوا صوامة ، قوامة ، إلا أن فيها بخلا . قال « فَلَ خَيْرُهَا إِذًا »

وقال بشر ، النظر إلى البخيل يقسى القلب ، ولقاء البخلاء كرب على قلوب المؤمنين وقال يحيى بن معاذ، ما في القلب للأسخياء إلاحب، ولوكانوا فجارا ، وللبخلاء إلا بغض ولوكانوا أبرارا . وقال ابن المعنز ، أبحل الناس عاله أجودهم بعرضه . ولق يحيى بن زكر ياعليهما السلام البليس في صورته فقال له با البليس أخبر في بأحب الناس إليك وأبغض الناس إليك . قال أحب

<sup>(</sup> ٢ ) حديث مدحت امرأة عند النبي صلى الله عليه وسلم فقالوا صوابة قوامة الا أن فيها غلا ـ الحديث : تقدم في آفان الليمان

<sup>(</sup>١١) س ٨ (٢٠) التحريم: ٣

الناس إلى المؤمن البخيل، وأبغض الناس إلى الفاسق السخى. قال لأن البخيل قد كفانى بخسله ، والفاسسق السخى أتخوف أن يطلع الله عليه فى سخائه ﴿ فَيَقَالُهُ مَا وَلَى وَهُو يَقُولُ ، لُولًا أَنْكَ يَحِي لَمَا أُخْبِرَتُكُ وَهُو يَقُولُ ، لُولًا أَنْكَ يَحِي لَمَا أُخْبِرَتُكُ

### حكايات البخلاء

قيل كان بالبصرة رجل موسر بخيل، فدعاه بعض جيرانه، وقدم إليه طباهجة ببيض فأكل منه ، فأكثر . وجمل يشرب الماء ، فانتفخ بطنه ، ونزل به السكرب والموت فجمل بتاوي. فلما جهده الأمر ، وصف حاله للطبيب ، فقال لا بأس عليك ، تقيأماأ كلت فقال هاه ، أتقياً طباهجة ببيض ، الموتُ ولا ذلك - وقيل أقبل أعرابي يطلب رجلا ، وبين يديه تين ففطى التين بكسائه . فجلس الأعرابي ، فقال له الرجل ، هل تحسن من القر وانشينا ؟ قال نم فقر أ ( وَالرَّ يُتُونِ وَطُورٍ سِينِينَ (١٠) فقال وأين التين؟ قال هو تحت كسائك ودعابعضهم أخاله، ولم يطعمه شيئا • فحبسه إلى العصر ، حتى اشتد جوعه ، وأخذ دمثل الجنون. فأخذصاحب البيت المود، وقال له محياتي أى صوت تشتهى أن أسمعك؟قال صوت المقلى ويحكى أن محمد بن يحيى بن خالد بن برمك كان بخيلا قبيح البخل ، فسئل نسيدله كان يمرفه عنه . فقال له قائل ، صف لي مائدته . فقال هي فتر في فتر ، وصحافه منقورة من حب الخشخاش. قيل فن يحضرها ؟ قال الكرام الكاتبون ، قال فا يأكل معه أحد ؟ قال بلي النباب: فقال سوأتك بدت ، وأنت خلص به ، وثو بك مخرق . قال أنا واللهما أقدر على إبرة أخيطه بها . ولو ملك محمد بيتا من بفداد إلى النوبة ، مملوأ إبرا ، ثم جاءه جبريل ، وميكائيل، ومعها يعقوب النبي عليه السلام، يطلبون منه إبرة، ويسألونه إعارتهم إياها. ليخيط بها قبيص يوسف الذي قد من دبر ، ما فعل 🐷 ويقال كان مروان بن أبي حفيهـ 🖁 لاياً كل اللحم بخلاحتي يقرم إليه • فإذا قرم إليه ، أرسل غلامه ، فاشترى له رأسا . فأكله فقيل له نراك لا تأكل إلا الرؤس في الصيف والشتاء . فلم تختار ذلك ؟ قال نعم ، الرأس أعرف سعره ، فأ من خيانة الفلام ، ولا يستطيع أن يغيني فيه وليس بلجم يطبخه الفلام،

<sup>(</sup>۱) النان: ۱

فيتدرأن يأ كل منه، إن مس عينا، أو أذنا ، أو خدا ، و قفت على ذلك و آكل منه ألو اناعينه لو ناء و أذنه لو ناولسا نه لو ناوغلصمته لو ناء و ماغه لو ناء و أكنى مؤ نقطبخه فقدا جتمعت لى فيه مر افق و خرج بو ما يريدا خليفة المهدى، فقالت له أمر أة من أهله ، مالى عليك إن رجعت بالجائزة ؟ فقال إن أعطيت مائة ألف، أعطيتك درها. فأعطى ستين ألفاء فأعطاها أربعة دو انق. واشترى مرة لحما بدره ، فدعاه صديق له ، فر داللحم إلى القصاب بنقصان دانق ، وقال أكره الإسراف وكان للا عمس جار ، وكان لا يزال يعرض عليه المنزل ويقول ، لو دخلت فأكلت كسرة وملحا ، في أبى عليه الأعمس ، فقال كسرة وملحا ، في أبى عليه الأعمس . فعرض عليه ذات يوم ، فوافق جموع الأعمس ، فقال سربنا . فدخل منزله ، فقرب إليه كسرة وملحا . فجاء سائل ، فقال له رب المنزل ، بورك فيك فأعاد عليه المسألة فقال له بورك فيك فأعاد عليه المسألة فقال له بورك فيك فالعدمن ، فلا والله ما رأيت أحدا أصدق مواعيد منه ، هو منذمدة يدعوني على كسرة وملح ، فلا والله ما زادني عليهما

## بسيان الإيثار وفضله

اعمل أن السخاء والبخل كل منها ينقسم إلى درجات. فأرفع درجات السخاء الإيثار ، وهو أن بجود بالمال مع الحاجة إليه . وإعما السخاء عبارة عن بذل ما يحتاج إليه لمحتاج ، أو لغير محتاج . والبذل مع الحاجة أشد . وكما أن السخاوة قد تنتهى إلى أن يسخوالإنسان على غيره مع الحاجة ، فالبخل قد ينتهى إلى أن يبخل على نفسه مع الحاجة . فكم من بخيل على غيره مع الحاجة ، فالإ يتدارى . ويشتهى الشهوة ، فلا يمنعه منها إلا البض بالثمن ولوجدها عانا لأ كلها . فهذا بخيل على نفسه مع الحاجة . وذلك يؤثر على نفسه غيره مع أنه محتاج إليه . فانظر ما بين الرجلين ، فإن الأخلاق عطايا ، يضمها الله حيث يشاء وليس بعد الإيثار درجة في السخاء وقد أنني الله على الصحابة رضى الله عنهم به فقال وليس بعد الإيثار درجة في السخاء وقد أنني الله على الصحابة رضى الله عليه وسلم وليس بعد الإيثار درجة في السخاء وقد أن الله على الصحابة رضى الله عليه وسلم وليس بعد الإيثار درجة في السخاء وقد أن الله على الله عليه الله عليه وسلم وليس بعد الإيثار درجة في السخاء وقد أن الله على الله عليه وسلم وليس بعد الإيثار درجة في السخاء وقد أن الله على الله عليه وسلم ولي أنه عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم المناء و المناء و الله عليه وسلم المناء و السخاء و الله الله عليه و المناء و الله الله عليه و الله الله عليه و المناء و الله الله عليه و المناء و الله الله عليه و الله الله عليه و الله الله و الله عليه و الله الله و الله الله و الله

(١) ﴿ أَيُمَا امْرِى وَاسْتَهَى شَهُو َ قَرُدَّ شَهُو آ مَهُ وَآ ثَرَ عَلَى نَفْسِهِ غُفِر لَهُ ﴾ وقالت عائشة رضى الله عليه وسلم (٢) ثلاثة أيام متو اليسة ، حتى فارق الدنيا . ولو شئنا المسبعنا ، ولحل كنا كنا نؤثر على أنفسنا (٢) . ونزل برسول الله صلى الله عليه وسلم ضيف فلم يجد عند أهله شيئا ، فدخل عليه رجل من الأنصار ، فذهب بالضيف إلى أهله ، ثم وضع بين يديه الطعام ، وأمر امر أنه بإطفاء السراج ، وجعل يمد يديه إلى الطعام كأنه يأكل ، ولا يأكل ، حتى أكل الضيف الله عليه وسلم فالله أهله ، فالما أصبح . قال له رسول الله صلى الله عليه وسلم وكن بيم خصاصة وكن ألله من صنيم كم الله الله عليه وسلم ، وأن والإيثار أعلى درجات كان بيم خصاصة وكن كل من أدب رسول الله عليه وسلم ، حتى سماه الله تعالى عظما ، فقال تعالى (وَإِنَّاكُ لَعَلَى خُلُق عَظِيم (٢) )

وقال صهل بن عبد الله التسترى ، قال موسى عليه السلام ، يارب ، أرنى بعض درجات محمد صلى عليه وسلم وأمته . فقال ياموسى ، إنك لن تطيق ذلك ، ولسكن أريك منزلة من منازله ، جليلة عظيمة ، فضلته بها عليك وعلى جميع خلق . قال فكشف له عن ملكوت السموات ، فنظر إلى منزلة كادت تتلف نفسه من أنوارها وقربها من الله تعالى وقال بارب ، عاذا بلغت به إلى هذه الكرامة ؟ قال بخلق اختصصته به من ينهم ، وهو الإيثار ياموسى ، لاياتيني أحد منهم قد عمل به وقتا من عمره ، إلا استحييت من عاسبته ، وبوأته من جنى حيث يشاء . وقيل خرح عبد الله بن جعفر إلى ضيعة له ، فنزل على نخيل قوم من جنى حيث يشاء . وقيل خرح عبد الله بن جعفر إلى ضيعة له ، فنزل على نخيل قوم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أيمار جل أشتهي شهوة فرد شهوته و آثر على نفسه غفر له: ابن حيان في الضعفا، و أبو الشيخ في الثو اب '

<sup>(</sup> ٢ ) حديث عائشة ماشيع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاثة أيام متواليات ولوشتما لشبعنا ولكنانؤثر على أنفسنا: البيهني في الشعب بلفظ ولكنه كان يؤثر على نفسه وأول الحسديث عند مسلم بلفظ ماشيع رسول الله عليه وسلم ثلاثة أيام تباعا من خبز برحق مضى لسبيله وللشيخين ماشيع آل محمد منذ قدم المدينة ثلاثة ليال تباعا حق قبض زاد مسلم من طعام

<sup>(</sup>٣) حديث نزلبه ضعيف فلريجد عند أهله شيئافدخل عليه رجل من الأنصار فذهب به الى أهله الحديث: في نزول قوله تمالى و يؤثرون على أف بهم ولوكان بهم خصاصة متفق عليه من حديث أبي هر برخ

الله المائم: ٩ قام القلم: ٤

وفيه غلام أسود بعمل فيه . إذ أتى الغلام بقوته ، فدخل الحائط كلب و ودنا من الغلام ، فرى إليه الغلام بقرص فأكله ، ثم رمى إليه الثانى والثالث فأكله ، وعبد الله ينظر إليه وقال ياغلام ، كم قوتك كل وم ؟ قال ماراً يت . قال فلم آثرت به هذا الكلب ؟ قال ماهى بأرض كلاب ، إنه جاء من مسافة بعيدة جائما ، فكرهت أن أشبع وهو جائع . قال فما أنت صانع اليوم ؟ قال أطوى يومى هذا . فقال عبد الله بن جعفر ، ألام على السنحاء ؟ إن هذا الغلام لأسخى منى أن فاشترى الحائط والغلام ومافيه من الآلات، فأعتق الغلام، ووهبه منه .

وقال عمر رضي الله عنه ، أهدى إلى رجل أمن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم رأس شاة ، فقال إن أخى كان أحوج منى إليه ، فيعث به إليه . فلم يزل كل واحد يبعث به إلى آخر ، حتى تداوله سبعة أبيات ، ورجع إلى الأول .

<sup>(</sup>۱) حدیث بات علی علی فراش رسول الله صلی الله علیه وسلم فآوحی الله الی جبریل ومیکائیل انی آخیت الله عدیث و بینکما وحملت عمر أحدكما أطول من الآخر ـ الحدیث : فی زول قوله تعالی ومن الناس من یشری نفسه ابتغاء مرضات الله أحمد عنصرا من حدیث ان عیاس شری علی نفسه فلبس ثوب النبی صلی الله علیه وسلم شمنام مكانه ـ الحدیث ولیس فیه ذكر جبریل ومیكائیل ولم أقف لهذه الزیادة علی أصل وفیه أبو بلج عتنف فیه ـ والحدیث : منكم

<sup>﴿ (</sup>١) المِقرة : ٢٠٧

وأطفؤا السراج ، وجلسوا للطعام . فلما رفع ، فإذا الطعام بحاله ، ولم يأكل أحد منه شبئا إيثارا لصاحبه على نفسه . وروى أن شعبة جاءه سائل ، وليس عنده شيء . فنزع خشبة من سقف يبته ، فأعطاه ، ثم اعتذر إليه وقال حذيفة العدوي ، انطلقت يوم اليرموك أطلب ابن عم لى ، ومعي شيء من ماء ؛ وأنا أنول إن كان به رمق سقيته ، ومسحت به وجه · فإذا أنا به . فقلت أسقيك ؟ فأشار إلى أن نعم . فإذا رجل يقول آه . فأشار ابن عمى وقال آه . فأشار بن العاص ، فقلت أسفيك ؟ فسمع به آخر فقال آه . فأشار هشام انطلق به إليه . فجئته ، فإذا هو قدمات . فرجعت إلى هشام ، فإذا هو قدمات . فرجعت إلى هشام ، فإذا هو قدمات . فرجعت إلى ابن عمى ، فإذا هو قدمات ، رحمة الله عليهم أجمعين .

وقال عباس بن دهقان ، ما خرج أحد من الدنيا كما دخلها ، إلا بشر بن الحارث ؛ فإنه أتاه رجل في مرصه ، فشكا إليه الحاجة ، فنزع قبيصه وأعطاه إباه ، واستمار ثوبا فسات فيه . وعن بعض الصوفية ، قال كنا بطرسوس ، فاجتمعنا جماعة ، وخرجنا إلى باب الجهاد ، فتبعنا كلب من البلد · فلما بلغنا ظاهر الباب ، إذا نحن بدابة ميتة ، فصعدنا إلى موضع قال ، وقعدنا . فلما نظر الكلب إلى الميتة ، رجع إلى البلد ، ثم عاد بعد ساعة ، ومعهمقدار عشرين كلبا . فجاء إلى تلك الميتة ، وقعد ناحية ، و وقعت الكلاب في الميتة . فما زالت تأكلها ، وذلك الكلب قاعد ينظر إليها ، حتى أكلت الميتة · وبق العظم ، ورجعت الكلاب إلى البلد . فقام ذلك الكلب ، وجاء إلى تلك العظام فأكل مما بق عليها قليلا، ثم انصرف وقد ذكر ناجلة من أخبار الإيثار ، وأحوال الأولياء ، في كتاب الفقر والزهد فلاحاجة إلى الإعادة ههنا ، وبالله التوفيق ، وعليه التوكل فيا يرضيه عز وجل

### بسبب السجاء والبخل وحقيقتها

لملك تقول قد عرف بشواهد الشرع ، أن البخل من الملكات ، ولكن ما حدالبخل وعاذا يصير الإنسان بخيلا ؟ وما من إنسان إلا هو يري نفسه سيخها ، وربما يراه غيره بخيلا وقد يصدر فعل من إنسان ، فيختلف فيه الناس ، فيقول قوم هذا بحل ، ويقول آخرونه

يس هذا من البخل. وما من إنسان إلا ويجد من نفســه حبا للمال ، ولأجله يحفظ المال و يمسكه فإن كان يصير بإمساك المال بخيلا ، فإذاً لا ينفك أحد عن البخل . وإذا كان الامساك مطلقاً لا يوجب البخل ، ولا معنى للبخل إلا الإمساك ، فما البخل الذي يوجب الهلاك؟ وما حد السخاء الذي يستحق به العبد صفة السخاوة وثوابها فنقول

قد قال قائلون حد البخل منع الواجب. فكل من أدى ما يجب عليه ، فليس بيخيل وهذا غير كاف. فإن من يرد اللحم مثلاإلى القصاب، والخبز للخباز، بنقصان حبة أونصف حبة ، فإنه يعد بخيلا بالانفاق . وكذلك من يسلم إلى عياله القدر الذي يقرضه القاضي ، ثم يضايقهم في لقمة ازدادوها عليه ، أو تمرة أكلموها من ماله ، يعد بخيلا . ومن كان بين يديه رغيف ، فحضر من يظن أنه يأكل معه ، فأخفاه عنه ، عد بخيلا

وقال قائلون البخيل هو الذي يستصعب المطبة. وهو أيضا قاصر، فإنه إن أرمد به أنه يستصعب كل عطية، فكم من بخيل لا يستصعب العطية القليلة ، كالحبة وما يقرب منها ، ويستصعب مافوق ذلك . وإن أريد به أنه يستصعب بعض العطايا فما من جواد إلا وقعد يستصعب بعض العطايا ، وهو مايستغرق جميع ماله ، أو المال العظيم . فهذا لا يوجب الحكم بالبخل وكذلك تكلموا في الجود ، فقيل : الجود عطاء بلامن ، وإسعاف من غير روية

وقيل: الجود عطاء من غير مسألة ، على رؤية التقليل . وقيل: الجود السرور بالسائل والفرْح بالعطاء لما أمكن . وقيل ، الجود عطاء على رؤبة أن المال لله تمالى ، والعبد لله عز وجل ، فيمطى عبد الله مال الله ؟ على غبر رؤبة الفقر وقيل . من أعطى البعض ، وأبق البعض، فهو صاحب سخاء · ومن بذل الأكثر ، وأبق لنفسه شيئًا. فهوصاحب جود. ومن قاسى الضر ، وآثر غيره بالبلغة ، فهو صاحب إيثار .ومن لم يبذل شيئا، فهو صاحب بخل وجملة هـذم الـكلمات غير محيطة بحقيقة الجـود والبخل. بل نقـول ، المال خلق لحسكمة ومقصود ، وهو ضلاحه لحاجات الخلق . وبمكن إمساكه عن الصرف إلى ماخلق للصرف إليه ،و يمكن بذله بالصرف إلى ما لا يحسن الصرف إليه ، وعمكن التصرف فيه بالعدل، وهو أن محفظ حيث يجب الحفظ، ويبذل حيث يجب البذل. فالإمساك حيث يجب البذل بخل، والبذل حيث يجب الإمساك تبذير،

وييهما وسط وهو المحتود، وينبغي أن يكونالسخاء والجودعبارة عنه، إذلم يؤمر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلا بالسخاء . وقد قيل له ﴿ وَلاَ تَجْمَلْ بَدَكَ مَغْلُو لَةً إِلَى عُنُقكَ وَلاَ تَبْسَطْهَا كُلَّا لَبِسْطِ ('') وقال تعالى (وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَكَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذُلِكَ قَوَاماً (٢٠) م فالجود وسط بين الإسراف والإفتار ، وبين البسط والقبض . وهو أن يقدر بذله وإمساكه بقدر الواجب، ولا يكني أن يفعل ذلك بجوارحه، مالم يكن قلبه طيباً به ، غير منازع له فيه . فإن بذل في محل وجوب البذل، و نفسه تنازعه، وهو يصابرها فهو متسيح. وليس بسخي ، بل ينبغي أن لايكون لقلبه علامة مع المال ، إلا من حيث يراد المال له ، وهو صرفه إلى ما يجب صرفه إليه . فإن قلت : فقد سار هذاموقوفا على معرفة الواجب، فما الذي يجب بذله . فأقول ، إن الواجب قسمان ، واجب بالشرع ، وواجب بالمروءة والعادة . والسخى هو الذي لايمنع واجب الشرع ، ولا واجب المروءة فإن منع واحدا منهما ، فهو بخيل . ولسكن الذي يمنع واجب الشرع أبخل .كالذي يمنع أداء الزَّكَاة ، ويمنع عياله وأهــله النفقة ، أو يؤديها ولــكنه يشق عليه ، فإنه بخيل بالطبع ، وإنما يتسخى بالتكلف. أو الذي يتيمم الخبيث من ماله ، ولا يطيب قلب أن يعطى من أطيب ماله ، أو من وسطه ، فهذا كله بخل . وأما واجب المروءة ، فهو ترك المضايقة والاستقصاء في المحقرات. فإن ذلك مستقبح، واستقباح ذلك يختلف بالأحوال والأشخاص فن كثر ماله ، استقبح منه مالايستقبح من الفقير من المضايقة. ويستقبح من الرجل المضايقة مع أهله ، وأقاربه ، ومماليكه ، مالايستقبح مع الأجانب . ويستقبح من الجار ، مالايستقبح مع البعيد . ويستقبح في الضيافة من المضايقة ، مالايستقبح في المعاملة . فيختلف ذلك عا فيه من المضايقة ، في ضيافة ، أو مماملة . و بما به المضايقة ، من طعام ، أو ثوب . إذ يستقبح في الأطعمة مالايستقبِح في غيرها . ويستقبح في شراء الكفن مثلا ، أو شراء الأضحية ، أو شراء خبر الصدقة ، مالايستقبح في غيره من المضايقة : وكذلك عن معه المضايقة ، من صديق ، أو أخ ، أو قريب ، أو زوجة ، أو ولد ، أو أجنى . وعن منه المضايقة ، من صبي أو امِرأة ، أو شيخ ، أو شاب ، أو عالم ، أو جاهِل، أو موسِم، أو فقير .

<sup>(</sup>١) الانسماء: ٢٩ (٢) الفرقان: ٧٦٠

﴿ احياء عاوم الدين \_ الجزء العاشر )

فالبخيل هو الذي يمنع حيث ينبغي أن لا يمنع ، إما يحكم الشرع، و إما بحكم المروءة ، وذلك لا يمكن التنصيص على مقداره . ولعل حد البخل هو إمساك المال عن غرض ، ذلك الغرضهو أهم من حفظ المال. فإن صيانة الدين أهم من حفظ المال. فمانع الزكاة والنفقة بخيل: وصيانة المروءَة أهم من حفظ المال . والمضايق في الدقائق مع من لاتحسن المضايقة معه ، هاتك ستر المروءة لحب المال، فهو بخيل . ثم تبقى درجة أخرى، وهو أن يكون الرجل ممن يؤدى الواجف ، و يحفظ المروءة ،ولكن معهمال كثير قد جمعه .ليس بصرفه إلى الصدقات وإلى المحتاجين . فقد تقابل غرض حفظ المال ، ليكون له عدة على نوائب الزمان .وغرض الثواب، ليكون رافعا لدرجاته في الآخرة . وإمساك المال عن هــذا الغرض بخلعنــد الأكياس، وليس ببخل عند عوام الخلق. وذلك لأن نظر العوام مقصور على حظوظ الدنيا ، فيرون إمساكه لدفع نواتب الزمان مُهما ، وربما يظهر عند العوام أيضا سمة البخل عليه ، إن كان في جو اره محتاج فنعه وقال، قد أديت الزكاة الواجبة ، وليس على غيرها : ويختلف استقباح ذلك باختلاف مقدار ماله ، وباختلاف شدة حاجة المحتاج، وصلاح دينه ، واستحقاقه فن أدى واجب الشرع ، وواجب المروءة اللائقة به ، فقد تبرأ من البخل .

نع لا يتصف بصفة الجود والسخاء ، مالم يبذل زيادة على ذلك ، لطلب الفضيلة ، و نيل الدرجات فإذا اتسمت نفسه لبذل المال ، حيث لا يوجبه الشرع ، ولا تتوجه إليه الملامة في العادة فهو جواد ، بقــدر ماتتسع له نفسه من قليل أو كثير . ودرجات ذلك لاتحصر . وبعض الناس أجود من بعض · فاصطناع المعروف وراء ما توجبه العادة والمروءة ، هو الجود . ولكن بشرط أن يكون عن طيب نفس ، ولا يكون عن طمع، ورجاء خدمة ، أومكافأة أو شكر ، أو ثناء . فإن من طمع في الشكر والثناء ونهو بياع ،وليس بجواذ . فإنه يشتري المدح عاله . والمدح لذيذ ، وهو مقصود في نفسه ، والجود هو بذل الشيء من غير عوض هذا هو الحقيقة ، ولا يتصور ذلك إلا من الله تعالى . وأما الآدى ، فاسم الجود عليه مجاز إذ لا يبذل الشيء إلا لغرض .ولكنه إذا لم يكن غرضه إلا الثواب في الآخرة، أو اكنساب قضيلة الجؤد ، وتطهير النفس عن رذالة البخل ، فيسمى جوادا. فإن كان الباعث عليه الحوف من الهجاء مثلاء أو من ملامة الحلق ، أو ما يتوقعه من نفع يناله مِن المنع عليه، فكل ذلك

ليس من الجود، لأنه مضطر إليه بهذه البواعث، وهي أعواض معجلة له عليه، فهو معتاض لاجواد ، كما روى عن بمض المتعبدات ، أنها وقفت على حبان بن هلال ، وهو جالس مع أصابه ، فقالت هل فيكم من أسأله عن مسألة ؟ فقالوا لها سلى عماشتت ، وأشاروا إلى حبان ابن هلال. فقالت ماالسخاء عندكم؟ قالوا المطاء، والبذل، والإيثار. قالت هذا السخاء في الدنيا؟ فما السخاء في الدن؟ قالوا أن نعبد الله سبحانه ، سخية بها أنفسنا ، غير مكرمة قالت فتريدون على ذلك أجرا ؟ قالوا نم ، قالت ولم ؟ قالوا لأن الله تمالى وعدنابالحسنة عشر أمثالها . قالت سبحان الله ، فإذا أعطيتم واحدة وأخذتم عشرة ، فبأى شيء تسخيتم عليه ؟ قالوا لها فما السخاء عندك مرحمك الله ؟ قالت السخاء عندى ، أن تعبدوا الله متنعمين متلذذين بطاعته ، غير كارهين ، لاتريدون على ذلك أجرا ، حتى يكون مولاكم يفعل بكم مايشاء ألا تستحيون من الله أن يطلع على قاو بكم ، فيعلم منها أنكم تريدون شيئًا بشيء؟ إن هذا في الدنيا لقبيح . وقالت بعض المتعبدات، أتحسبون أن السخاء في الدره والدينار فقط؟ قيل فقيم ؟قالت السخاء عندى في المهج. وقال المحاسي ، السخاء في الدن أن تسخو بنفسك تتلفها لله عز وجل، ويسخو قلبك ببذل مهجتك، وإهراق دمك لله تعالى، بسماحة من غير إكراه ، ولا تريد مذلك ثوابا عاجلا ولا آجلا . و إن كنت غير مستغن عن الثواب • ولكن يغلب على ظنك حسن كمال السخاء ، بترك الاختيار على الله ، حتى يكون مولاك هو الذي يفعل لك مالاتحسن أن تختاره لنفسك

### بسيان علاج البعل

اعلم أن البخل سببه حبالمال . ولحب المال سببان : أحدهما حب الشهوات التي لا وصول اليها إلا بالمال مع طول الأمل . فإن الإنسان لو علم أنه عوت بعد يوم ، رعاأ نه كان لا يبخل عاله ، إذ القدر الذي يحتاج إليه في يوم ، أو في شهر ، أو في سنة ، قريب ، وإن كان قصير الأمل ، وليكن كان له أولاد أقام الولد مقام طول الأمل ، فإنه يقدر بقاء هم كيقاء نفسه ،

فيمسك لأجلع . ولذلك قال عليه السلام (١) « الْوَلَدُ مَبْخَلَةٌ تَجْبَنَةٌ عَجْهَلَةٌ ، فإذا انضاف إلى ذلك خوف الفقر ، وقلة الثقة بمجيء الرزق ، قوى البيخل لامحالة .

السبب الثانى: أن يحب عين المال. فن الناس من معه ما يكفيه لبقية عمره، إذا اقتصر على ماجرت به عادته بنفقته، وتفضل آلاف، وهو شيخ بلا ولد، ومعه أموال كثيرة، ولا تسمح نفسه بإخراج الزكاة، ولا بعداواة نفسه عند المرض، بل صار مجبا للدنانير، عاشقا لهما، يلتذ بوجودها في يده، و بقدرته عليها، فيكنزها تحت الأرض، وهو يعلم أنه يموت فتضيع أو يأخذها أعداؤه، ومع هذا فلا تسمح نفسه بأن يأكل أو يتصدق منها بحبة واحدة. وهذا مرض للقلب عظيم، عسير العلاج، لاسيا في كبر السن. وهومرض من من لا يرجى علاجه. ومثال صاحبه مثال رجل عشق شخصا، فأحب رسوله لنفسه، من من من لا يرجى علاجه. ومثال صاحبه مثال رجل عشق شخصا، فأحب رسوله لنفسه، ثم نسى محبوبه، واشتغل برسوله. فإن الدنانير رسول يبلغ إلى الحاجات. فصارت محبوبة لذلك، لأن الموصل إلى اللذيذلذيذ. ثم قد تنسى الحاجات، ويصير الذهب عنده كأنه محبوب في نفسه، وهو غاية الضلال. بل من رأى بينه وبين الحجر فرقا فهو جاهل الامن حيث قضاء حاجته به. فالفاصل عن قدر حاجته والحجر عثابة واحدة.

فهذه أسباب حب المال و إعاء لاج كل عاة عضادة سبه الفتمالج حب الشهو ات القناعة اليسير، وبالصبر و تعالج طول الأمل بكثرة ذكر الموت، والنظر في موت الأقران، وطول تعبهم في جمع المال ، وضياعه بعده و وتعالج التفات القلب إلى الولد بأن خالقه خلق معه رزقه ، وكم من ولد لم يرث من أبيه مالا ، وحاله أحسن بمن ورث . وبأن يعلم أنه يجمع المال لولده ، يريدأن يترك ولده بحنيو ، وينقلب هو إلى شر ، وأن ولده إن كان تقيا صالحا فالله كافيه ، وإن كان فاسقا فيستمين عاله على المعصية ، وترجع مظامته إليه . ويعالج أيضا قلبه بكثرة التأمل في الأخبار الواردة في ذم البخل ، ومدح السخاء ، وما تو عدالله به على المعلم واستقباحهم ومن الأدوية النافعة كثرة التأمل في أحوال البخلاء ، و نفرة الطبع عنهم ، واستقباحهم ومن الأدوية النافعة كثرة التأمل في أحوال البخلاء ، و نفرة الطبع عنهم ، واستقباحهم ومن الأدوية النافعة كثرة التأمل في أحوال البخلاء ، ويستثقل كل بخيل من أصحابه .

<sup>(</sup> ۱ ) حديث الولد مبخلة زاد في رواية عزنة: ابن ماجه من حديث يملى بن مرة دون قوله عزنة رواه بهذه الزيادة أبويعلى والبزار من عديث أبي سعيد والحاكم من عديث الاسبود بن خلف واسناده محيح

فيملم أنه مستثقل ومستقذر في قلوب الناس ، مثل سائر البخلاء في قلبه و يعالج أيضا قلبه بأن التفكر في مقاصد المال ، وأنه لماذا خلق و لا يحفظ من المال إلا بقدر حاجته إليه والباقي يدخره لنفسه في الآخرة ، بأن يحصل له ثواب بذله . فهذه الأدوية من جهة المعرفة والعلم . فإذا عرف بنور البصيرة ، أن البذل خير له من الإمساك في الدنيا والآخرة هاجت رغبته في البذل إن كان عافلا . فإن تحركت الشهوة ، فينبني أن يجيب الخاطر الأولى ولا يتوقف ، فإن الشيطان يعده الفقر ، و يخوفه ، و يصده عنه . حكي أن أبا الحسن البوشنجي كان ذات يوم في الخلاء ، فدعا تلميذا له ، وقال انزع عني القميص وادفعه إلى فلان . فقال هلا صبرت حتى تخرج ؟ قال لم آ من على نفسي أن تنغير ، وكان قد خطر لى بذله

ولا تزول صفة البخل إلا بالبذل تكلفا كالا يزول المشق الاعفار قه المسوق، بالسفر عن مستقره ، حتى إذا سافروفارق تكلفا، وصبر عنه مدة تسلى عنه قلبه . فكذلك الذى يريد علاج البخل ، ينبغى أن يفارق المال تكلفا بأن يبذله . بل لورماه فى الماءكان أولى به من إمساكه أياه مع الحب له . ومن لطائف الحيل فيه ، أن يخدع نفسه بحسن الاسم والاشتهار بالسخاء ، فيبذل على قصد الرباء ، حتى تسمح نفسه بالبذل طمعا فى حشمة الجود فيكون قد أزال عن نفسه خبث البخل ، واكتسب بها خبث الرباء . ولكن ينعطف فيكون قد أزال عن نفسه خبث البخل ، واكتسب بها خبث الرباء . ولكن ينعطف لمعد ذلك على الرباء ، ويزيله بملاجه ، ويكون طلب الاسم كالتسلية للنفس عند فطامها عن لمال ، كا قد يسلى الصبى عند الفطام عن الثدى باللمب بالعصافير وغيرها. لاليخلى واللهب ولكن لينفك عن الثدى إليه ، ثم ينقل عنه إلى غيره . فكذلك هذه الصفات الحبيثة ، ينبغى أن يسلط المضب على الشهوة ، وتكسر رعونتها به . إلا أن هذا مفيد فى حق من كان البخل أغلب عليه من حب الجاه والرباء ، فيدل الأقوى بالأضمف . فإن كان الجاه عبوبا عنده كالمال ، فلافائدة فيه ، فإنه يقلم من علة ، ويزيد فى أخرى مثلها . إلا أن علامة ذلك اذ لايشها البذل لأجل الرباء . فبذلك يتبين أن الرباء أغلب عليه . فإن كان البذل يتبين أن الرباء أغلب عليه . فإن كان البذل يشق أن لايشقل عليه البذل لأجل الرباء . فبذلك يتبين أن الرباء أغلب عليه . فإن كان البذل يشق أن لايشقل إقلب على قليه عليه . فإن كان البدل على قليه عليه . في في في

ومثال دفع هذه الصفات بعضها ببعض ، مايقال إن الميت تستحيل جميع أجزائه دودة ثم يأكل بعض الديدان البعض ، حتى يقل عددها . ثم يأكل بعضها بعضاً ، حتى ترجع إلى اثنتين، قويتين، عظيمتين. ثم لانزالان تتقاتلان، إلى أن تغلب إحداهما الأخرى، فتأ كلها ، وتسمن بها . ثم لا تزال تبقى جائمة وحدها ، إلى أن تموت . فكذلك مَّذه المحفات الخبيثة ، عمكن أن يسلط بمضها على بمض ، حتى يقمعها ، و يجمل الأضعف قوتا للاَّ قوى ،إلىأن لا يبقى إلاواحدة،ثم تقع المناية بمحوها وإذا بتهابالجاهدة، وهومنع القوت عنها ومنع القوت عن الصفات ، أن لا يعمل بمقتضاها ، فإنها تقتضى لامحالة أعمالا ، وإذا خولفت خمدت الصفات وماتت . مثل البخل ، فإنه يقتضي إمساك المال . فإذامنع مقتضاه وبذل المال مع الجهد مرة بعد أخرى ، ماتت صفة البخل ، وصار البذل طبعاً، وسقط التعب فيه . فإن علاج البخل بملم وعمل · فالعلم يرجع إلى معرفة آفة البخل ، وفائدة الجود، والعمل يرجع إلى الجود والبذل على سبيل التكان. ولكن قديقوى البخل، محيث يممى ويصم فيمنع تحقق المعرفة فيه . وإذا لم تتحقق المعرفة ، لم تتحرك الرغبة ، فلم يتيسر العمل . فتبقى الملة مزمنة، كالمرض الذي يمنع معرفة الدواء وإمكان استعماله، فإنه لاحيلة فيه إلا الصبر إلى الموت. وكان منعادة بمض شيوخ الصوفية، في معالجة علة البخل في المريدين، أن يمنعهم من الاختصاص بِرُواياهِ . وكان إذا توهم في مريد فرحه بزاويته وما فيها ۽ نقله إلى زاويةغيرهاونقل زاوية غيره إليه، وأخرجه عن جميع ماملكه . وإذا رآه يلتفت إلى توب جديد يلبسه، أوسجادة يفرح مها ، يأمره بتسليمها إلى غيره ، ويلبسه أو باخلقا ، لا عيل إليه قلبه . فبهذا يتجافى القلب عن متاع الدنيا. فمن لم بسلك هذا السبيل، أنس بالدنيا وأحبها. فإن كان له ألف متاع ، كان له ألف محبوب ولذلك إدًا سرق كلواحدمنه ، ألمت به مصيبة بقدر حبه له. فإذامات ، نزل به ألف مصيبة دفعة واحدة الأنه كان يحب الكل اوقد سلب عنه الموفى حياته على خطر المصيبة بالفقدو الملاك حمل إلى بمض الملوك قدح من فيروزج ، مرصع بالجواهر ، لم يرله نظير ففرح الملك بذلك فرحا شديدا. فقال لبعض الحكاء عنده ، كيف ترى هذا ؟ قال أراه مصيبة أوفقرا قال كيف ؟ قال إن كسركان مصيبة لاجير لهساء وإن سرق صرب فقيرا إليه ، ولم تجدمظه

وقد كنت قبل أن يحمل إليك في أمن من المصيبة والفقر . ثم اتفق يوما أن كسر أوسرق وعظمت مصيبة الملك عليه ، فقال صدق الحكيم ، ليته لم يحمل إلينا وهذا شأن جيع أسباب الدنيا . فإن الدنيا عدوة لأعداء الله ، إذ تسوقهم إلى النار . وعدوة أولياء الله إذ تغمهم بالصبر عنها . وعدوة الله ،إذ تقطع طريقه على عباده ، وعدوة نفسها ، فإنها تأكل نفسها فإن المال لا يحفظ إلا بالخزائن والحراس ،والخزائن والحراس لا يمكن تحصيلها إلا بالمال ، وهو بذل الدراه والدنانير . فالمال يأكل نفسه و يضاد ذاته ، حتى يفنى . ومن عرف آقة المال لم يأنس به ، ولم يفرح به ، ولم يأخذ منه إلا بقدر حاجته . ومن قنع بقدر الحاجة فلا يبخل ، لأن ماأمسكه لحاجتة فليس ببخل ، ومالا يحتاج إليه فلا يتعب نفسه محفظه ، فيبذله ، بل هو كالماء على شط الدجلة . إذ لا يبخل به أحد ، لقناعة الناس منه عقدار الحاجة

### بسيان

#### مجموع الوظائف التي على العبد في ماله

اعلم آن المال كما وصفناه ، خير من وجه ، وشر من وجه . ومثاله مثال حية يأخذها الراقى ويستخرج منها النرياق . ويأخذها الغافل ، فيقتله سمها من حيث لا يدرى . ولا يخلو أحد عن سم المال ، إلا بالمحافظة على خمس وظائف

الأولى:أن يعرف مقصود المال، وأنه لماذا خلق، وأنه لم يحتاج إليه، حتى يـكتسب ولا يحفظ إلا قدر الحاجة، ولا يعطيه من همته فوق ما يستحقه

الثانية: أن يراعى جهة دخل المال، فيجتنب الحرام المحض، وما الغالب عليه الحرام كال السلطان ويجتنب الجهات المكروهة، القادحة في المروءة، كالهدايا التي فيها شوائب الرشوة، وكالسؤال الذي فيه الذلة وهتك المروءة، وما يجري مجراه

الثالثة : في المقدار الذي يكتسبه ، فلا يستكثر منه ولا يستقل ، بل القدر الواجب . وميهاره الحاجة، والحاجة مليس، ومسكن، ومطعم . ولكل واحد ثلاث درجات ، أدنى وأوسط ، وأعلى . وما دام ما ثلا إلى جانب القلة ومتقربا من حد الضرورة ، كان حقا ،

الرابعة :أن يراعى جهة المحرج ، ويقتصد في الإنفاق ، غير مبذر ولا مقتر كما ذكرناه، فيضع ما اكتسبه من حِله في حقه ، ولا يضعه في غير حقه . فإن الإثم في الأخذ من غير حقه ، والوضع في غير حقه، سواء

الخامسة: أن يصلح نبته في الأخذ؛ والترك، والإنفاق، والإمساك. فيأخذ ما يأخذ الستمين به على العبادة و يترك ما يترك زهندا فيه ، واستحقارا له وإذا فعل ذلك لم يضره وجود المال. ولذلك قال على رضى الله عنه ، لو أن رجلا أخذ جميع ما في الأرض وأراد به وجه الله تعالى ، فهو زاهد ولو أنه ترك الجميع ، ولم يرد به وجه الله تعالى ، فليس بزاهد .

فلتكن جيع حركاتك وسكناتك لله ، مقصورة على عبادة ، أو مايمين على المبادة ، فإن أبعد الحركات عن العبادة ، الأكل وقضاء الحاجة . وهما معينان على العبادة . فإذا كان ذلك قصدك بهما ، صار ذلك عبادة في حقك . وكذلك ينبغي أن تكون نيتك في كل ما يحفظك ، من قيص ، وإزار ، وفراش ، وآنية . لأن كل ذلك مما يحتاج إليه في الدين . وما فضل من الحاجة ، ينبغي أن يقصد به أن ينتفع به عبد من عباد الله ، ولا عنعه منه عند حاجته . فن فعل ذلك ، فهو الذي أخذ من حية المال جوهرها وتريافها ، واتق سمها ، فلا تضره كثرة المال ولكن لايتأتي ذلك إلا لمن رسيخ في الدين قدمه ، وعظم فيه علمه ، والعامي إذا تشبه بالعالم في الاستكثار من المال ، وزعم أنه يشبه أغنياء الصحابة ، شابه الصي الذي يرى المهزم الحاذق يأخذ الحية ، ويتصرف فيها ، فيخرج تريافها ، فيقتدى به ، ويظن أنه أخذها مستحسنا صورتها وشكلها ، ومستلينا جلدها ، فيأخذها اقتداء به ، فتقتله في الحال . إلا أن مستحسنا صورتها وشكلها ، ومستلينا جلدها ، فيأخذها اقتداء به ، فتقتله في الحال . إلا أن قتيل ، وقتيل المال قد لايعرف . وقد شبهت الدنها بالحية . فقيل

هي دنيا كحية تنفث السيم وإنكانت المجسة لانت وكما يستحيل أن يتيشبه الأعمى بالبصير ، في يخطى قلل الجبال، وأطراف البحار، والطرق المشوكة ، فحال أن يتيشهه المامي بالعالم البكامل في تناول المال.

# يسيان دم الغنى ومدح الفقر

اعلم أن الناس قــد اختلفوا في تفضيل الغني الشاكرُ ، على الفقير الصابر . وقد أوردنا ذلك في كتاب الفقر والزهد، وكشفنا عن تحقيق الحق فيه. ولكنا في هذا الكتاب ، ندل على أن الفقر أفضل وأعلى من الغني على الجملة ، من غير التفات إلى تفصيل الأحوال . و نقتصر فيه على حكاية فصل ذكر والحارث المحاسي رضي الله عنه ، في بعض كتبه ، في الرد على بعض العلماءمن الأغنياء، حيث احتج بأغنياء الصحابة ، وبكثرة مال عبدالرحمن بن عوف وشبه نفسته بهم . والمحاسى رحمه الله خبر الأمة في علم المعاملة ، وله السبق على جميع الباحثين عن عيوب النفس ، وآفات الأعمال ، وأغوار العبادات ، وكلامه جدير بأن يحكي على وجهة وقد قال بعد كلام له في الرد على علماء السوء، بلغنا أن عيسى بن مريم عليه السلام، قال ياعلماء السوء، تصومون، وتصلون، وتصدقون، ولا تفعلون ماتؤمرون، وتدرسون مالاتمامون. فياسوء ماتحكمون. تتو ون بالقول والأماني، وتعماون بالهوى، وما يغني عنكم أن تنقوا جلودكم ، وقلوبكم دنسة . بحق أقول لكم ، لاتكو نواكالمنخل ، يخرج منه الدَّنِيقِ الطيبِ، وتبقى فيه النخالة .كذاك أنتم تخرجون الحكم من أفواهكم ، ويبقى الغل في صدوركم . ياعبيد الدنيا ، كيف يدرك الآخرة من لا تنقضي من الدنيا شهو ته ، ولا تنقطع منها رغبته ! بحق أقول لكم ، إن قلوبكم تبكى من أعمالكم . جملتم الدنيا تحت ألسنتكم ، والممل تحت أقدامكم . بحق أقول لكم ، أفسدتم آخر تكم ، فصلاح الدنيا أحب إليكم من صلاح الآخرة . فأى الناس أخسر منكم ؟لو تعامون، ويلكم ،ختام تصفون الطريق للميدلجين وتقيمون في محل المتحيرين ، كأنكم تدعون أهل الدنيا ليتركوها لكم . مهلامهلا .ويلكم ماذا ينني عن البيت المظلم أن يوضع السراج فوق ظهره ، وجوف وحش مظلم ؟ كذلك لايننى عنكم أن يكون نور العلم بأفواهكم ، وأجوافكم منه وحشة متعطلة . ياعبيدالدنيا لاكمبيد أتقياء ، ولا كأحرار كرام ، توشك الدنيا أن تقلمكم عن أصولكم ، فتلقيكم على وجوهكم، ثم تكبكم على مناخركم، ثم تأخذخطا باكر بنواصيكم، ثم تدفعكم من خلفكم حتى تسامكم إلى الملك الديان عراة فرادى، فيوقفكم على سوآتكم تم يجزيكم بسوء أعمالكم ثم قال الحارث رحمه الله: إخوانى ، فهؤلاء علما ، السوء ، شياطين الإنس ، وفتنة على الناس ، رغبوا فى عرض الدنيا ورفعتها ، وآثروها على الآخرة ، وأذلوا الدين للدنيا . فهم فى العاجل عار وشين ، وفى الآخرة هم الخاسرون ، أويعفو الكريم بفضله و وبعد ، فإنى رأيت الهالك المؤثر للدنيا، سروره ممزوج بالتنغيص، فيتفجر عنه أنواع الهموم، وفنون المعاصى ، وإلى البوار والتلق مصيره . فرح الهالك برجائه ، فلم تبق له دنياه ، ولم يسلم له دينه . خسر الدنيا والآخرة ، ذلك هو الحسران المبين . فيالها من مصيبة ماأ فظمها، ورزية ما أجلها . ألا فراقبوا الله إخوانى ، ولا يغر نكم الشيطان وأولياؤه ، من الآنسين بالحجيج ما أجلها . ألا فراقبوا الله إخوانى ، ولا يغر نكم الشيطان وأولياؤه ، من الآنسين بالحجيج ويزعمون أن أصاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كانت لهم أموال ، فيتزين المغرورون بذكر الصحابة ، ليعذرهم الناس على جمع المال ، ولقد دهاهم الشيطان وما يشعرون .

ويحك أيها المفتون ، إن احتجاجك عال عبد الرحمن بن عوف ، مكتدة من الشيطان ينطق بها على لسانك فتهلك ، لا نك متى زعمت أن أخيار الصحابة أرادوا المال للتكاثر والشرف ، والزينة ، فقد اغتبت السادة ، ونسبتهم إلى أمر عظيم .ومتى زعمت أن جع المال الحلال أعلى وأفضل من تركه ، فقد ازدريت محمدا والمرسلين ، ونسبتهم إلى قلة الرغبة والزهد فى هذا الخير الذى رغبت فيه أنت وأصابك ، من جع المال ، ونسبتهم إلى الجهل إذ لم يجمعوا المال كما جعت . ومتى زعمت أن جع المال الحلال أعلى من تركه ، فقد زعمت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم ينصح للا مة إذ نهام (1) عن جع المال، وقد علم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم ينصح للا مة المن عن جع المال، كذبت ورب السماء على رسول الله صلى الله عليه وسلم . فلقد كان للا مة ناصحا ، وعليهم مشفقا ، وبهم رؤفا . ومتى رسول الله صلى الله عليه وسلم . فلقد كان للا مة ناصحا ، وعليهم مشفقا ، وبهم رؤفا . ومتى زعمت أن جع المال أفضل ، فقد زعمت أن الله عزوجل لم ينظر المباده ، حين نهاه عن جع المال ،

بر ۱) حدیث النهی عن جمعالمال : ابن عدی من حدیث ابن مسعود ماأو حی الله الی أن أجمع المال وأكون من الما الناجر بن سد الحدیث : و لأ بی نعیم و الحطیب فی التاریخ و المبهتی فی الزهدمن حدیث الحارث بر سوید فی أثناء ما لحدیث الاتجمعوا مالاناً كلون و كلاها ضِعیف م

وقد علم أن جمع المال خبير لهم. أو زعمت أن الله تعالى لم يعلم أن الفضل في الجمع، فلذلك بهاه عنه ، وأنت عليم عا في المال من الخير والفضل ، فلذلك رغبت في الاستكثار ، كَأَنكَ أَعلم بموضع الخير والفضل من ربك ، تعالى الله عن جهلك أيها المفتون . تدبر بعقلك مادهاك به الشيطان، حين زين لك الاحتجاج عالى الصحابة. ويحك، ما ينفعك الاحتجاج عال عبد الرحمن بن عوف ، وقد ود عبد الرحمن بن عوف في القيامة أنه لم يؤت من الدنيا . إلا قوتًا . ولقد بلغني أنه لما توفي عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه ،قال أناس من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، إنا نخاف على عبد الرحمن فيما ترك فقال كعب ، سبحان الله ، و ما تخافون على عبد الرحمن ، كسب طيبا ، وأنفق طيبًا، وترك طيبًا. فهلغ ذلك أباذر ، فخرج مغضبا يريد كمبا ، فر بعظم لحي بمير ، فأخذه بيده ، ثم انطلق يربد كمبا . فقيل لكعب، إن أبا ذر يطلبك، فخرج هاربا، حتى وخل على عثمان يستفيث به، وأخبره الخبر وأقبل أبو ذريقص الأثر في طلب كعب ، حتى انتهى إلى دار عثمان ، فلماد خل .قام كعب فجلس خلف عثمان ، هاربا من أبي ذر ، فقال له أبو ذر ، هيه ياابن اليهودية ، تزعم أن لا بأس بما ترك عبد الرحمن بن عوف ، ولقد خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم ، يوما نحو أحد وأنا معه ، فقال « يَا أَبَا ذَرّ »فقلت لهيكيارسولالله، فقال (`` « اْلاَ كُتَرُونَ هُمُ الْاَ قُلُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَّامَنَّ قَالَ هَكَذَا وَهَكَذَا عَنْ يَعِينِهِ وَشِماً لِهِ وَقُدَّامِهِ وَلَحُلْفِه وَقَلِيلْ مَاهُمْ » ثَم قال « يَاأَ بَا ذَرِّ » قلت نعم يارسول الله ، بأبي أنت وأمي ، قال « مَا يَسُر ْ بَي أَنَّ لِي مِثْلَ أُخْدِ أَنْفِقُهُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُوتُ يَوْمَ أَمُوتُ وَأَنْرُكُ مِنْهُ فِيرَ اطَيْنِ ، قلت أو قنطاد بن يارسول الله؟ قال « بَلْ قِيرَ اطَانِ » شمقال « يا أَبَا ذَرِّ أَنْتَ ثُرِيدُ الْأَكْثَرَ وَأَنَا أُريدُ الْأَقَلَ » فرسول الله يربد هذا ، وأنت تقول ياابن البهودية لابأس عا ترك عبد الرجمين من موف ،

<sup>(</sup>۱) حديث أنى در الأكثرون عم الأقاول يومالقيامة الأمن قال هكذاو هكذا \_ الحديث ؛ متفق عليه وقد تقدم دون هذه الزيادة الني في أوله من قبول كلب حين هانة عبد الرحم في تعوف كدب طيبا وترك طيبا وانسكار أبي ذر عليه فلم أقف على حده الزيادة الافي قول الحارث بن أسد المحاسي بلغني كاذكره المصنف وقد رواها أحمد وأبو بعلى أخصر من هذا ولفظ كعب اذاكان قضلي عنه حق الله فلابأس به فرفع إبره هو عصاه فطوب كعبا وقال بمحث رسولي الله تعلى الله عليه وسلم يقول ماأحب لوكان هذا الجيل لى ذهبا بد الحجاديث ; وفيه ابن طبعة ...

كذبت وكذب من قال . فلم يرد عليه خوفا حتى خرج جوج وبلمنا أن عبدالر جمن و ف قدمت عليه عير من اليمن ، فضحت المدينة ضحة واحدة ، فقالت عائشة رضى الله عنها ، ماهذا ؟ قيل عير قدمت لعبدالر حمن ، قالت صدق الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ، فبلغ ذلك عبدالر حمن فسألها ، فقالت سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) يقول « إنّى رَأَيْتُ الجُنّة فَرَأَيْتُ فَرَأَيْتُ فَقَرَاء الله الله الله عيد وسلم قَلَرَاء الله الله عيد والله عيد وسلم قلم أو الله عيد الرحمن ، إن العير وماعلها إلاّ عَبْدَ الرّ حمن في عوف راً يُتُهُ يَدْخُلُها مَعَهُمْ حَبُوا ، فقال عبدالرحمن ، إن العير وماعلها في سبيل الله ، وإن أرقاء ها أحرار ، لعلى أن أدخلها معهم سعيا ،

وبلغنا أن النبي صلى الله عليه وسلم (") قال لعبد الرحمٰن بن عوف « أَمَا إِنَّكَ أُوَّلُ مِنْ ۚ يَدْ خُلُهَا إِلاَّ حَبُواً » يَدْ خُلُ الْجُنَّةَ مِنْ أَغْنِيَاء أَمَّتِي وَمَا كِدْتَ أَنْ تَدْ خُلُهَا إِلاَّ حَبُواً »

ويحك أيها الفتون ، فا احتجاجك بالمال ، وهذا عبد الرحمن في فضله ، وتقواه ، وصنائعه المعروف ، وبذله الأموال في سبيل الله ، مع صبته لرسول الله صلى الله عليه وسلم (ئ) ، وبشراه بالجنة أيضا ، يوقف في عرصات القيامة وأهوالها ، بسبب مال كسبه من حلال للتعفف ، ولصنائع المعروف ، وأنفق منه قصدا ، وأعطى في سبيل الله سمحا، منع من السعى إلى الجنة مع الفقراء المهاجرين، وصاريحبوفي آثار هجوا. فاظنك بأمثالنا الغرق في فتن الدنيا وبعد ، فالعجب كل العجب لك يامفتون ، تنمر غ في تخاليط الشبهات والسحت ، وتسكالب على أوساخ الناس ، وتنقلب في الشهوات ، والزينة ، والمباهاة ، وتنقلب في فتن

<sup>(</sup>٧) حديث عائشة رأيت الجنة فرأيت فقراء المهاجرين والمسلمين شعثا مد الحديث : في أن عبد الرحمن ابن عوف يدخل حبوا دون ذكر ابن عوف يدخل حبوا دون ذكر فقراء المهاجرين والمسلمين وفيه عمارة بنراذان محتلف فيه مد الحديث :

<sup>(</sup>٣) حديث انه قال أما نك أول من يدخل الجنة من أغنياه أمق وما كدت أن تدخلها الاحوا : البزار من حديث السيد ضعيف والحاكم من حديث عبد الرحمن بن عوف با بن عوف إنك من الأغنياه ولن تدخل الجنة إلاز حفاو قال صحيح الاسناد قلت بل ضعيف فيه خاله بن أبي مالك ضعفه الجمهور (٤) حديث بشر النبي صلى الله عليه وسلم عبد الرحمن بن عوف بالجنة . الترمذي والنسائي في الحكيم عن حديثه أبو بكر في الجنة \_ الحديث : وفيه وعبد الرحمن بن عوف في الجنة وهو عند الأربعة من حديث صعيد بن زين قال البخاري والترمذي وهذا أصح

الدنيا، ثم تحتم ببدار من ، وتزعم أنك إن جمعت المال فقد جمه الصحابة ، كأنك لَشَبِهِتُ السَّلْفَ وَقَيْلُهُمْ . وَيَحَكُ ؟ إِنَّ هَذَا مَنْ قَيَاسَ إَبْلِيسَ، وَمَنْ تُعْيَاهُ لأو ليائه وسأصف الله أحوالك وأحوال السلف ، لتعرف فضائحك ، وفضل الصحابة ولممري لقمدكان لبعض الصحابة أموال ، أرادوها للتعفف، والبذل في سبيل الله ، فكسبوا خلالاً ، وأكلوا طيباً ، وأنفقوا قصداً ، وقدموا فضلاً ، ولم يمنسوا منها حقاً ، ولم يبخلوابها ، لـكنهم جادوا لله بأكثرها ، وجاد بعضهم بجميعها ، وفي الشدة آثروا الله على أنفسهم كثيرا · فبالله أكذلك أنت ؟ والله إنك لبعيد الشبه بالقوم . وبعد فإن أخيار الصحابة كانوا للمسكنة محبين، ومنخوف الفقر آمنين، وبالله في أرزاقهم واثقين، و يمقادير الله مسرورين ، وفي البلاءراضين ، وفي الرخاء شاكرين ، وفي الضراء صابرين ، وفي السراء حامدين . وكانوا لله متواضعين ، وعن حب العلو والتكاثر ورعين ، لم ينالوا مِن الدنيا إلا المباح لهم ، ورضوا بالبلغة منها ، وزجوا الدنيا ،وصبرواعلى مكارهها،وتجرعوا مرارتها ، وزهدوا في نعيمها وزهراتها . فبالله أكذلك أنت ، ولقد بلننا. أنهم كانوا إِذَا أَقْبَلِينَ الدُّنيا عَلِيهِم حَزُّ نُوا ، وقالوا ذُنِّ عَجَلْت عَقُوبَتُهُ مِنْ الله ، وإذا رأوا الفقر مقبلا قالوا مرحباً بشعار الصالحين و بلغنا أن بمضهم كان إذا أصبح وعند عياله شيء، أصبح كئيبا حزينا . وإذا لم يكن عندهم شيء، أصبح فرحا مسرورا . فقيل له إن الناس إذا لم يكن عندهم شيء حزنوا، وإذاكان عندهم شيء فرحوا، وأنت لست كذلك . قال إني إذاأ صبحت وليس عند عيالي شيء فرحت ، إذكان لي برسول الله صلى الله عليه وسلم أسوة . وإذا كان عند عيالي شيء، إغتمست، إذ لم يكن لي بآل محمد أسوة . وبلننا أنهم كانوا إذا سلك بهم سبيل الرخاء حزنوا وأشفقوا ، وقالوا مالنا وللـ دنيا وما يراد بها فكأنهم على جناح خوف . وإذا سلك بهم سبيل البلاء فرحوا واستبشروا ،وقالواالآن تماهدناربنا فهذه آحوال السلف وتعتبهم، وفيهم من الفضل أكثر ممما وصفنا. فبالله أكذلك أنت؟ إنك لتِعيد الشبه بالقوم ، وسأصف لك أحوالك أيها المفتوت ضدا لأحوالهم وذلك أنك تطغى عند النني، وتبطر عند الرخاء، وتمرح عند السراء، وتنفل عن شكر ذي النماء ، وتقنط عند الضراء، وتسيخط عند البلاء ، ولا ترضى بالقضاء.

نعم : وتبغض الفقر ، وتأنف من المسكنة ، وذلك فخر المرسلين . وأنت تأنف من فخره ، وأنت تدخر المال و تجمعه خوفا من الفقر ، وذلك من سوء الظن بالله عز وجل وقلة اليقين بضمانه . وكفى به إنما وعساك تجمع إلمال لنعيم الدنيا ، وزهرتها ، وشهو اتها ، ولذاتها . ولقد بلغناأن رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) قال « شِرَارُ أُمَّتِي الَّذِينَ نُحذُوا بِالنَّعِيمِ فَرَبتْ عَلَيْهِ أَجْسَامُهُمْ »

وبلننا أن بعض أهل العلم قال ، ليجيء يوم القيامة قوم يطلبون حسنات لهم ، فيقال لهم ( أَذْهُبُتُم مُ طَيِّبًا تِكُمُ فَي حَيَا تِكُمُ الدُّيْا وَاسْتَهْتَعُم مُ بِهَا (١) وأنت في غفلة ، فد حرمت نعيم الآخرة بسبب نعيم الدنيا ، فيالها حسرة ومصيبة . نعم وعساك تجمع المال التكاثر والفلو ، والفخر ، والزينة في الدنيا ، وقد بلغنا أنه من طلب الدنيا للتكاثر أو للتفاخر ، لتى الله وهو عليه غضبان . وأنت غير مكترث بما حل بك من غضب ربك ، حين أردت التكاثر والعلو . نعم : وعساك المكث في الدنيا أحب إليك من النقلة إلى جوار الله ، فأنت تكره لقاء الله ، والله للقائك أكره ، وأنت في غفلة . وعساك تأسف على مافاتك من عرض الدنيا ، وقد بلغنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال « مَنْ أسف عَلَى دُنيا فَرَبُ مِن النَّارِ مَسِيرَة شَهْر » وقيل سنة . وأنت تأسف على مافاتك ، غير مكترث فربك من عذاب الله . نعم : ولعلك تخرج من دينك أحيانا لتوفير دنياك ، وتفرح بقوبل الدنيا عليك ، وتر تاح لذلك سرورا بها ، وقد بلغنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال بأوبل الدنيا عليك ، وتر تاح لذلك سرورا بها ، وقد بلغنا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال العلم قال ، إنك تحاسب على التحزن على مافاتك من الدنيا ، وتحاسب بفرحك في الدنيا العلم قال ، إنك تحاسب على التحزن على مافاتك من الدنيا ، وتحاسب بفرحك في الدنيا النا قال ، إنك تحاسب على التحزن على مافاتك من الدنيا ، وتحاسب بفرحك في الدنيا دنيا أن ما ما فني بأمور آخرتك . وعساك ترى مصيبتك في معاصيك ، أهون دنياك ، أضعاف ما نعني بأمور آخرتك . وعساك ترى مصيبتك في معاصيك ، أهون دنياك ، أضعاف ما نعني بأمور آخرتك . وعساك ترى مصيبتك في معاصيك ، أهون

<sup>(</sup> ١ ) حديث شرار آمتى الدين غذو ابالنعيم \_الحديث: تقدم ذكره فى أوائل كتاب ذم البخل عند الحــديث الرابع منه من أسف على دنيا فاتته اقترب من النار مسيرة سنة

<sup>(</sup> ٢٠) جديث من أحب الدنيا وسربها ذهب خوف الآخِرة من قلبه: لمأجده إلا بِلاغا للحارث بن أسدالمحاسي كاذكره المصنف عنه

المُنامُ الْأَحْقَافِ: ٢٠

من مصيبتك في انتقاص دنياك. نم: وخوفك من ذهاب مالك. أكثر من خوفك من الذنوب وعساك تبذل للناس ماجمت من الأوساخ كلها ، للعاو ، والرفعة في الدنيا . وعساك ترضى المخلوقين ، مساخطا لله تمالى ، كيما تكرم وتعظم . و يحك ، فكأن احتقار الله تعالى لك في القيامة، أهون عليك من احتقار الناس إياك. وعساك تخني من المخلوقين مساويك، ولا تكنرت باطلاع الله عليك فيها ، فكأن الفضيحة عند الله، أهون عليك من الفضيحة عند الناس ، فكأن المبيد أعلى عندك قدرا من الله تمالى . الله عنجهلك . فكيف تنطق عند ذرى الألباب، وهذه المثالب فيك! أف لك، متلوثابالأقذار، وتحتج عال الأبرار! هيهات هيهات، ماأبعدك عن السلف الأخيار! والله لقد بلغني أنهم كانوا فما أحل لهم، أزهد منكم فما حرم عليكم . إن الذي لابأس به عندكم ،كان من المو بقات عندهم، وكانوا للزلة الصغيرة أشد استعظاما منكم لكبائر المماصي . فليت أطيب مالك وأحله ، مثل شبهات أموالهم وليتك أشفقت من سيئاتك على أشفقوا على حسناتهم أن لاتقبل. ليت صومك على مثال إفطارهم وليت اجتهادك في العبادة على مثل فتورهم و نومهم . وليت جميع حسناتك مثل واحدة من سيئاتهم. وقد بلغني عن بعض الصحابة أنه قال ، غنيمة الصديقين مافاتهم من الدنيا ، ونهمتهم مازوى عنهم منها . فن لم يكن كذلك ، فليس معهم في الدنيا ، ولا معهم في الآخرة . فسبحان الله ءكم بين الفريقين من التفاوت ! فريق خيار الصحابة في العماق عند الله ؛ وفريق أمثالكم في السفالة ، أو يعفو الله الكريم بفضله . وبعد ، فإنك إنّ زعمت أنك متأس بالصحابة بجمع المال ، للتعفف والبذل في سبيل الله ، فتدبر أمرك. ويحك هل تجدمن الحلال في دهرك كما وجدوا في دهره؟ أو تحسب أنك محتاط في طلب الحلال كما احتاطوا؟ لقد بلغني أن بعض الصحابة قال ، كنا ندع سبعين بابا من الحلال ، مخافة أن نقع في باب من الحرام. أفتظمع من نفسك في مثل هــذا الاحتياط؟ لاورب الكعبة، ماأحسبك كذلك . ويحك، كن على يقين أن جمع المال لأعمال البر مكر من الشيطان ليورِقعك بسبب البر في اكتساب الشبهات، المنزوجة بالسحت والحرام. وقد بلغنا ألث

رسول الله صلى الله عليه وسلم (') قال « مَنِ اجْتَرَأَ عَلَى الشُّبُهَاتِ أَوْشَكَ أَنْ يَقَعَ فِي المُرامِ ، أيها المغرور ، أما عامت أن خوفك من اقتحام الشبهات ، أعلى وأفضل ، وأعظم لقدرك عند الله ، من اكتساب الشبهات ، وبذلها في سبيل الله وسبيل البر؟ بلغنا ذلك عن بعض أهل العلم قال ، لأن تدع درهما واحدا ، مخافة أن لا يكون حلالا ، خير لك من أن تتصدق بألف دينار من شبهة ، لا تدرى أيحل لك أم لا

فإن زعمت أنك أتق وأورع من أن تنابس بالشبهات، وإنما تجمع المال بزعمك من الحلال للبذل في سبيل الله، ويحك إن كنت كما زعمت بالنافي الورع ، فلاتتعرض للحساب فإن خيار الصحابة خافوا المسألة. وبلغنا أن بعض الصحابة قال ، ماسرني أن أكبسب كل يوم ألف دينار من حلال ، وأنفقها في طاعة الله ، ولم يشغلني الكسب عن صلاة الجماعة. قالوا ولم ذاك رحمك الله ؟ قال لأني غنى عن مقام يوم القيامة ، فيقول عبدى من أين أكتسبت ؟ وفي أي شيء أفقت . فهؤلاء المتقون كانوا في جدة الإسلام ، والحلال موجود لديهم . تركوا المال وجلا من الحساب ، مخافة أن لا يقوم خير المال بشره وأنت بناية الأمن ، والحلال في دهرك مفقود ، تشكالب على الأوساخ ، ثم تزعم أنك تجمع المال من الحلال . ويحك ، أين الحلال فتجمعه . وبعد ، فلو كان الحلال موجودا لديك أما أن يتغير عند الغني قلبك ؟ وقد بلننا أن بعض الصحابة كان يرث المال الحلال ، فيتركه خافة أن يضد قلبه . أفتطمع أن يكون قلبك أتق من قلوب الصحابة ، فلازول عنشى من الحق أم ركوا حو الك؟ الن ظننت ذلك القدأ حسنت الظن بنفسك الأمارة بالسوء عنشى من الحق أم أرك الحق الله على الله عليه وسلم وعلى من نُوقش الحساب ، فإنه بلغنا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) أنه قال « مَنْ نُوقش الحساب ، فإنه بلغنا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) أنه قال « مَنْ نُوقش الحساب ، فإنه بلغنا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد جَمَع مالاً من حَرَامٍ وأنفقة وقد به وقال عليه السلام (٢) « يُوْتَى بِرَجُلٍ يَوْمَ القيامَة وقد جَمَع مالاً من حَرَامٍ وأنفقة أله عند النه السلام (٢) « يُوْتَى بِرَجُلٍ يَوْمَ القيامَة وقد جَمَع مالاً من حَرَامٍ وأنفقة أله المناء السلام (٢) « يُوْتَى بِرَجُلٍ يَوْمَ القيامَة وقد جَمَع مالاً من حَرَامٍ وأنفقة أله المناء السلام (٢) « يُوْتَى بِرَجُلٍ يَوْمَ القيامَة وقد المناء من المال أم من أنوب المناء أله المناء المنا

<sup>( 1 ).</sup> حديث من اجترأ على الشبهات أوشك أن يقع فى الحرام :متفق عليه من حديث النعان بن بشير نحوه وقد تقدم فى كتاب الحلال والحرام أول الحديث :

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من نوقش الحساب عذب : متفق عليه منحديث عائشة وقدتقدم

<sup>(</sup>٣) حديث يؤتى بالرجل يوم الفيامة وقدجم مالامن حرام وأنفقه في حرام فيقال اذهبوابه الى النار: بطوله لمأقف له على أصل

في حَرَامٍ فَيْقَالُ اذْهَبُوا بِهِ إِلَى النَّارِ وَيُوْ ثَى بِرَجُلِ قَدْ جَمَعَ مَالاً مِنْ حَرَامٍ وَأَ نَفَقَهُ فَي حَلالٍ فَيُقَالُ اذْهَبُوا بِهِ إِلَى النَّارِ وَيُوْ نَى بِرَجُلِ قَدْ جَمَعَ مَالاً مِنْ حَرَامٍ وَأَ نَفَقَهُ فَي حَلالٍ فَيُقَالُ اذْهَبُوا بِهِ إِلَى النَّارِ وَيُوْ نَى بِرَجُلِ قَدْ جَمَعَ مَالاً مِنْ حَلالٍ وَأَ نَفَقَهُ فَي حَلالٍ فَيُقَالُ لَهُ فِي لَمَلْتُ وَصَرْتَ فَي طَلَبِ هَذَا بِشَيْءٍ مِمَّا فَرَضْتُ عَلَيْكَ مِنْ صَلاَةٍ مَ مُ نَصَلِّهَا لِوَ فَتِها وَفَرَّطْت فِي فَكُولُ لَا يَارَبِّ كَسَبْتُ مِنْ حَلالٍ وَأَ نَفَقَتُ فَي عَلالَ وَلَمْ أَفَي عَلَى اللّهَ عَمْ اللّهَ عَذَا اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَمَنْ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ الْحَتَلْتَ فِي هَذَا اللّهَ اللّهِ فَي شَيْعٍ مِنْ مَرْكُوعِها وَوْصُولُ لَا يَارَبِّ مَا اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكَ الْحَتْلَةُ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ مَنْ مَرْكُمُ الْوَ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ الْمَنْتَ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ الْمَلْمُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ويحك ، فن ذا الذي يتعرض لهذه المسألة التي كانت لهذا الرجل ،الذي تقلب في الحلال وقام بالحقوق كلها ، وأدى الفرائض بحدودها ، حوسب هذه المحاسبة . فكيف ترى يكون حال أمثالنا ، الغرق في في تن الدنيا ، وتخاليطها ، وشبهاتها ، وشهراتها ، وزينتها ،

و محك لأجل هذه المسائل، يخاف المتقون أن يتلبسوا بالدنيا، فرضوا بالكفاف منها وعملوا بأنواع البر من كسب المال، فلك وبحك. بهؤلاء الأخيار أسوة. فإن أبيت ذلك وزعمت أنك بالغ في الورع والتقوى، ولم تجمع المال إلا من حلال بزعمك للتعفف، والبذل في سبيل الله، ولم تنفق شيئا من الحلال إلا بحق، ولم يتغير بسبب المال قلبك عابحب الله، ولم تسخط الله في شيء من سرائرك وعلانيتك . ويحك، فإن كنت كذلك، ولست كذلك، فقد ينبغي لك أن ترضى بالبلغة، وتعمزل ذوى الأموال إذاو قفوا للسؤال، وتسبق مع الرعبل الأول في زمرة المصطفى، لأحبس عليك المسألة والحساب،

فإماسلامة، وإماعطب ، فإنه بلمنا أن رسول الله ملى الله عليه وسلم (٣) قال ٥ يَدْخُلُ صَمَا لِيكُ الْمَهَاجِرِينُ قَبْلَ أَغْنِيَا نِهِمُ الْجُنَّةَ بِخَمْسِمانَةِ عَامِ ، وقال عليه السلام (،) « يَدْخُلُ فَقرَاه ا ُ لَوْ مَنَيْنَ الْجُنَّةَ ۚ قَبْلَ أَغْنِياً نِهِمْ فَيَأْ كُلُونَ وَيَتَمُتَّكُونَ وَالْآخَرُونَ جُثَاةٌ عَلَى رُكَبَهُمْ فَيَقُولُ ۗ قِبَلُكُمْ طُلْبَيْ أَنتُمْ حُكَّامُ النَّاسِ وَمُلُوكُهُمْ فَأْرُو بِي مَاذَا صَنَعْتُمْ فِمَا أَعْطَيْتُكُمْ ٥ وَ بِلَفِنَا أَنْ بِمِضْ أَهِلِ العلمِ قال ، ماسر بي أن لي حمر النبم ولا أكون في الرعيل الأول ، مع محمد عليه السلام وحزبه ، ياقوم فاستبقوا السباق مع المخفين ، في زمرة المرسلين عليهم السلام، وكونوا وجلين من التخلف والانقطاع عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وجل المتقين ("). لقد بلغني أن بعض الصحابة-، وهو أبو بكر رضي الله عنه ، عطش ، فاستسقى فأتى بشربة من ماء وعسل ، فلما ذاقه خنقته العبرة ، ثم بكي وأبكي ، ثم مسح الدموع عن وجهه ، وذهب ليتكلم ، فعاد في البكاء . فلما أكثر البكاء ، قيل له ، أكل هذا من أجل هـذه الشربة ؟ قال نعم . بينـا أنا ذات يوم عند رسـول الله صلى الله عليه وسلم، وما معه أحد في البيت غيري فجعل يدفع عرب نفسه وهو يقول إليك عني فقلت له فداك أبى وأمى ما أرى بين يديك أحدا، فن تخاطب؟ فقال « هَذه الدُّنْيَا تَطَاوَلَتْ إِلَىَّ بَعُنْقُهَا وَرَأْسِهَا فَقَالَتْ لِي يَاحَمَّدُ خُذْبِي فَقُلْتُ إِلَيْكَ عَنِّي فَقَالَتْ إِنْ تَنْجُ مِنِّي يَاحُمَّدُ فَإِنَّهُ لاَ يَنْجُومِنَّى مَنْ بَعْدُكَ ، فأخاف أن تكون هذه قد لحقتني ' تقطعني عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يافوم، فهؤلاء الأخيار بكوا وجلا أن تقطمهم عن رسول الله صلى الله عليهوسلم شربة

<sup>(</sup>۱) حديث يدخل صعاليك المهاجر بن قبل أغنيائهم الجنة بخمسائة عام: الترمذي وحسنه وابن ماجه من حديث أبي سعيد بلفظ فقراء مكان صعاليك ولهماوللنسائد في الكبرى من حديث أبي هريرة يدخل المقراء الجنة ـ الحديث : ولمسلم من حديث عبدالله بن عمر ان فقراء المهاجر بن يسقون الاغنياء الى الجنة بأربعين خريفا

<sup>(</sup>٢) حديث بدخل فقرا، المؤمنين الجنة قبل أغنياتهم فيشمتمون ويأكاون ـ الحديث : لمأرله أصلا (٣) حديث ان بعض الصحابة عطش فاستسق فأنى بشربة ما، وعسل ـ الحديث : في دفع النبي صلى الله عليه وسلم الدنيا عن نفسه وقوله اليك عنى ـ الحديث : البزار والحاكم من حديث زيد بن أرقم قال كناعند أبي بكر فدعا بشراب فأنى بماء وعسل ـ الحديث : قال الحاكم صحيح الاسنادقلت بل ضعيف وقد تقدم قبل هذا في هذا الكتاب

من حلال ، و يحك أنت في أنواع من النعم والشهوات ، من مكاسب السحت والشبهات لا تخشى الانقطاع! أف لك ، ما أعظم جهلك . ويحك ، فإن تخلفت في القيامة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، محمد المصطنى ، لتنظرن إلى أهوال جزعت منها الملائكة والأنبياء .ولئن قصرت عن السباق ، فليطولن عليك اللحاق، ولئن أردت الكثرة، لتصيرن إلى حساب عسير . ولئن لم تقنع بالقليل ، لتصيرن إلى وقوف طويل ، وصراخ وعويل . ولئن رضيت بأحوال المتخلفين، لتقطعن عن أصحاب اليمين، وعن رسول رب العالمين، ولتبطئن عن نعيم المتنعمين. ولئن خالفت أحوال المتقين ، لتكو نن من المحتبسين في أهوال يوم الدين . فتــ دبر ويحك ما سمعت . وبعد فإن زعمت أنك في مثال خيار السلف ، قنع بالقليل، زاهد في الحلال، بذول لمالك، مؤثر على نفسك، لا تخشى الفقر، ولا تدخر شيئًا لغدك ، مبغض للتكاثر والغني ، راض بالفقر والبلا ، فرحبالقلة والمسكنة ، مسروربالذل والضمة ، كاره للماو والرفعة ، قوى في أمرك ، لا يتغير عن الرشد قلبك ، قــد حاسبت نفسك في الله ، وأحكمت أمورك كلها على ماوافق رضوان الله ، ولن توقف في المسألة ، ولن يحاسب مثلك من المتقين ، و إعاتجمع المال الحلال للبذل في سبيل الله ،و يحك أيها المغرور، فتدبر الأمر، وأممن النظر أما علمت أن ترك الاشتغال بالمال، وفراغ القلب للذكر ، والتذكر ، والتذكار ، والفكر ، والاعتبار ، أسلم للدن ، وأيسر للحساب ،وأخف للمسألة ، وآمن من روعات القيامة ، وأجزل للثواب ، وأعلى لقدرك عند الله أصمافا ؟ بلغنا عن بعض الصحابة أنه قال، لوأن رجلا في حجره دنا نير بعطيها، والآخر بذكر الله ، لـكان الذاكر أفضل. وسئل بعض أهل العلم ، عن الرجل يجمع المال لأعمال البر ، قال تركه أبرَّ به و بلننا أن بعض خيار التابعين ، سئل عن رجلين ، أحدهاطلب الدنيا حلالافأصابها، فوصل بها رحمه ، وقدم لنفســـه . وأما الآخر فإنه جانبها فلم يطلبها ولم يتناولهـــا . فأيهما أفضل ، قال لعبد والله ما بينهما . الذي جانبها أفضل كما بين مشارق الأرض ومغاربها

و بحك . فهذا الفضل لك بترك الدنيا على من طلبها ولك فى العاجل إن تركت الأشتغال بالمال ، أن ذلك أروح لبدنك ، وأقل لتعبك ، وأنع لعيشك ، وأرضى لبالك ، وأقل لعمومك . فما عذرك في جمع المال ، وأنت يترك المال أفضل من طلب المال لأعمال البر؟

نعم : وشغلك بذكر الله أفضل من بذل المال في سبيل الله ، فاجتمع لك راحة العاجل، مع السلامة والفضل في الآجل . وبعد، فاوكان في جمع المال فضل عظيم ، لوجب عليك في مكارم الأخلاق أن تتأسى بنبيك. إذ هداك الله به، وترضى ما اختاره لنفسه من مجانبة الدنيا ويحك ، تدبر ما سمعت ، وكن على يقين أن السعادة والفوز في مجانبة الدنيا ، فسرمع لواء المصطفى ، سابقا إلى جنة المأوى ، فإنه بلفنا أن رسول الله صلى الله عليه وسملم (١٠)قال « سَادَاتُ الْمُؤْمِنِينَ فِي الجُنَّةِ مَنْ إِذَا تَغَدَّى لَمْ يَجِدْ عَشَاءٍ و إِذَا امْنَتَقَرَضَ لَمْ يَجِدْ قَرْضًا وَلَيْسَ لَهُ فَضْلُ كَيْمُورَةٍ إِلاَّ مَا يُورَارِيهِ وَلَمْ يَقْدِرْ عَلَى أَنْ يَكْتَسِبَ مَا يُغْنِيهِ يُفْسِي مَعَ ذَلِكَ وَ يُصْبِحُ رَاضِياً عَنْ رَ بِّهِ »( فَأُولَٰتِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْهَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبييِّنَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسَّنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ('') : ألا ياأَخي ، متى جمعت هذا المال بُعد هذا البيان ، فإنك مبطرفيها ادعيت أنك للبر والفضل تجمعه . لا ، ولكنك خوفا من الفقر تجمعه، وللتنعم ،والزينة ، والتكاثر ، والفخر ، والملو ، والرياء ،والسمعة ، والتعظم والتُّكُرمة تجمعه ، ثم ترعم أنك لأعمال البرتجمع المال ، ويحك ، راقب الله واستحى من دعوالة أيها المغرور . ويحك، إن كنت مفتونا بحب المال والدنيا، فكن مقرا أن الفضل والخير في الرضا بالبلغة ، ومجانبة الفضول · نعم : وكن عند جمع المال ، زرياعلى نفسك ممتر فا بإساءتك، و حلامن الحساب. فذلك أنجي لك، و أقرب إلى الفضل من طلب الحجيج لجمع المال إخوانى: اعلموا أن دهم الصحامة كان الحلال فيه موجوداً ، وكانوا مع ذلك من أورع الناس وأزهدهم في المباح لهم ، ونحن في دهر الحلال فيه مفقود ، وكيف لنامن الحلال مبلغ القوت وستر العورة فأماجم المال في دهرنا ، فأعاذنا الله وإياكم منه

وبعد، فأين لنابمثل "تقوى الصحابة وورعهم، ومثل زهدهم واحتياطهم. وأين لنا مثل ضمائرهم وحسن ثياتهم. دهينا ورب السماء بأدواء النفوس وأهوائها، وعن قريب يكون

<sup>(</sup>١) حديث سادات المؤمنين في الجنة من اداتغدى لم يجد عشاء ــ الحديث : عزاه صاحب مسند الفردوس للطبر الى من رواية أبى عازم عن أبي هريرة مختصرا بلفظ ساءة الففراء في اللجنة ــ الحديث : ولمأره في معاجم الطبراني

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٩

الورود. فياسعادة المخفين يوم النشور، وحزن طويل لأهل التكاثر والتخاليط، وقد نصحت لكم إن قبلتم ، والقاباون لهذا قليل ، وفقنا الله و إياكم لكل خير برحمته آمين

هذا آخر كلامه ، وفيه كفامه في إظهار فضل الفقر على الغني ، ولامن بد عليه . ويشهد لذلك جميع الأخبار التيأوردناها في كتاب ذم الدنيا.وفي كتاب الفقر والزهد. ويشهدله أيضا ماروى عَنْ أَبِي أَمَامَةُ البَّاهِلِي (١) أَنْ تُملِّبةُ بن حاطب قال، يارسول الله، ادع الله أَذْير زقني مالا. قال « يَاتَمْلَبَةُ قَلَيْلُ تُؤدِّى شُكْرَةُ خَيْرٌ منْ كَثِيرِ لاَ تُطيقُهُ » قال بارسول الله ، ادع الله أَن يرزتني مالا . قال ﴿ يَاتَمْلَبُهُ أَمَالَكَ فَيَّ أَسْوَةٌ أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِثْلَ نَبِي الله تَعَالَى أَمَا وَ لَّذِي نَفْسِي مِيدِهِ لَو شَنْتُ أَنْ تَسِيرَ مَعِي الْجِبَالُ ذَهْبًا وَ فِضَّةً كَسَارَت ، قال والذي بمثك بالحق نبيا، لئن دعوت الله أن يرزقني مالا ، لأعطين ، كل ذي حق حقه ، ولا فعلن ولأفعلن . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « اللَّهُمَّ ارْزُق ثَمْلَبَة مَالاً » فاتخذغنما ، فنمت كما ينمو الدود، فضاقت عليه المدينة، فتنحى عنها، فنزل واديا من أوديتها، حتى جعل يصلى الظهر والعصر في الجماعة ، ويدع ماسواهما · ثم نمت وكثرت ، فتنحى ، حتى نرك الجماعة إلا الجمعة وهي تنمو كما ينمو الدود ، حتى ترك الجمعة ، وطفق يلقى الركبان يوم الجمعة، فيسألهم عن الأخبار في المدينة · وسأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عنه ، فقال « مَافَعَلَ ثَمْلَبَةٌ مِنْ حَاطَبِ ؟ ، فقيل يارسول الله، اتخذعُما ، فضاقت عليه المدينة . وأخبر بأمره كله فقال «يَاوَ ْبِحَ ثَعْلَبَةً يَاقَ "يَحَ تَعْلَبَةً يَاقَ "يَحَ تَعْلَبَةً ، قال وأنزل الله تعالى (خُذْ مِنْ أَمْوَا لِهِمْ صَدَقَةً تَطَهَّرُهُمْ وَ يُزَكِّهِمْ بِهَا وصَلِّ عَلَبْهُمْ إِنَّ صَلاَّ تَكَ سَكَنْ لَهُمْ (١١) وأنزل الله تعالى فرائض الصدقة فبعث رسول الله صلى الله عليه وسلم رجلا من جهينة ، ورجلا من بني سليم على الصدقة . وكتب لهما كتابا بأخذ الصدقة ، وأمرهما أن يخرجا فيأخذا الصدقة من المسلمين . وقال \* مُرًّا بِتَعْلَبَةً بْنِ حَاطِبٍ ؛ وَ بِفُلاَنٍ » رجل من بنى سليم « وَخُذَا صَدَقَاتَهمَا » فخرجا حتى أتيا ثملبة ، فسألاه الصدقة، وأقرآه كتابرسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال ماهذه إلاّ جزية،

<sup>(</sup>١) حديث أبى أمامة أن تعلبة بن حاطب قال يارسول الله ادع الله أن يرزقني مالاقال با تعلبة قليل تؤدى شكره ِ خير من كثير لا تطبيقه \_ إلحديث : بطوله الطبراني بسند ضعيف ،

<sup>(</sup>١) التوبة : ١٣٠ و

ماهذه إلاجزية، ماهذه إلاأخت الجزية ،انطلقا حتى تفرغا ثم تمودا إلى فانطلقا نحو السليمي، فسمع بهما ، فقام إلى خيار أسنان إبله ، فعزلها للصدقة ، ثم استقبلهما بها . فلما رأوها ، قالوا لا بجب عليك ذلك : و ما نريد نأخذهذامنك قال بلي خذوها ، نفسي مهاطيبة ، و إعامي لتأخذوها . فلما فرغا من صدقاتهما ، رجعاحتي من ا بثعلبة ،فسألاه الصدقة ،فقال أروني كتابكا. فنظر فيه ، فقال هذه أخت الجزية : انطلقاحتي أرى رأ بي . فانطلقا حتى أتياالنبي صلى الله عليه وسلم فلما رأهما قال م يَاوَيْكُمَ تَعْلَبَهَ » قبل أن يكلماه ، ودعا للسليمي . فأخبراه بالذي صنع تعلبة ، وبالذي صنع السليمي . فأنزل الله تعالى في ثعلبة ﴿ وَمِنْهُمْ مَن ۚ عَاهَدَ اللهَ لِئِنْ آتَانَا مِن ۚ فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُو نَنَّ مِنَ الصَّالِخِينَ \* فَلَمَّا آتَاهُم مِن فَضْلِهِ بَخِلُوابهِ وَتَوَلَّو اوَهُم مُعْرِضُونَ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُو مِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَأْخُلَفُوا اللهَ مَاوَعَدُوهُ وَ عَاكَانُوا يَكْذِبُونَ (١٠) وعند رسول الله صلى الله عليه وسلم رجل من أفارب تعلبة ، فسمع مأأنزل الله فيه ، فخرج حتى أتى ثعلبة ، فقال لاأم لك ياثعلبة ، قد أنزل الله فيك كذا وكذا . فخرج ثعلبة حتى أتى النبي صلى الله عليه وسلم ، فسأله أن يقبل منه صدقته ، فقال « إِنَّ اللهَ مَنَعَني أَنْ أَ قَبَلَ مِنْكَ، صَدَقَتُكَ ﴾ فجعل يحثو التراب على رأسه وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « هَذَا عَمَلُكَ أُمَرْ ُتَكَ ۚ فَلَمْ ۚ تُطِعْنِي » فلما أبي أن يقبل منه شيئا ، رجع إلى منزله . فلما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم ، جاء بها إلى أبي بكر الصديق رضي الله عنه ، فأبي أن يقبلها منه . وجاء بها إلى عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، فأبي أن يقبلها منه . و تو في ثملية بعد في خلافة عمَّان، فهذا طغيان المـال وشؤمه ، وقد عرفته من هذا الحديث · ولأجل بركة الفقر وشؤم الغني، آثر رسول الله صلى الله عليه وسلم الفقر لنفسه ولأهل بيته، حتى روى عن عمران. ابن حصيرت رضي الله عنه أنه قال ،كانت لى من رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' منزلة وجاه، فقال ﴿ يَاعْمُرُ انُ إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا مَنْزُ لَةً وَجَاهَا ۖ فَهَلْ لَكَ فِي عَيَادَةِ فَأَطِمَةً بَنْتِ رَسُولِ اللَّهِ

<sup>(</sup>۱) حديث عمر ان بن حصين كانت لى من رسول الله صلى الله عليه وسلم منزلة وجاه فقال فهل لك فى عيادة على الله عليه وسلم سالحديث : بطوله وفيه لفدز وجك سيدافى الدنيا سيدا فى الآحرة لمأجده من جديث عمر ان ولأحمد والطبرانى من حديث معقل بن يسار وضأت

<sup>(1) (</sup>beis: 04 , 14 , 14

صَلَّى الله عَلَيه وَسَلَم ، فقلت نم ، بأي أنت وأي بارسول الله . فقام وقت معه ، حتى وقفت بباب منزل فاطمة ، فقرع الباب وقال و السَّلاَمُ عَلَيْكُم الْوَخُلُ ؟ » فقالت ادخل بارسول الله ، فقال « عُمْران مُن مُحَسَيْن » وقالت والذي بعثك بالحق نبيا ، ماعلى إلا عباءة ، فقال و اصنّبي بها هَكَذَا وَهَكَذَا ، وأشار يعده . فقالت هذا جسدى فقد واريته ، فكيف برأمي ؟ فألق إليها ملاءة كانت عليه خلقة فقال « شدًى بها عَلَيْك يا بِلْتَاهُ كَيْف فقال « السَّلام عَلَيْك يا بِلْتَاهُ كَيْف فقال « السَّلام عَلَيْك يا بِلْتَاهُ كَيْف أَصْبَعْت ؟ » قالت أصبحت والله وجعة ، وزاد في وجعا على مابي أنى لست أفدر على طمام أن كنه ، فقد أجهد في الجوع . فبكي رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال و لا تَجْزَعي يا بِفْتَاهُ وَلَيْ الله مِنْك وَلَوْ سَأَلْت وَبَى لأَحْمَى الله عَلى الله على منكبها ، وقال لها و أبشري فوالله وَلكني آثَرْت الآخرة في الله على الله على منكبها ، وقال لها و أبشري فوالله وَلكني آثَرْت الآخرة في الله على الله على منكبها ، وقال لها و أبشري فوالله وَلكني آثَرُت الآخرة في الله على الله على منكبها ، وقال لها و أبشري فوالله عقال « آسية أبساء عالم و الله على منكبها ، وقال لها و أبشري فوالله وقاله و المناه على منكبها ، وقال الها و أبشري فوالله وقاله واله والله و

فانظر الآن إلى حال فاطمة رضى الله عنها ،وهى بطنعة من وسول الله صلى الله عليه وسلم كيف آبرت الفقر ، وتركت المال ، ومن راقب أحوال الأنبياء والأولياء وأقوالهم ، وما ورد من أخبارهم وآثارهم ، لم يشك في أن فقد المال أفضل من وجوده ، وإن صرف إلى الخيرات ، إذ أقل مافيه مع أداء الحقوق ، والتوقى من الشبهات ، والصرف إلى الخيرات الشخال الهم بإصلاحه ، وانصرافه عن ذكر الله ، إذلاذكر إلامع الفراغ ، ولافر اغ مع شغل المال وقد ووى عن جربر ، عن ليث قال ، صحب رجل عيسى بن مريم عليه السلام ، فقال أكون ممك وأصبك . فانطلقا ، فانتهيا إلى شط نهر ، فجلسا يتغديان ، ومعهما ثلاثة أدغفة فأكلا رفيفين ، وبقى رفيف ثالث . فقام عيسى عليه السلام إلى النهر ، فعمر ب ، ثم رجع فقال رفيفين ، وبقى رفيف ثالث . فقام عيسى عليه السلام إلى النهر ، فعمر ب ، ثم رجع

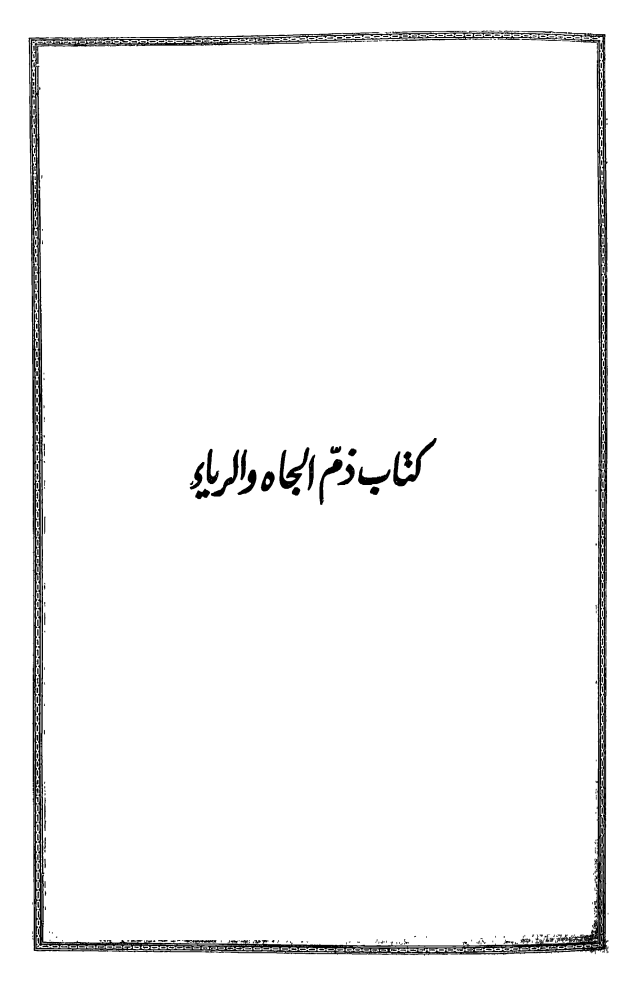
لألنبي صلى الله عليه وسلم ذات يوم فقال هلك فى فاطمة تعودها ــ الحديث : وفيه أماترضين النبي المحديث الماتوضين الأنزوجتك أقدم أمتى سلما وأكثرهم علما وأعظمهم حلما واسنادة صحيح.

هَلِم يجد الرغيف . فقال للرجل ، من أخذ الرغيف ؟ فقال لاأدرى . قال فالطلق و معه صاحبه ورأى ظبية و معها خشفان لها ، قال فدعا أحدها فأتاه ، فذبحه ، فاشتوى منه ، فأكل هو وذاك الرجل ، ثم قال للخشف قم بإذن الله ، فقام فذهب . فقال المرجل أسألك بالذى أراك هذه الآية ، ثمن أخذ الرغيف ؟ فقال لاأدرى . ثم انتهيا إلى وادى ماه ، فأخذ عيسى يبد ظر بحل ، فشيا على الماء ، فلما جاوزا قال له ، أسألك بالذى أراك هذه الآية ، من أخذ الرغيف؟ فقال لاأدرى . فانتهيا إلى مفازة ، فجلسا ، فأخذ عيسى عليه السلام يجمع ترابا وكئيا ، ثم قال ، كن ذهبا بإذن الله تعالى ، فصار ذهبا . فقسمه ثلاثة أثلاث ، ثم قال ؟ ثلث لى ، وثلث لك ، وثلث لن أخذ الرغيف . فقال أنا الذى أخذت الرغيف . فقال كله لك . وفارقه عيسى عليه السلام ، فانتهى إليه رجلان فى المفازة ، ومعه المال ، فأرادا أن يأخذاه منه ويقتلاه . فقال الذى بعث ، لأى شيء أقاسم هولاء هذا المال ؟ لكنى أضع فى هذا الطعام سما فأتنا ماد و تلك المال وحدى . قال فعل . وقال ذائك الرجلان ، لأى شيء نجمل لهذا ثلث فأتنهما ، وأكذ البها قتلاه ، وأكلا ؟ ولكن إذا رجم قتلناه ، واقتسمنا المال بيننا . قال فاما رجع إليها قتلاه ، وأكلا الطعسام فاتا ، فبق ذلك المال فى المفازة ، وأولئك الثلاثة عنده قتلى . فر بهم عيسى عليه السلام على تلك الحالة ، فقال لأصحابه ، هذه فاحذروها عليه السلام على تلك الحالة ، فقال لأصحابه ، هذه فاحذروها

وحكى أن ذا القرنين أتى على أمة من الأمم، ليس بأيديهم شىء مما يستمتع به الناس من دنياهم ، قد احتفر وا قبورا ، فإذا أصبحوا تعهد واتلك القبور ، وكنسوها، وصلواعندها وأرعوا البقل كما ترعى البهائم . وقد قيض لهم فى ذلك معايش من نبات الأرض . وأرسل ذو القرنين إلى ملكهم ، فقال له أجب ذا القرنين . فقال مالى إليه حاجة فإن كان له حاجة فليأتنى . فقال ذو القرنين يصدق . فأقبل إليه ذو القرنين ، وقال له ، أرسلت إليك لتأتينى فأبيت فها أنا قد جئت . فقال لو كان لى إليك حاجة لأتيتك . فقال له ذو القرنين ، مالى أراكم على حالة لم أراحدا من الأمم عليها ؟ قال وماذاك ؟ قال ليس لكم دنيا ولا شىء ، أفلا اتخذتم الذهب والفضة فاستمتمتم بهما ؟ قالوا إنحا كرهناهما ، لأن أحدا لم يعط منهما شيئا إلا تاقت نفسه ودعته إلى ما هو أفضل منه . فقال مابالكم قد احتفرتم قبورا ، فإذا أصبحتم

تماهد تموها ، فكنستموها ، وصليتم عندها قالواأردنا إذا نظرنا إليها وأملنا الدنيا ، منعتنا قبورنا من الأمل. قال وأراكم لاطعام لمكم إلا البقل من الأرض. أفلا اتخذتم البهائم من الأنمام، فاحتلبتموها، وركبتموها، فاستمتعتم بها، قالواكرهنا أن نجعل بطوننا قبورالها ورأيناً في نبات الأرض بلاغا . وإنما يكني ابن آدم أدبي الميش من الطمام وأيماما جاوز الحنك من الطمام لم نجد له طعما ، كائنا ما كان من الطعام. ثم بسط ملك تلك الأرض يده خلف ذي القرنين ، فتناول جمجمة ، فقال ياذا القرنين ، أتدري من هذا ؟ قال لا،ومنهو؟ قال ملك من ماوك الأرض ، أعطاه الله سلطانا على أهل الأرض ، فنشم ، وظلم ، وعتا. فاما رأى الله سبحانه ذلك منه ، حسمه بالموت ، فصار كالحجر الملقى . وقد أحصى الله عليه عمله حتى يجزيه به في آخرته . ثم تناول جمعمة أخرى بالية ، فقال ياذا القرنين ، هل تدرى من هذا ؟ قال لا أُدرى ، ومن هو ؟ قال هذا ملك ملكه الله بعده ، قد كان يرى ما يصنع الذي قبله بالناس من الغشم ، والظلم ، والتجبر ، فتواضع وخشع لله عز وجل، وأمر بالعدل في أهل مملسكته ، فصاركما ترى ، فسد أحصى الله عليه عمله ، حتى يجزيه به في آخرته . ثم أهوى إلى جمعِمة ذي القرنين فقال، وهذه الجمعِمة قدكانت كهذين .فانظر ياذا القرنين ماأنت صانع فقال له ذو الفرنين ، هل لك في صحبتي ، فأتخذك أخا ، ووزيرا ، وشريكا فيها آتاني الله من هذا المال؟ قال ما أصلح أنا وأنت في مكان ، ولا أن نكون جميعاً . قال ذو القرنين ولم ؟ قال من أجل أن الناس كلهم لك عدو ، ولى صديق . قال ولم ؟ قال يعادو نك لما في يديك من الملك والمال والدنيا، ولا أجد أحدا يعاديني لرفضي لذلك، ولما عندي من الحاجة وقلة الشيء. قال فانصرف عنه ذو القرنين متعجبا منه ، ومتعظابه . فهذه الحكايات تدلك على آفات الغني مع ما قد مناه من قبل ، وبالله التوفيق

تم كتاب ذم المال والبخل محمد الله تعالى وعونه ، ويليه كتاب ذم الجاه و الرياء



### كناب ذم الجاه والرماء

وهو الكتاب النامن من ربع المهلكات من كتاب إحياء علوم الدين

#### مسسم الدارجن الرحيم

الحمد الله علام النيوب ، المطلع على سرائر القادب ، المتجاوز عن كبائر الذنوب ، العالم ها تجنه الضائر من خفايا العيوب ، البصير بسرائر النيات ، و خفايا الطويات ، الذى لا يقبل من الأعمال إلا ما كل ووق ، وخلص عن شوائب الرياء والشرك وصفا ، فإنه المنفرد في الأعمال إلا ما كل وقى الأغنياء عن الشرك ، والصلاة والسلام على محمد وآله وأصابه فللمراين من الخيانة والإفك ، وسلم تسلياً كثيراً

المنابعة: فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « إِنَّ أَخُوفَ مَا أَخَافُ عَلَى أُمَّي السَّخْرَة السَّمَا السَّمَا وَالشَّهُ وَالشَّهُ وَالشَّهُ وَالشَّهُ وَالشَّهُ وَالشَّهُ السَّوْدَاء عَلَى الصَّخْرَة الصَّمَاء المَّهُ السَّمْ وَ السَّمَاء السَّمَ العَلَا المَاء والعباد والعباد والعباد والعباد والعباد عن الشهروان عن ساق الجد لساوك سبيل الآخرة الإم مهما قهروا أنفسهم، وجاهدوها، وفظهوها عن الشهوات الحوارث وصانوها عن الشهات وحملوها بالقهر على أصناف العبادات عجزت تفوسهم عن الطمع في المعاصى الظاهرة الواقعة على الجوارث وظلمت الاستراحة إلى النظاهر بالناس المناف العباد الته وتوصلت إلى النظاهر بالناس الطاعة وتوصلت إلى المناف العباد والعمل والعمل والعمل والعمل عن الوقار والتعظيم المنارعت إلى إظهار الطاعة وتوصلت إلى الملاع الخالق الوقار والتعظيم المناس عمد الناس المولم تقنع بحمد الله وحده الملاع الخالق وفرحت محمد الناس المولم تقنع بحمد الله وحده الملاع الخالق المواحد الخالق المواحد المناس عمد الله وحده الملاع الخالق المواحد الخالق المواحد المهارة المناس المؤلم الملاع الخالق المواحد المناس المناس المؤلم الملاع الخالق المؤلم الملاع الخالق المؤلم الملاع الخالق المؤلم الملاع الخالق المؤلم الملاع الماس المؤلم الملاء الماس المؤلم الماس المؤلم الملاء الماس المؤلم المؤل

<sup>﴿</sup> كُتَابِدُم الجاه والرياء ﴾

<sup>( 1 )</sup> حديث إن أخوف ما أخاف على أمنى الرياء والشهوة الحقية؛ أبن ماجه والحاكم من حديث الدين أوس وقالا الشرك بدل الرياء وفسراه بالرياء قال الحاكم حيح الاسناد قلت بهل ضعيقه وهو عنه الرياء قال الحاكم عبد الاسناد قلت بهل ضعيقه وهو عنه الرياء في الزهد ومن طريقه عند البهق في الشعب بلفظ المصنف

وعلمت أمهم إذا عرفوا تركه الشهوات ، وتوقيه الشبهات ، ونحمله مشاق العبادات، أطلقوا ألسنتهم بالمدح والثناء ، وبالغوا في التقريظ والإطراء . ونظروا إليه بمين التوقيروالاحترام وتبركوا بمشاهدته ولقائه ، ورغبوا في بركة دعائه ، وحرصوا على اتباع رأيه ، وفاتحوه بالخدمة والسلام، وأكرموه في المحافل غاية الإكرام، وساعوه في البيع والمعاملات، وقدموه في الجالس، وآثروه بالمطاعم والملابس، وتصاغروا له متواضمين، وانقادوا له في أغراضه موقرين . فأصابت النفس في ذلك لذة هي أعظم اللذات ، وشهوة هي أغلب الشهوات، فاستحقرت فيــه ترك المعاصى والهفوات؛ واستلانت خشونة المواظبــة على العبادات، لإدراكها في الباطن لذة اللذات، وشهوة الشهوات . فهو يظن أن حياته بالله وبعبادته المرضية ، وإنما حياته بهذه الشهوة الخفية ، التي تعمي عن دركهاالمقول النافذة الةوية . ويرى أنه مخلص في طاعة الله ، ومجتنب لمحارم الله ، والنفس قداً بطنت هذه الشهوة تزيينا للعباد، وتصنماللخلق، وفرحا بمانالت من المـنزلة والوقار، وأحبطت بذلك ثواب الطاعات وأجود الأعمال ، وقدأ ثبتت اسمه في جريدة المنافقين، وهو يظن أنه عندالله من المقربين. وهذه مكيدة للنفس لا يسلم منها إلا الصديقون، ومهواة لا يرقى منها إلا المقربون ولذلك قيل . آخر ما يخرج من رءوس الصديقين حب الرياسة • وإذا كان الرياء هو الداء الدفين ، الذي هو أعظم شبكة للشياطين ، وجب شرح القول في سببه ، وحقيقته، ودرجاته وأقسامه، وطرق معالجته، والحذر منه ويتضم الغرض منه في ترتيب الكتاب على شطرين: الشطر الأول: في حب الجاه والشهرة. وفيه بيان ذم الشهرة، وبيان فضيلة الخول، وبيان ذم الجاه ، وبيان معنى الجاه وحقيقته ، وبيان السبب في كونه محبوبا أشد من حب المال، وبيان أن الجاء كمال وهميّ وليس بكال حقيقيّ ، وبيان ما مجمد منجب الجاء ومايذم وبيان السبب في حب المسدح والثناء وكراهية الذم ، وبيان الملاج فى حب الجاه ، وبيان علاج حب المدح ، وبيان علائج كراهة الذم ، وبيان اختلاف آحوال الناس في المدحو الذم فهي اثنا عشر فصلا ، منها تنشأ معاني الرياء، فلابد من تقديمها ، وَاللَّهُ المُوفِقِ اللَّهُ وَابِ بِلطَّفِهِ وَمَنْهُ وَكُرِّمُهُ .

#### بسيبان دم الشهرة وانتشار الصيت

<sup>(</sup> ١ ) حديث أنس حسب امرئ من الشر إلامن عصمه أن يشير الناس إليه بالأصابع في دينه و دنياه : البيهق في الشعب بسند ضعيف

الله عديث جابر محسب امرى من الشور الحديث: مثله وزاد في آخره ان لا ينظر الى صوركم الحديث: هو غير معروف من حديث جابر معروف من حديث أبي هريرة رواه الطبراني في الاوسطواليه في الشعب بسند ضعيف مقتصرين على أوله ورواه مسلم مقتصرا على الزيادة التي في آخره وروى الطبراني واليه في في في في في الشعب أوله من حديث ابن عمر بلغظم هيلالي الربحل وفيسر دينه بالسيدمة ودنيام في تاريخ الغرباء من حديث ابن عمر بلغظم هيلالي الربحل وفيسر دينه بالسيدمة ودنيام في المنسق واستادها ضعف

وقال سليم بن حنظلة . بينا يحن حول أبى بن كعب عشى خلفه ، إذ رآه عمر ، فدلاه بالدرة · فقال انظر باأمير المؤمنين ما تصنع . فقال إن هذه ذلة للتابع ، وفتنة للمتبوع . وعن الحسن قال . خرج ابن مسعود يوما من منزله ، فاتبعه ناس ، فالتفت إليهم فقال : غلام تتبعونى ؟ فو الله لو تعلمون ما أغلق عليه بابى ، ما اتبعنى منكم رجلان . وقال الحسن . إن خفق النعال حول الرجال قلما تلبت عليه قلوب الحق . وخرج الحسن ذات يوم ، فاتبعه قوم ، فقال هل لكم من حاجة ؟ و إلا فيا عسى أن يبق هذا من قلب المؤمن

وروى أنرجلا صحب ابن محيريز في سفر . فامنا فارقه قال أوصنى . فقال إن استطعت أن تعرف ولا تعمل ولا تعمل ولا يعمى إليك ، وتسأل ولا تسأل فافعل . وخرج أيوب في سفر ، فشيمه ناس كثيرون . فقال لولا أنى أعلم أن الله يعلم من قلبي أنى لهنذا كاره ، في سفر ، فشيمه ناس كثيرون . فقال لولا أنى أعلم أن الله يعلم من قلبي أنى لهنذا كاره ، في المقت من الله عز وجل . وقال معمر : عاتبت أيوب على طول قيصه ، فقال إن فخشبت المقت من الله عز وجل ، وقال معمر : عاتبت أيوب على طول قيصه ، فقال إن الشهرة فيما مضى كانت في طوله ، وهي اليوم في تشميره . وقال بعضهم : كنت مع أبي قلابة، إذ دخل عليه رجل عليه أكسية · فقال اباكم وهذا الحار الناهق يشير به إلى طلب الشهرة .

وقال الثورى: كانوا يكرهون الشهرة من النباب الجيدة ، والثياب الرديئة ، إذ الأبصار تحتد إليهما جيعا . وقال رجل لبشر بن الحارث أوصنى ، فقال أخمل ذكرك ، وطبب مطعمك ، وكان حوشب يبسكى ويقول : بلغ اسمى مسجد الجامع . وقال بشر : ماأعرف رجلا أحب أن يعرف إلا ذهب دينه وافتضح . وقال أيضا: لا يجد حلاوة الآخرة رجل يحب أن يعرفه الناس . رحمة الله عليه وعليهم أجمعين

### سيان

#### فضيلة الخمول

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « رُبَّ أَشْعَتُ أَعْبُرَ ذِي طِمْرَ بِنْ لاَ يُؤْبَهُ لَهُ لَوُ أَقْسَمَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عليه وسلم لوَأَ قَسَمَ عَلَى اللهِ عَلْمَا عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ا

<sup>(</sup> ١ ) حديث ربأشعث أغرذى طمرين لايؤبه لهوأقسم على الله لأبره منهم البراه بن مالك: مسلم من حديث أد هريرة رساشعث مدفوع بالأبواب لوأقسم على الله لأبره : وللحاكم رساشعث أغردى طمرين

**<sup>\*</sup>**الطمر: الثوب الحلق

(١) ﴿ رُبُّ ذِي طَمْرَ بِنَ لاَ يُوْ بِهُ لَهُ لَوْ أَقْتَمَ عَلَى اللهِ لَا بُرَّهُ لَوْ قَالَ اللَّهُمَ إِلَى أَسْأَلُكُمْ الْمُنْقَالُهُ الْمُنْقَالُهُ وَقَالَ صَلَى الله عليه وسلم (١) و أَلاَ أَذُلُكُمْ عَلَى أَلَهُ لاَ بَرَّهُ وَأَهْلُ النَّارِ كُلُ مُتَكَبِرِ حَوَّاظٍ ﴿ وَقَالَ اللّهِ مَنْقَضَعْفَ لَوْ أَقْتَمَ عَلَى اللهِ لاَ يَرَّهُ وَأَهْلُ النَّارِ كُلُ مُتَكَبِرِ حَوَّاظٍ ﴿ وَقَالَ اللهِ هُرِيرَة وَقَالَ صَلَى الله عليه وسلم (١) ﴿ إِنَّ أَهْلُ النَّارِ كُلُ مُتَكَبِرِ حَوَّاظٍ ﴿ وَقَالَ أَنُوا مَلُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيه وسلم (١) ﴿ وَإِنَّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عليه وسلم (١) ﴿ وَإِنَّ مَنْ اللّهُ اللهُ ا

تنبو عنه أعين الناس لوأقسم على الله لأبره وقال صحيح الاسناد ولأبى نعيم فى الحلية من حديث أنس بسند ضعبف رب ذى طمرين لايؤبه لوأقسم على الله لأبره منهم البراء بن مالك وهو عند الحلم شحوه بهذه الزيادة وقال صحيح الاسناد قلت بل ضعيمه

( ٢ ) حديث ابن مسعود رب ذى طمرين لايؤبه له لو أقسم على الله لأبره لوقال اللهم الى أسالك الجنة لأعطاه الجنة ولم يعطه من الدنيا شيئا : ابن أبي الدنيا ومن طريقه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس بسند ضعيف

( ٢ ) حديث ألاأدلكم على أهل الجنة كل ضعيف مستضعف ما لحديث : متفق عليه من حديث حارثة بن و هب ( ٢ ) حديث أبي هريرة إن أهل الجنة كل أشعث أغيرذي طمرين لا يؤيه له الدين ادا استأذنوا على الامراء

لميؤذن لهم \_ الحديث :

﴿ ٤ ﴾ حديث أن من أمتى من لو أتى أحدكم فسأله دينارا لم يعطه اياه ـ الحديث: الطبر الى فى الأوسط من حديث وبان باسناد صحيح دون قوله ولوسأله الدنيا لم يعطه اياهاو مامنعها إماه لهمو انه عليه

( ٥ ) حديث معاذ بنجبل إن اليسير من لرياء شرك وان الله يحب الاتفياء الأخفياء \_ الحديث : الطبراني و و النبرق متروك و الحاكم و الفظله و قال محيم الاسناد قلت بل ضعيفه فيه عيسى بن عبد الرجمن و هو الزرق متروك

هِ الْجُواظِ : الْكَثْبُرِ اللَّحَمْ الْخَبَّالِ فَيُسْيَنَّهُ

وقال محمد بنسويد : قحط أهل المدينة ، وكان بهار جل صالح لا يؤيه له ، لازم السجد النبي صلى الله عليه وسلم ، فبينها هم في دعائهم ، إذ جاء هم رجل عليه طمر ان خلقان ، فصلى ركعتين أوجز فيهما ، ثم بسط يديه ، فقال يارب أقسمت عليك ، إلاأمطرت علينا الساعة . فلم يرديديه ، ولم يقطع دعاء ه ، حتى تفشت السماء بالغمام وأمطروا حتى صاح أهل المدينة من مخافة الفرق . فقال يارب إن كنت تعلم أنهم قدا كتفوا فارفع عمهم . وسكن . و تبع الرجل صاحبه الذي استسق يارب إن كنت تعلم أنهم قدا كتفوا فارفع عمهم . وسكن . و تبع الرجل صاحبه الذي استسق عتى عرف منزله ، ثم بكر عليه ، فضرج إليه ، فقال إلى أنيتك في حاجة ، فقال ماهى ؟ قال مختى عرف منزله ، ثم بكر عليه ، فضرج إليه ، فقال إلى أنيتك في حاجة ، فقال ماهى ؟ قال مختم بدعوة ! ثم قال سبحان الله ! أنت أنت و تسألئ أن أخصك بدعوة ! ثم قال ما الذي بلغك مارأيت ؟ قال العت الله فيما أمرني ونهاني ، فسألت الله فأعطاني .

وقال ان مسعود كونو اينا يع العلم، مصابيح الهدى، أحلاس البيوت، سرج الليل، جدد القلوب، خلقان الثياب، تعرفون في أهل السماء و محفون في أهل الأرض. وقال أبو مامة : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " " متقول الله تمالى إن أغبط أو ليا عى عبد مو من خفيف الحاذ " دُوحَظّ مِنْ صَلاَة أحسن عبادة وَرَبّ وَأَطَاعَهُ في السَّرِّ وَكَانَ عَامِضاً في النَّاسِ لا بُشَارُ إليه بِالأَصابِع دُوحَظ مِنْ صَلَا قال " عَجْلَت منبيّة من مَنبيّة من مَنبيّة من من وقل " عمر رضي الله عنهما : أحب عباد الله إلى الله وقل تراثه وقل تراثه وقل عبد الله من عمر رضي الله عنهما : أحب عباد الله إلى الله الفرباء . قيل ومن الغرباء ؟ قال الفارون بدينهم يجتمعون يوم القيامة إلى المسبح عليه السلام وقال الفضيل بن عياض : بلغني أن الله تعالى يقول في بعض ما يمن به على عبده: ألم أنع عليك ؟ ألم أسترك ؟ ألم أخمل ذكرك ؟ وكان الخليل بن أحمد يقول : اللم اجعلني عندك من أرفع خلقك ، واجعلني عند الناس من أوسط خلقك أرفع خلقك ، واجعلني عند الناس من أوسط خلقك وقال الثورى : وجدت قلبي بصلح عمدة والمدينة ، مع قوم غرباء ، أصحاب قوت وعناء ،

وقال إبراهيم بن أدهم: مافرت عيى يوما في الدنياقط الامرة ، بت ليلة في بعض مساجد قرى الشام ، وكان بى البطن ، فجر نى المؤذن برجلى حتى أخرجنى من المسجد. وقال الفضيل إن قدرت على أن لا تعرف فافعلى ، وما عليك أن لا تعرف ؟ وما غليك أن لا يكنى عليك ؟ وما غليك أن تكون مذموما عند الناس إذا كنت محمودًا عند الله تعالى .

<sup>(</sup>١) حديث أبى أمامة أن أغبط أوليائي عندى مؤ من حفيف الحاد - الحديث : الترمذى وا بنه ماجة باسنادين ضعفين \*خفيف الحاد : خفيف الظهر من العيال .

فهذه الآثارو الأخبار تعرفك مذمة الشهرة، وفضيلة الحمول. وإعاللطاوب بالشهرة وانتشار الصيت هو الجاه و المنزلة فى القلوب. وحب الجاه هو منشأ كل فساد فإن قلت فأى شهرة تزيد على شهرة الأنبياء، والخلفاء الراشدين، وأثمة العلماء. فكيف فاتهم فضيلة الحول؟ فاعلم أن المذموم طلب الشهرة. فأما وجودها من جهة الله سبحانه من غير تكلف من العبد فليس عذموم. نع : فيه فتنة على الضعفاء دون الأقوياء وهم كالغريق الضعيف، إذا كان معه جاعة من الغرق ، فالأولى به أن لا يعرفه أحد منهم ، فإنهم يتعلقون به ، فيضعف عنهم ، فيهلك معهم. وأما القوي ، فالأولى أن يعرفه الغرق ليتعلقوا به ، فينجيهم ويثاب على ذلك فيهلك معهم.

## بسيان دم حب الجاه

<sup>(</sup>١) حديث المال والجاء ينبتان النفاق \_ الحديث : تقدم في أول هذا الياب ولمأجدة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ماذئبان ضاريان أرسلا فح زريبة عنم ـ الحديث : تقدم أيضا هناك

<sup>(</sup> ٣ ) حديث انماهلاك الناس باتباع الهوى وحب الثناء المأره بهذا اللفظ وقد تقدم في العلم من حديث أنس ثلاث مهلكات شحمطاع وهوى متبع للحديث : ولأبي منصور الدياسى في مسند الفردوس من حديث ابن عباس بسند ضعيف حب الثناء من الناس بعمى و يصم

<sup>(</sup>١٦ القصف : ٩٨ (٢) هود : ١٥ - ١٦

## بسيان معنى الجاء وحقيقته

اعلم أن الجاه والمال هما ركناالدنيا . ومعنى المال ملك الأعيان المنتفع بها .ومعنى الجاه ملك القلوب المطلوب تعظيمها وطاعتها . وكما أن الغَني هو الذي علك الدراهم والدنانير ، أي يقدر عِلمهما ، ليتوصل مهما إلى الأغراض ، والمقاصد ، وقضاء الشهوات ، وسائر حظوظ النفس فكذلك ذو الجاه ، هو الذي يملك قلوب الناس ، أي يقدر على أن يتصرف فيها ، ليستعمل بواسطنها أربابها في أغراضه ومآربه . وكما أنه يكتسب الأموال بأنواع من الحرف والصناعات فكذلك يكتسب قلوب الخلق بأنواع من المعاملات . ولاتصير القلوب مسخرة إلا بالمعارف والاعتقادات . فكل من اعتقد القلب فيه وصفا من أوصاف الكمال ، انقاد له ، وتسخر له بحسب قوة اعتقاد القلب، و بحسب درجة ذلك الكمال عنده. وليس يشترط أن يكون الوصف كمالًا في نفسه ، بل يكني أن يكون كمالًا عنده وفي اعتقاده. وقد يعتقدماليس كمالًا " كمالا ، و نذعن قلبه للموصوف مه ، انقيادا ضروريا محسب اعتقاده . فإن انقياد القلُّب حال للقلب ، وأحو ال القلوب تابعة لاعتقادات القلوب وعلومها وتخيلاتها . وكما أن محب المال يطلب ملك الأرقاء والعبيد ، فطالب الجاه يطلب أن يسترق الأحرار ويستعبده ، وعلك رقابهم بملك قلوبهم . بل الرق الذي يطلبه صاحب الجاه أعظم ، لأن المالك علك السدقهر أ والعبد متآب بطبعه ، ولو خلى ورأيه انسل عن الطاعة . وصاحب الجاه يطلب الطاعة طوعاً ويبغى أن تكون له الأحرار عبيدا بالطبع والطوع، مع الفرحبالعبودية، والطاعةله فمايطلبه فوق مايطلبه مالك الرق بكثير . فإذاً معنى الجاه قيام المنزلة في قلوب الناس ،أي اعتقاد القلوب لنعت من نعوت الكمال فيه ، فبقدر مايعتقدون من كاله تدعن له قلوبهم. وبقدر إذعان القلوب تكون قدرته على القلوب و بقدرقدرته على القلوب بكون فرجه وحبه للجاه فهذاهو معنى الجاه وحقيقته ،وله نمرات ،كالمدح والإطراء. فإن المعتقدلل كمال لايسكت عن ذكر مايستقده ، فيثني عليه. وكالخدمة والإعامة ، فإنه لا يبخل ببذل نفسه في طاعته بِقَدَرٌ أَعْتَقَادَهُ ۚ فَيَكُونَ سَخَرَةَ لَهُ مِثْلُ العَبِدُ فِي أَغْرَاضُهُ ۚ وَكَالَا بِثَارَ ، وترك المنازعة ، والتعظيم والتوقير بالمفاتحة بالسلام ، وتسلم الصدر في المحافل ، والتقديم في جميع المقاصد ، فهذه آثار تصدر عن قيام الجاه في القلب . ومعنى قيام الجاه في القلب اشتمال القلوب على اعتقاد صفات الكمال في الشخص ، إما بعلم ، أو عبادة ، أو حسن خلق ، أو نسب، أو ولاية ، أو جبال في صورة ، أو قوة في بدن ، أو شيء مما يعتقده الناس كالا ، فإن هذه الأوصاف كلها تعظم محله في القلوب ، فتكون سببا لقيام الجاه ، والله تعالى أعلم

### بسيان

#### بيهي كون الجاه مجورياً بالطبع حي لا يخلو عنه قلب إلا بشديد المحاهدة

اعلم أن السبب الذي يقتضي كون الذهب والفضة وسائر أنواع الأموال محبوبا ، هو بعينه يقتضي كون الجاه محبوبا. بل يقتضي أن يكون أحب من المال ، كايقتضي أن يكون الذهب أحب من الفضة مهما تساويا في المقدار . وهو أنك تعلم أن الدراهم الدنا نير لاغرض فيأعيانهما ، إذلا تصلح لمطعم ، ولا مشرب ، ولا منكح ، ، ولا ملس ، وإعاهى والحصباء عثابة واحدة . ولكنهما محبوبان لأنهما وسيلة إلى جميع المحاب، وذريعة إلى قضاءالشهوات فَكَذَلُكُ الْجَاهُ ، لأَنْ مَعْنَى الْجَاهُ مَلْكُ القَلُوبِ . وَكَمَّا أَنْ مَلْكُ الذَّهْبِ وَالفَضَّةُ يَفْيِدُ قَـدَرَةً يتوصل الإنسان ما إلى سائر أغراضه ، فكذلك ملك قاوب الأحرار والقدرة على استسخار هايفيد قدرة على التوصل إلى جميع الأغراض فالاشتراك في السبب اقتضى الاشتراك في المحبة، وترجيح الجاه على المال اقتضى أن يكون الجاه أحب من المال. ولملك الجاه ترجيح على ملك المال من ثلاثة أوجه: الأول: أن النوصل بالجاه إلى المال أيسر من التوصل بالمال إلى الجاه. فالعالم أو الزاهد الذي تقررله جاه في القلوب، لوقصد اكتساب المال تيسرله · فإن أموال أرباب القلوب مسخرة للقاوب، ومبذولة لمن اعتقد فيه الكال. وأما الرجل الحسيس ، الذي لا يتصف بصفة كال ، إذا وجد كنزا ، ولم يكن له جاه يحفظ ماله ، وأراد أن يتوصل بالمال إلى الجاه لم يتيسر له . فإذًا الجاه آلة ووسيلة إلى للال . فمن ملك الجاه فقيد ملك المال . ومن ملك المال لم علك الجاه بكل حال وفلذلك صار الجاه أحب العالى بهنو أن المال معرض الباري والتلف، أن يسرق، وينصب، ويصم فيه

الملوك والظامة ، ويحتاج فيه إلى الحفظة ، والحراس ، والخزائن ، ويتطرق إليه أخطار كثيرة . وأما القاوب إذاملكت ، فلا تتمرض لهذه الآفات ، فهى على التحقيق خزائن عتيدة ، لا يقدر عليها السراق ، ولا تتناولها أيدى النهاب والغصاب . وأثبت الأموال العقار ، ولا يؤمن فيه الغصب والظلم ، ولا يستغنى عن المرافية والحفظ . وأما خزائن القاوب فهى محفوظة محروسة بأنفسها . والجاه في أمن وأمان من الغصب والسرقة فيها نعم : إنما تغصب القلوب بالتصريف ، وتقبيح الحال ، وتغيير الاعتقاد فيا صدق به من أوصاف الكال ، وذلك مما يهون دفعه ؟ ولا يتيسر على محاوله فعله

الثالث: أن ملك القاوب بسرى وينمى ويترابد، من غير حاجة إلى تعت ومقاساة ، فإن القاوب إذا أذعنت لشخص واعتقدت كاله ، بعلم أو عمل أوغيره ، أفصحت الألسنة لا القلب إذا أدعنت لشخص ما يعتقده لغيره ، ويقتنص ذلك القلب أيضاله . ولهذا المعنى يحت الطبع الصيت وانتشار الذكر ، لأزذلك إذا استطار في الأقطار اقتنص القاوب ، ودعاها إلى الإدعان والتعظيم ، فلا يزال يسرى من واحد إلى واحد ويترابد ، وليس له مردمة بأن وأما المال ، فن ملك منه شيئا فهو ما لكه ، ولا يقدر على استمائه إلا بتعب ومقاساة والجاه أبدا في النماء بنفسه ، ولا مرد لموقعه ، والمال واقف . ولهذا إذا عظم الجاه ، وانتشر الصيت ، وانطلقت الألسنة بالثناء ، استحقرت الأموال في مقاباته . فهذه مجامع الصيت ، وانطلقت الألسنة بالثناء ، استحقرت الأموال في مقاباته . فهذه مجامع الحيدات الجاه على المال ، وإذا فصلت كثرت وجوه الترجيح

فإن قلت: فالإشكال قائم في المال والجاه جميعاً ، فلا يذبني أن يحب الإنسان المال والجاه لعم: القدرالذي يتوصل به إلى جلب الملاذ و دنع المضار معلوم ، كالمحتاج إلى المابس والمسكن والمطعم ، أو كالمبتلي عمرض أو بعقوبة ، إذا كان لا يتوصل إلى دفع العقوية عن نفسه إلا عال أوجاه ، فحبه للمال والجاه معلوم ، إذ كل مالا يتوصل إلى المحبوب إلا به فهو محبوب ، وفي الطباع أمر عبيب وراء هذا ، وهو حب جع الأموال ، وكنر الكنونز ، وادخار الدخائر واستكفار الحزائن وراء جميع الحاجات ، حتى لو كان للعبد واديان من ذهب لا بتني لهما ثالتا وكذلك يجت الإيكان اتساع الجاه ، وانتشار العنيت إلى أقاصي البلاد التي يعلم قطعا أنه لا يطؤها ، ولا يشاهد أصابها ، ليعظموه أو ليبروه عال ،أو ليعينوه على غرض من أغراضه لا يطوها ، ولا يشاهد أصابها ، ليعظموه أو ليبروه عال ،أو ليعينوه على غرض من أغراضه

ومع اليأس من ذلك فإنه يلتذ به غاية الالتذاذ ؛ وحب ذلك ثابت فى الطبع ويكاد يظرف أن ذلك بهل ، فإنه حب لما لافائدة فيه لافى الدنيا ولا فى الآخرة .

فنقول: نعم هذا الحب لا تنفك عنه القاوب، وله سببان: أحدها جلى تدركه الكافة، والاخرخفى، وهو أعظم السببين، ولكنه أدقهما وأخفاها، وأبعدها عن أفهام الأذكياء فضلاعن الأغبياء وذاك لاستمداده من عرق خفي في النفس، وطبيعة مستكنة في الطبع، لا يكاديقف عليها إلا النواصون

فأما السبب الأول: فهو دفع ألم الخوف ، لأن الشفيق بسوء الظن مولع ، والإنسان وإن كان مكفيا في الحال ، فإنه طويل الأمل ، ويخطر بباله أن المال الذي فيه كفايته ربما يتلف ، فيحتاج إلى غيره . فإذا خطر ذلك بباله ، هاج الحوف من قلبه . ولا يدفع ألم الحوف الا الأ من الحاصل بوجود مال آخر ، يفزع إليه إن أصابت هذا المال جائحة . فهو أبدا لشفقته على نفسه وحبه للحياة ، يقدر طول الحياة ، ويقدر هجوم الحاجات، ويقدر إمكان تطرق الآفات إلى الأموال ، ويستشعر الحوف من ذلك ، فيطلب ما يدفع خوفه ، وهو كثرة المال ، حتى إن أصيب بطائفة من ماله استغنى بالآخر

وهذا خوف لا يوقف له على مقدار مخصوص من المال ، فلذلك لم يكن لمثله موقف إلى النه عليه وسلم ( ) « منه ومان لا يَشْبَعان من يملك جميع ما في الدنيا . ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ) « منه ومان لا يَشْبَعان منه وم العلم ومنه و المال المنزلة والجاه في قلوب الأباعد عن وطنه و بلده . فإنه لا يخلو عن تقدير سبب يزعجه عن الوطن ، أو يزعج أولئك عن أوطانهم إلى وطنه ، و يحتاج إلى الاستغانة بهم ومهما كانذلك ممكنا، ولم يكن احتياجه إليهم مستحيلا إحالة ظاهرة ، كان للنفس فرح ولذة بقيام الجاه في قلومهم المافيه من الأمن من هذا الحوف وأما السبب الثاني : وهو الأقوى ، أن الروح أمر رباني ، به وصفه الله تعالى ، إذ قال سبحانه ( و يَسْأَلُونك عَن الرقوح عن الرقوح من أمر ربي ( ) ومعني كونه ربانيا أنه من السبرار علوم المكاشفة ، ولارخصة في إظهاره ، ( ) إذ لم يظهره وسول الله صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>۱) حديث منهومان لايشمان الحديث: الطبراني من حديث أبي مسعود بسند ضعيف والبزار والطبراني فالأوسط من حديث ابن عباس بسند لين وقد تقدم

<sup>(</sup>٧) حديث انهصلي الله عليه وسلم لإيظهر سرال وج :البخارى من حديث ابن سعود وقد تقدم

No : الاعراد: ON

ولَـكُنك قبل معرفة ذلك ، نعلم أن للقلب ميـلا إلى صفات بهيمية ، كالأكل والوقاع ، وإلى صفات سبعية ، كالقتل والضرب والإبداء ، وإلى صفات شيطانية ، كالمكر والخديمة والإغواء ، وإلى صفات ربوبية ، كالكبر والمز والتجبر وطلب الاستعلاء . وذلك لأنه مركب من أصول مختلفة يطول شرحها وتفصيلها ، فهو لما فيه من الأمر الربائي يحب الربوبية بالطبع . ومعنى الربوبية التوحد بالكمال ، والتفرد بالوجود على سبيل الاستقلال . فصار الكمال من صفات الإِلْمية ، فصار محبوبا بالطبع للإنسان . والكمال بالتفرد بالوجود فإِن المشاركة في الوجود نقص لامحالة . فكمال الشمس في أنها موجودة وحدها ، فلوكان معها شمس أخرى لكان ذلك نقصا في حقها ، إذ لم تكن منفردة بكمال معني الشمسية . والمنفرد بالوجود هو الله تعالى ، إذ ليس معهموجود سواه، فإن ماسواه أثر من آثار قدرته لاقوام له بذاته ، بل هو قائم به . فلم يكنموجودا معه ،لأن المية توجبالمساواة في الرتبة والمساواة في الرتبة نقصان في الكمال . بل الكامل من لانظيرله في رتبته . وكما أن إشراق نور الشمس في أقطار الآفاق ليس نقصانا في الشمس ، بل هو منجملة كما لهما ،و إنما نقصان الشمس بوجود شمس أخرى تساويها في الرتبة ، مع الاستغناء عنها ، فكذلك وجود كل مافى المالم يرجع إلى إشراقأنوار القدرة ،فيكون تأبُّما ولا يكون متبعاً . فإذاً معنى الربوبيه التفرد بالوجود ، وهو الكمال . وكل إنسان فإنه بطبمه محب لأن يكون هوالمنفرد بالكمال ولذلك قال بعض مشايخ الصوفية: مامن إنسان إلا وفي باطنه ماصرح به فرعون من قوله (أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى (١) ولكنه ليس يجد له مجالاً . وهو كما قال . فإن العبودية قهر على النفسِ ، والربوبية محبوبة بالطبع. وذلك للنسبة الربانية التي أوماً إليها قوله تعالى ( قُل الرُّوحُ مُ مِنْ أَمْر رَبِّي (٢) ولكن لما محزت النفس عن درك منهى الكمال ، لم تسقط شهوتها للكمال ، فهي محبة للكمال، ومشتهية له ، وملتذة به لذاتيه لالمني آخر ورا. الكمال ،وكل موجود فهو محب لذاته ، ول كمال ذاته ، ومبغض للملاك الذي هو عدم ذاته ، أو عدم صفات الكمال من ذاته . . وإغا الكمال بعدأت يسلم النفو ديالوجود، في الاستميلاء على كل الموجودات، فإن أكل الكمال أن يكون وجود غيرك منك ، فإن لم يكن منك ١١٥٠ النازعات : ٢٣٠ الاسراء : ٨٥٠

فأن تكون مستوليا عليه. فصار الاستيلاء على الكل محبوبا بالطبع ، لأنه نوع كال . وكل موجود يعرف ذاته ، فإنه يحب ذاته ، ويحب كال ذاته ويلتذ به . إلا أن الاستيلاء على الشيء بالقدرة على التأثير فيه ، وعلى تغييره بحسب الإرادة ، وكونه مسخرا لك تردده كيف تشاء ، فأحب الإنسان أن يكون له استيلاء على كل الأشياء الموجودة معه . إلا أن الموجودات هنقسة إلى مالايقبل التغيير في نفسه ، كذات الله تعالى وصفاته ، وإلى ما يقبل التغيير ، ونكن لا يستولى عليه قدرة الخاق ، كالأفلاك ، والكواكب ، وملكوت السموات و نفوس الملائكة ، والجن ، والشياطين، وكالجبال ، والبحار ، وما يحت الجبال والبحار . وإلى ما يقبل التغيير بقدرة العبد ، كالأرض وأجزائها وما عليها من المعادن ، والنبات ، والحيوان ومن جلها قلوب الناس ، فإنها قابلة المتأثير والتغيير مثل أجساده وأجساد الحيوانات .

فإذاً انقسمت الموجودات إلى ما يقدر الإنسان على التصرف فيه ، كالأرضيات ، وإلى هالا يقدر عليه ، كذات الله تعالى ، والملائكة ، والسموات . أحب الإنسان أن يستولى على السيوات بالعلم ، والإحاطة ، والاطلاع على أسرارها ، فإن ذلك نوع استيلاء ، إذ المعلوم المحاط به كالداخل تحت العلم ، والعالم كالمستولى عليه . فلذلك أحب أن يعرف الله تعالى والملائكة ، والأفلاك ، والكواكب ، وجميع عبائب السموات ، وجميع عجائب البحار والجبال وغيرها ، لأن ذلك نوع استيلاء عليها ، والاستيلاء نوع كال . وهذا يضاهى استياق من عجز عن صنعة عجبية ، إلى معرفة طريق الصنعة فيها . كمن يعجز عن وضع الشطر نج فإنه قديشتهى أن يعرف اللعب به ، وأنه كيفوضع . وكمن يرى صنعة عجبية في الهندسة ، فإنه الشعبذة ، أوجر الثقيل أو غيره ، وهو مستشعر في نفسه بعض المحز والقصور عنه ، ولكنه يشتاق إلى معرفة كيفيته ، فهو متألم ببعض العجز ، متلذذ بكمال العلم إن علمه ولكنه يشتاق إلى معرفة كيفيته ، فهو متألم ببعض العجز ، متلذذ بكمال العلم إن علمه

وأما القسم الثانى: وهو الأرضيات التي يقدر الإنسان عليها ، فإنه يحب بالطبع أن يستولى عليها بالقدرة على النصرف فيها كيف يريد ، وهي قسمان : أجساد ، وأرواح

أما الأجساد، فهى الدراهم، والدنانير، والأمنعة، فيجب أن يتكون قادراعلها ، يفعل فيها ماشاء من الرفع، والوضع، والتسليم؛ والمنع، فإن ذلك قدرة، والقددة كالى، والسكماك من صفات الربوية، والربوية عبوبة بالطبع، فلذلك أحب الأموال و إن كان لا يحتاج إليها

فى ملبسه ومطعمه ، وفى شهوات نفسه . وكذلك طلب استرقاق العبيد ، واستعباد الأشخاص الأحرار ، ولو بالقهر والغلبة ، حتى يتصرف فى أجساده وأشخاصهم بالاستسخار ، وإن لم علك قلوبهم ، فإنها رعالم تعتقد كاله حتى يصير محبوبا لها ، ويقوم القهر منزلته فيها ، فإن الحشمة القهرية أيضا لذيذة لما فيهامن القدرة

القسم الثاني: نفوس الآدميين وقلوبهم، وهي أنفس ماعلي وجه الأرض. فهو يحب أن يكون له استيلاء وقدرة عليها ، لتكون مسخرة له ، متصرفة تحت إشارتُه وإرادته ، لما فيه من كمال الاستيلاء ،والتشبه بصفات الربوبية .والقلوب إغاتتسخر بالحب ولا تحب إلا باعتقاد الكمال ، فإن كل كمال محبوب ، لأن الكمال من الصفات الإلهية ، والصفات الإلهية كلها محبوبة بالطبع ، للمعنى الرباني من جلة معانى الإنسان، وهوالذي لايبليه الموت فيعدمه ولا يتسلط عليه التراب فيأ كله، فإنه عل الإيمان والمرفة، وهو الواصل إلى لقاءالله تعالى والساعي إليه فإِذاً ممنى الجاه تسخر القلوب ، ومن تسخرت له القلوب كانت له قدرة واستيلاء عليها ، والقدرة والاستيلاء كمالَ ، وهو من أوصاف الربوبية . فإذاً محبوب القلب بطبعه الكمال بالعلم والقدرة ،والمال والجاهمن أسباب القدرة، ولاتهاية للمعلومات، ولا نهاية المقدورات. وما دام يبقى معلوم أو مقدور فالشوق لايسكن ،والنقصان لايزول ولذلك قال صلى الله عليه وسلم « مَنْهُو مَانِ لا بَشْبَعَانِ » فإذاً مطلوب القلوب الكمال، والكمال بالعلم والقدرة ، و تفاوت الدرجات فيه غير محضور، فسروركل إنسان ولذته بقدرما بدركه من الكمال فهذا هو السبب في كون العلم ، والمال ، والجاه محبوبا ، وهو أمن وراء كونه محبوباً لأجل التوصل إلى قضاء الشهوات ، فإنهذه العلةقد تبتى معسقوط الشهوات بل يحبُ الإنسان من العلوم مالايصلح للتوصل به إلى الأغراض. بلربما يفوتعليه جملة من الأغراض والشهوات , ولمكن الطبع يتقامي طلب العلم في جبع العجائب المشكلات لأن في العلم استبلاء على المعلوم ، وهو يوع من الكمال الذي هو من صفات الروبية ، فكان محبوبيا بالطبع . إلا أن في حس كال العلم والقدرة أغاليط لا بدمن بيانها إن شاء الله تعالى \_

### بسيان

#### الكال الحقيقي والكمال الوهمي الذي لا حقيقة له

قد عرفت أنه لا كمال بعد فوات التفرد بالوجود إلا فى العلم والقدرة . واكن الكمال الحقبق فيه ملتبس بالسكمال الوهمى . وبيانه أن كمال العلم لله تعالى ، وذلك من ثلاثة أوجه : أحدها : من حيث كثرة المعلومات وسعتها ، فإنه محيط بجميع المسلومات ، فسلدلك كل كانت علوم العبد أكثر كان أقرب إلى الله تعالى

الثانى: من حيث تعلق العلم بالمعلوم على ماهو به ، وكون المعلوم مكشوفا به كشفا تاماً فإن المعلومات مكشوفة لله تعالى بأتم أنواع الكشف على ماهي عليه ، فلذلك مهماكان علم العبد أوضح ،وأيقن، وأصدق، وأوفق للمعلوم في تفاصيل صفات العلوم، كان أقرب إلى الله تعالى " الثالث: من حيث بقاء الملم أبد الآباد، بحيث لا يتغير ولا يزول، فإن علم الله تعالى باق لا يتصور أن يتغير، فكذلك مهماكان علم العبد عماومات لا يقبل التغير والانقلاب، كان أقرب إلى الله تعالى والمعلومات قسمان: متغيرات وأزليات . أماالمتغيرات: فمثاله العلم بكون زيد في الدار. فإنه علم له معلوم ، ولكنه يتصمور أن يخرج زيد من الدار ، ويبق اعتقاد كو نه في الدار كماكان ، فينقلب جهلا ، فيكون نقصانا لا كمالا · فكلما اعتقدت اعتقادا موافقا وتصور أن ينقل المتقد فيه عما اعتقدته ، كنت بصددأن ينقلب كالك نقصا ، ويعود علمك جهلا. ويلتحق بهذا المثال جميع متغيرات العالم ، كعلمك مثلا بارتفاع جبل، ومساحة أرض، وبعدد البلاد، وتباعد ما بينها من الأميال والفراسخ، وسائر ما يذكر في المسالك والمالك وكذلك العلم باللغات، التي هي اصطلاحات تتغير بتغير الأعصار والأمم والعادات. فهذه علوممملوماتهامثل الزئبق، تتغير من حال إلى حال، فليس فيه كال إلافي الحال ولا يبقى كالافي القلب القسم الثاني : هو المعلومات الأزلية، وهوجو از الجائزات، ووجوب الواجبات، واستحالة المستحيلات. فإن هذه معلومات أزلية أبدية ، إذ لايستحيل الواحب قط جائزا، ولا الجائز علام ولا الحال واجبا • فكل هذه الأنسام داخلة في معرفة الله ، وما بحث له ، وما يستحيل في صفاته عاد يجوز ف أقواله .. فالملم بالله تعالى عروب فياته ، وأَفْمَالُهُ ، وحَكَمَتُهُ في ملك كوب

السَّمُوات والأرض، وترتيب الدنيا والآخرة، وما يتعلق به، هو الكمال الحقيق،الذي يقرب من يتصف به من الله تمالى ، ويبقى كالا للنفس بعد الموت ، وتسكون هذه المعرفة نورا للمارفين بمد الموت ، يسمى بين أيديهم وبأعانهم ، يقولون ربنا أتم لنانورنا . أي تكون هذه المعرفة رأس مال ، يوصل إلى كشف مالم ينكشف في الدنيا ، كما أن من معة سراج خنى ، فإنه يجوز أن يصير ذلك سببا لزيادة النور بسراج آخر يقتبس منه ، فيكمل النور بذلك النور الخني على سبيل الاستتمام. ومن ليس معه أصل السراج ، فلا مطمع له في ذلك . فمن ليس معه أصل معرفة الله تعالى ، لم يكن له مطمع في هذا النور ، فيبقى كمن مثله في الظامات ليس بخارج منها ، بل كظامات في بحر لجي ، ينشاه موجمن فوقه موج من فوقه سحاب : ظلمات بعضها فوتى بعض . فإذاً لاسمادة إلا في معرفة الله تعالى . وأما ما عدا ذلك من المعارف فنها مالا فائدة له أصلا ، كمرفة الشمر ، وأنساب العرب وغيرهما ، ومنها ماله منفعة في الإعانة على معرفة الله تعالى ، كمعرفة لغة العرب، والتفسير والفقه ،والأخبار ، فإن معرفة لغة العرب تعين على معرفة تفسير القرءان ، ومعرفه التفسير تمين على معرفة ما في القرءان من كيفية العبادات، والأعمال التي تفيد تزكية النفس، ومعرفة طريق تركية النفس تفيد استعداد النفس لقبول الهداية إلى معرفةُ الله سبحانه وتمالى ، كما قال تمالى ( تَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَأَهَا ('`) وقال عز وجل ( وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُد يَنَّهُمْ سُبُلَنَا (٢٠) فتكون جملة هذه المعارف كالوسائل إلى تحقيق معرفة الله تعالى. وإعما الكمال في معرفة الله ، ومعرفة صفاته وأفعاله ، وينطوى فيه جميع المعارف المحيطة بالموجودات إذ الموجـودات كلها من أفعاله ، فمن عرفها من حيث هي فعل الله تعالى ومن حيث ارتباطها بالقدرة والإرادة والحكمة ، فهي من تكملة معرفة الله تعالى . وهذا حكم بكال العلم، ذكرناه وإن لم يكن لائقا بأحكام الجاه والرياء، ولكن أوردناه لاستيفاء أقسام الكمال وأما القدرة ، فليس فيها كال حقيق للعبد ، بل للعبد علم حقيق ، وليس له قدرة حقيقية وإنما القدرة الحقيقية لله . وما يحـدث من الأشياء عقيب إرادة العبد ، وقدرته وحركته ،

فهى حادثة بإحداث الله ، كما قررناه فى كتاب الصبر والشكر ، وكتاب التوكل ، وفى مواضع شتى من ربع المنجيات . فكال العلم يبقى معه بعد الموت ، ويوصله إلى الله تعالى . فأما كمال القدرة فلا. نم : له كمال من جهة القدرة بالإضافة إلى الحال ، وهى وسيلة له إلى كمال العلم ، كسلامة أطرافه ، وقو"ة يده للبطش ، ورجله للمشى ، وحواسه للإدراك ، فإن هذه القوى آلة للوصول بها إلى حقيقة كمال العلم . وقد يحتاج فى استيفاء هذه القوى إلى القدرة بالمال والعاه ، للتوصل به إلى المطعم والمشرب ، والملبس ، والمسكن ، وذلك إلى قدر معلوم ، فإن لم يستعمله للوصول به إلى معرفة جلال الله ، فلاخير فيه ألبتة إلا من حيث اللذة الحالية ، التى تنقضى على القرب . ومن ظن ذلك كمالا فقد جهل .

فالخلق أكثره هالكون في غمرة هذا الجهل. فإنهم يظنون أن القدرة على الأجساد بقهر الحشمة، وعلى أعيان الأموال بسعة الذي ، وعلى تعظيم القلوب بسعة الجاه كمال . فلما اعتقدواذلك أحبوه طلبوه ، ولما طلبوه شغلوا به ، وتهالكوا عليه ، فنسوا الكمال الحقبق الذي يوجب القرب من الله تعالى ومن ملائكته ، وهو العلم والحرية . أما العلم فا ذكرناه من معرفة الله تعالى . وأما الحرية فالخلاص من أسر الشهوات وغموم الدنيا ، والاستيلاء عليها بالقهر ، تشبها بالملائكة الذين لانستفزه الشهوة ، ولا يستهويهم العضب ، فإن دفع آثار الشهوة والغضب عن النفس من الكمال ، الذي هو من صفات الملائكة .

ومن صفات الكمال لله تعالى استحالة التغير والتأثر عليه ، فن كان عن التغير والتأثر المه ومن صفات الكمال لله تعالى أقرب ، وبالملائكة أشبه ، ومنزلته عند الله أعظم . وهذا كال ثالث سوى كمال العلم والقدرة . وإغالم نورده فى أقسام الكال لأن حقيقته ترجع إلى عدم و نقصان ، فإن التغير نقصان ، إذ هو عبارة عن عدم صفة كائنة وهلاكها ، والهلاك تقص فى اللذات وفي صفات الكمال ، فإذا الكمالات ثلاثة ، إن عدد ناعدم التغير بالشهوات وعدم الانقياد لها كمالا ، ككمال العلم ، وكمال الحرية ، وأعنى به عدم العبودية الشهوات وإرادة الأسباب الدنيوية . وكمال القدرة العبد طريق إلى اكتساب كمال العلم وكمال الحرية وكمال المرق إلى اكتساب كمال العلم وكمال الحرية وعلى استسخيل القارب والأبدان ، تنقطع بالموت ، ومعرفته وحريته لا ينعدمان بالموت ، ومعرفته وحريته لا ينعدمان بالموت ،

إلا قدر البلغة منهما إلى الكمال الحقيقي . اللهم اجملنا ممن وفقتَه للخير وهديتَه بلطفك

### بسيان

#### ما يحمد من حب الجاهومايذم

مهما عرفت أن معنى الجاه ملك القلوب، والقدرة عليها، فحكمه حكم ملك الأموال فإنه عرض من أعراض الحياة الدنيا، وينقطع بالموت كالمال، والدنيا مزرعة الآخرة. فكل ماخلق في الدنيا، فيمكن أن يتزود منه للآخرة وكما أنه لا بدمن أدني مال لضرورة المطعم، والمشرب، والملس، فلابد من أدني جاه لضرورة المعبشة مع الجلق. والإنسان كالإيستني عن طهام بتناوله. فيجوز أن يحيب الطهام، أوالمال الذي يتاع به الطعام، فكذلك

لايخلو عن الحاجة إلىخادم يخدمه ، ورفيق يعينه ، وأستاذ يرشده ، وسلطان يحرسه ويدفع عنه ظلم الأشرار ، فحبه لأن يكون له في قلب خادمه من المحل ما يدعوه إلى الحدمة ليس عذموم . وحبه لأن يكون له في قلب رفيقه من المحل ما يحسن به مرافقته ومعاونته ليس عِذْمُومٍ . وحبه لأن يكون له في قلب أستاذه من المحل ما يحسن به إرشاده وتعليمه والعناية مه ليس عدموم. وحبه لأن يكون له من المحل في قلب سلطانه ما يحته ذلك على دفع الشر عنه ليس عذموم . فإن الجاء وسيلة إلى الأغراض كالمال . فلا فرق بينهما . إلا أن التعميق في هذا يفضي إلى أن لا يكون المال والجاه بأعيانهما محبو بين له ، بل ينزل ذلك منزلة حس الإنسان أن يكون له في داره بيت ماء ، لأنه مضطر إليه لقضاء حاجته . ويودأن لواستغني عن قضاء الحاجة حتى يستغني عن بيت الماء. فهذا على التحقيق ليس محبالبيت الماء . فكل ما يراد للتوصل به إلى محبوب، فالمحبوب هو المقصود المتوصل إليه م وتدرك التفرقة عثال آخر ، وهو أن الرجل قـ د يحب زوجته من حيث إنه يدفع بها فضـلة الشهوة كما يدفع ببيت الماء فضلة الطعلم . ولوكني مؤنة الشهوة لكان يهجر زوجته ، كما أنه لوكني قضاء الحاجة لكان لا يدخل بيت الماء ولا يدور به . وقد يحب الإنسان زوجته لذاتها حبُّ المشاق؛ ولوكني الشهوة لبقي مستصحبا لنكاحها . فهذا هو الحب دون الأول . وكذلك الجاه والمال ، قد يحب كل واحد مهما على هذين الوجهين . فحبهما لأجل التوصل مهما إلى مهمات البدن غير مذموم . وحبهما لأعيانهما فيها يجاوز ضرورة البدن وحاجته مذموم • ولكنه لا يوصف صاحبه بالفسق والعصيان. مالم يحمله الحب على مباشرة معصية ، وما يتوصل به إلى اكنساب بكذب و خداع وارتكاب محظور ، ومالم يتوصل إلى اكتسابه بعبادة . فإن التوصل إلى الجاه والمال بالعبادة جناية على الدين، وهو حرام، وإليه يرجع معنى الرياء المحظوركما سيأتي فإن قلت ، طلبه المنزلة والجاه في قلب أستاذه ، وخادمه، ورفيقه ، وسلطانه ، ومن يرتبط به أمره مباح على الإطلاق كيفاكان ، أو يباح إلى حدد مخصوص ، على وجه مخصوص ؟ فأقول: يطلب ذلك على ثلاثة أوجه: وجهان منه مباحان ، ووجه مجظور أما الوجه المحظور ، فهو أن يطلب قيام المنزلة في قاويهم باعتقاده فيه صفة هو منفك عنها مثل العلم والورع والنسب ، فيظهر لهم أنه علوى ، أو عالم ، أو ورج ، وهو لا يكون كذلك

فهذا حرام ، لآنهُ كذب وتلبيس إما بالقول أو بالمعاملة

وأما أحد المباحين: فهو أن يطلب المنزلة بصفة هومتصف بها ، كقول يوسف صلى الله عليه وسلم فيما أخد عنه الرب تمالى (اجْمَلْنِي عَلَى خَزَ ارْنِي الْأَرْضِ إِنَّى حَفِيظْ عَلِيْمُ (') فإنه طلب المنزلة في قلبه بكونه حفيظا عليها ، وكان محتاجا إليه ، وكان صادقا فيه

والنانى :أن يطلب إخفاء عيب من عيوبه ، ومعصية من معاصيه حتى لايعلم ، فلاترول منزلته به . فهذا أيضا مباح . لأن حفظ الستر على القبائح جائز . ولا يجوزه الستروإ فلهار القبيح . وهذا ليس فيه تلبيس ، بل هو سد لطريق العلم عا لاعائدة فى العلم به . كالذي يخفى عن السلطان أنه يشرب الحمر ، ولا يلتى إليه أنه ورع . فإن قوله إلى ورع تلبيس ، وعدم إقراره بالشرب لا يوجب اعتقاد الورع ، بل عنع العلم بالشرب . . ومن جملة المحظورات محسين الصلاة بين يديه ، ليحسن فيه اعتقاده ، فإن ذلك رياء ، وهو ملبس ، إذ يخيل إليه أنه من المخلصين الخاصين الخاصين لله ، وهو مراء عا يفعله ، فكيف يكون نخلصا ! فطلب الجاه بهذا الطريق حرام . وكذلك بكل معصية . وذلك يجرى مجرى اكتساب المال الحرام من غير فرق ، وكما لا يجوز له أن يتملك مال غيره بتلبيس فى عوض أو فى غيره ، فلا يجوز له أن يتملك مال غيره بتلبيس فى عوض أو فى غيره ، فلا يجوز له أن يتملك المال المرام المنال قلبه بتزوير وخداع ، فإن ملك القاوب أعظم من ملك الأموال

### بسيان

السبب في حب المدح والثناء وارتياح النفس به وميل الطبع إليه

#### وبغضها للذم ونفرتها منه

اعلم أن لحب المدح والتذاذ الفلب به أربعة أسباب

السبب الأول: وهو الأقوى ، شمور النفس بالكمال: فإنا بينا أن الكمال محبوب ، وكل محبوب فإدراكه لذيذ ، فهما شمرت النفس بكمالها ارتاحت ، واهتزت وتلذنت ، والمدح بشمر نفس الممدوح بكمالها . فإن الوصف الذي به مدح لايخلو إما أن يكون جليا ظاهرا ، أو يكون مشكوكا فيه . فإن كان جليا ظاهرا محسوسا، كانت اللذة به أقل . ولكنه

<sup>(</sup>۱) يوسف : ٥٥

لا يخلو عن لذة ، كثنائه عليه بأنه طويل القامة ، أبيض اللون . فإن هذا نوع كمال ، ولكن النفس تغفل عنه ، فتخلو عن لذته : فإذا استشمرته لم يخل حدوث الشعور عن حدوث لذة وإن كان ذلك الوصف مما يتطرق إليه الشك ، فاللذة فيه أعظم : كالثناء عليه بكمال العلم أو كمال الورع ، أو بالحسن المطلق ، فإن الإنسان ربما يكون شاكا في كمال حسنه ، وفي كمال علمه ، وكمالورعه ، ويكون مشتاقا إلى زوال هذا الشك ، بأن يصير مستيقنال كو نه عديم النظير في هذه الأمور، إذ تطمئن نفسه إليه . فإذا ذكره غيره ، أورث ذلك طمأ نينة وثقة باستشمار ذلك الكمال ، فتعظم لذته وإعا تعظم اللذة بهذه العلة مهما صدرالثناء من بصير بهذه الصفات، خبير بها ، لايجازف في القول إلا عن تحقيق . وذلك كفرح التاميذ بثناء أستاذه عليه بالكياسة ، والذكاء ، وغزارة الفضل ، فإنه في غاية اللذة . وإن صدر ممن يجازف في الكلام، أو لايكون بصير ابدلك الوصف، صفقت اللهة . وبهذه العلة يبغض الذم أيضا ويكرهه ، لأنه يشعره بنقصان نفسه ، والنقصان ضد الكمال الحبوب ، فهو بمقوت والشهور به مؤلم . ولذلك يعظم الألم إذا صدرالذم من بصيرمو ثوق به ، كماذكر ناه في المدح السبب الثاني : أن المدح يدل على أن قلب المادح مماوك للممدوح، وأنه مريدله ، ومعتقد فيه ، ومسخر تحت مشيئته . وملك القلوب محبوب. والشعور تحصوله لذيذ . وبهذه العلة تعظم اللذة مهما صدر الثناء ممن تتسع قدرته ، وينتفع باقتناص قلبه ، كالملوك والأكابر . ويضعف مهماكان المادح ممن لايؤبه له ، ولا يقدر على شيء . فإن القدرة عليه بملك قلبه قدرة على أمر حقير ، فلا يدل المدح إلا على قدرة قاصرة و بهذه العلة أيْضًا يكر والذم ،ويتألم به القلب، وإذا كان من الأكابر كانت نكايته أعظم، لأن الفائت به أعظم

السبب الثالث: أن ثناء المثنى ومدح المادح سبب لاصطياد قلب كل من يسمعه لاسما إذا كان ذلك ممن يلتفت إلى قوله ، ويعتد بثنائه . وهذا مختص بثناء يقع على الملا . فلاجرم كا كان الجمع أكثر ، والمثنى أجدر بأن يلتفت إلى قوله ، كان المدح ألذ، والذم أشد على النفس السبب الرابع : أن المدح بدل على حشمة الممدوح ، واضطرار المادح إلى إطلاق اللسان بالثناء على الممدوج ، إما عن طوع ، وإما عن قهر ، فإن الحشمة أيهنا لذيدة ، لما فها من القهر والقدرة . وهذه اللذة تحصل وإن كان المادح لا يعتقد في الباطن مامد عبه ، ولسكن القهر والقدرة . وهذه اللذة تحصل وإن كان المادح لا يعتقد في الباطن مامد عبه ، ولسكن

كو نه مضطرا إلى ذكره نوع تهر واستيلاء عليه ، فلا جرم تمكون لذته بقدر تمنع المادح وتوته ، فتكون لذة ثناء القوى المعتنع عن التواضع بالثناء أشد ، فهذه الأسباب الأربعة قد تجمع في مدح مادح واحد ، فيعظم بها الالتذاذ . وقد تفترق ، فتنقص اللذة بها أما الملة الأولى ، وهي استشمار السكمال ، فتندفع بأن يعلم المسدوح أنه غير صادق في قوله ، كاإذا مدح بأنه نسيب ، أوسخى ، أو عالم بعلم ، أومتورع عن المحظورات، وهو يعلم من نفسه ضد ذلك ، فتزول اللذة التي سبها استشمار السكمال ، وتبتي لذة الاستيلاء على قلبه وعلى لسانه وبقية اللذات . فإن كان يعلم أن المادح ليس يعتقد ما يقو له ، ويعلم خلوه عن هذه الصفة ، بطلت اللذة الثانية ، وهو استيلاؤه على قلبه ، وتبتي لذة الاستيلاء والحشمة على اضطرار لسانه إلى النطق بالثناء . فإن لم يكن ذلك عن خوف بل كان بطريق اللعب ، بطلت اللذات كلها ، فلم يكن فيه أصلالذة لقوات الأسباب الثلاثة فهذا ما يكشف الفطاء عن علة التذاذ النفس بالمدح ، وتألمها بسبب الذم . وإنما ذكرنا ذلك ليمرف طريق الملاج لحب الجاه ، وحب المحمدة ، وخوف المذمة . فإن مالايمرف طريق الملاج لحب الجاه ، وحب المحمدة ، وخوف المذمة . فإن مالايمرف سببه ، لا يكن معالجته ، إذ العلاج عبارة عن حل أسباب المرض . والله الموفق بكرمه ولطفه ، وصلى الله على كل عبد مصطفى

# بسيان علاج حب الجاه

اعلم أن من غلب على قلبه حب الجاه، صار مقصور الهم على مراعاة الخلق، مشغوفا بالتودد إليهم، والمراآة لأجلهم. ولا يزال في أقواله وأفعاله ملتفتا إلى ما يعظم منزلته عنده وذلك بدر النفاق وأصل الفساد. ويجر ذلك لا محالة إلى التساهل في العبادات، والمرآآة بها، وإلى اقتحام المحظورات، للتوصل إلى اقتناص القلوب، ولذلك شبه رسول الله صلى الله عليه وسلم حب الشرف والمال، وإفسادهم الله ين بدئيين صاريين، وقال عليه السلام إنه ينبت الماء البقل، إذ النفاق هو مخالفة الظاهر للباطن بالقول أوالفسل وكل من طلب المنزلة في قلوب الناس، فيضطر إلى النفاق معهم، وإلى التظاهر بخمال

حميدة موخال عنها. وذلك مو عين النفاق. في الجاه إذن من المهلكات، فيجب علاجه وإزالته عن القلب، فإنه طبع جبل عليه القلب كماجبل على حب المال وعلاجه مركب من علم وعمل أما العلم: فهوأن يعلم السبب الذي لأجله أحب الجاه ، وهو كمال القدرة على أشخاص الناس ، وعلى قلوبهم . وقد بينا أن ذلك إن صفا وسلم فآخره الموت ،فليس هو من الباقيات الصالحات. بل لو سجدلك كل من على بسيط الأرض من المشرق إلى المغرب، فإلى خمسين صنة لا يبقى الساجد ولا المسجود له . ويكون حالك كحال من مات قبلك من ذوى الجاه مع المتواضمين له، فهذالاينبني أن يتركبه الدين الذي هو الحياة الأبدية التي لاانقطاع لها ومن فهم الكمال الحقيقي والكال الوهمي كما سبق ، صغر الجاه في عينه ، إلا أنذلك إنما يصغر في عين من ينظر إلى الآخرة كأنه يشاهدها ، ويستحقر العاجلة ، ويكون الموت كالحاصل عنده ، ويكون حاله كحال الحسن البصري حين كتب إلى عمر بن عبد العزيز . أما بعد: فكأنك بآخر من كـتب عليه الموت قد مات، فانظر كيف مد نظره نحو المستقبل، وقدره كائنا . وكذلك حال عمر من عبد الدزيز حين كتب في جوابه : أمابعد، فكأنك بالدنيا لم تكن ، وكأنك بالآخرة لم تزل . فهؤلاء كان التفاتهم إلى العاقبة ، فكان عملهم لهمابالتقوى ، إذ عاموا أن العاقبة للمتقين ، فاستحقروا الجاه والممال فىالدنيا.وأبصار أكثر الخلق ضعيفة مقصورة على العاجلة ، لا يحتمد نورها إلى مشاهدة العواقب · ولذلك قال تمالى ( بَلْ تُؤْثُرُونَ الْحُيَاةَ الدُّنْيَا \* وَأَلاّ خَرَةُ خَيْرٌ وَأُبْتِي ('`) وقال عز وجل (كَلاّ كِنْ تُحَبُّونَ الْمَاجِلَةَ وَتَذَرُّونَ الْآخِرَةَ (٢) فن هذا حده فينبغي أن يعالج قلبه من حب الجاه بالعلم بالآفات العاجلة، وهو أن يتفكر في الأخطار الني يستهدف لها أرباب الجاه في الدنيا . فإن كل ذي جاه محسود ومقصود بالإيذاء ، وخائف على الدوام على جاهه ، ومحترز من أن تتغير منزلته في القلوب. والقلوب أشد تغيرًا من القِدر في غليانها . وهي مترددة بين الإقبال والإعراض. فـكل مايبني على قلوب الخلق بضاهي مايبني على أمواج البحر، فإله لا ثبات له والاشتفال عراعاه القلوب، وحفظ الجاه ، و دفع كيد الحساد، ومنع أذى الأعداء، (١) الأعلى: ١٧٠١٦ (٢) القيامة: ٢٠

كل ذلك غموم عاجلة ، ومكدرة للذة الجاه . فلايني في الدنيا مَرَحُوها بَعْدُوفها مَّ فضلا عما يفوت في الآخرة . فهذا ينبغي أن تمالج البصحيرة الضعيفة . وأما من نفذت يصيرته ، وقوى إيمانه ، فلا يلتفت إلى الدنيا . فهذا هو العلاج من حيث العلم

وأما من حيث العمل: فإسقاط الجاه عن قاوب الخلق ، عباشرة أفعال يلام عليها ، حتى يسقط من أعين الخلق ، وتفارقه لذة القبول ، ويأنس بالخول وبرد الخلق ، ويقنع بالقبول من الخالق. وهذا هو مذهب المسلامتية ، إذ انتجموا الفواحش في صورتها ، ليسقطوا أنفسهم من أعين الناس ، فيسلموا من آفة الجاه . وهذا غير جائز لمن يقتدى به ، فإنه يوهن الدين في تلوب المسلمين . وأما الذي لايقتدى به ، فلايجوز له أن يقدم على محظور لأجل ذلك ، بل له أن يفعل من المباحات مايسقط قدره عند الناس ، كما روى أن بعض الموك قِصد بمض الزهاد ، فلما علم بقربه منه ، استدعى طماما وبقلا ، وأخذ يأكل بشره ، ويعظم اللقمة . فلما نظر إليه الملك سقط من عينه وانصرف فقال الزاهد .الحمد لله الذي صرفك عني ومنهم من شرب شرابا حلالا في قدح لونه لون الخرى حتى يظن به أنه يشرب الخرى فيسقط من أعين الناس . وهذا في جوازه نظر من حيث الفقه . إلا أن أرباب الأحوال هربما يمالجون أنفسهم بما لايفتى به الفقيه، مهما رأواإصلاح قلوبهم فيه ، ثم يتداركون مافرط منهم فيه من صورة التقصير كما فعل بمضهم ، فإنه عن بالزهد ، وأقبل الناس عليه، فدخل حماماً ، ولبس ثياب غيره وخرج ، فوقف في الطريق حتى عرفوه ، فأخــذوه وضربوه ، واستردوامنه الثياب، وقالوا إنه طرار ،وهجروه . وأقوىالطرق، فقطع الجاه الاعتزال " عن الناس؟ والهجرة إلى موضع الحنول. فإن الممتزل في بيته. في البلد الذي هو به مشهور الايخلو عن حب المنزلة التي ترسيخ له في القلوب بسبب عن لنه . فإنه ربما يظن أنه ايس عُجَا لَذَلَكَ الْجَاهِ، وهو مفرور . وإنما سكنت نفسه لأنها قد ظفرت بمقصودها . ولو تغير الناس عما اعتقدوه فيه ، فذموه ، أو نسبوه إلى أمر غير لا بق به ، جزعت نفسه و تألمت ، وربما توصلت إلى الاعتذار عن ذلك ، وإماطة ذلك الغبار عن قلوبهم ، ودبما يحتاج في إذالة ذلك عن قلوبهم إلى كذب وتلبيس، ولايبالي به. و به يتبين بعد أنه مجب الجاء والمنزلة. ومرت أحب الجاه والمنزلة فهو كن أحب المال ، بل هو شر منه ، فإن فتنة الجاه أعظم ،

ولا يمكنه أن لا يحب المنزلة في قلوب الناس مادام يطمع في الناس . فإذا أحرز قوته من كسبه أو من جهة أخرى ، وقطع طمعه عن الناس رأسا ، أصبح الناس كلهم عنده كالأرذال فلا يبالي أكان له منزلة في قلوبهم أم لم يكن ، كالا يبالي عا في قلوب الذين هم منه في أقصى المشرق ، لأنه لا يراهم ، ولا يطمع فيهم . ولا يقطع الطمع عن الناس إلا بالقناعة . فن قنع استغنى عن الناس ، وإذا استغنى لم يشتغل قلبه بالناس ، ولم يكن لقيام منزلته في القلوب عنده وزن . ولا يتم ترك الجاه إلا بالقناعة وقطع الطمع · ويستمين على جميع ذلك بالأخبار الواردة في ذم الجاه ومدح الحول والذل ، مثل قولهم المؤمن لا يخلو من ذلة ، أوقلة ، أوعلة . وينظر في أحوال السلف، وإيثار هم للذل على العز، ورغبتهم في قواب الآخرة وضي الله عنهم أجمين .

### بسيان

#### وجه العلاج لحب المدح وكراهة الدم

اعلم أن أكثر الناس إنما هلكوا بخوف مذمة الناس وحب مدحهم. فصارت حركاتهم كلها موقوفة على ما يوافق رضا الناس ، رجاء للمدح وخوفا من الذم. وذلك من المهلكات فيجب معالجته. وطريقه ملاحظة الأسباب التي لأجلها يحب المدح و يكره الذم.

أما السبب الأول : فهو استشعار الكال بسبب قول المادح . فطريقك فيه أن ترجع إلى عقلك ، وتقول لنفسك : هذه الصفة التي عدمك بها أنت متصف بها أم لا ؟ فإن كنت متصفابها، فهي إماصفة تستحق بها المدح ، كالعلم والورع، وإماصفة لا تستحق المدح ، كالتروة والجاه والأعراض الدنيوية فإن كانت من الأعراض الدنيوية . فالفرح بها كالفرح بنبات الأرض، الدى يصير على القرب هشيما تذروه الرياح ، وهذا من قلة العقل بل العاقل يقول كاقال المتنى:

أشد النم عندى فى سرور تيقن عنه صاحبه انتقالا فلا ينبغى أن يفرح الإنسان بعروض الدنيا . وإن فرح فلا ينبغى أن يفرح الإنسان بعروض الدنيا . وإن فرح فلا ينبغى أن يفرح بمدح المادح بها . بل بوجودها والمدح ليس هو سبب وجودها وإن كانت الصفة مما يستحق الفلاج بها ، كالعلم والورع ، فينبغى أن لايفرج بها ، لأن المائمة غسير معلومة ، وهذا إنسا يقتضى الفير ح لأنه يقرب عند الله زلق ، وخطر الخاتمة ناق ، فني الخوف من سوء الحاتمة .

شغل عن الفرح بكل مافى الدنيا . بل الدنيا دار أحزان وغموم ، لادار فرسروسرور . ثم إن كنت تفرح بها على رجاء حسن الخاتمة ، فينبغى أن يكون فرحك بفضل الله عليك بالعلم والتقوى ، لا بمدح المادح · فإن الله فى استشعار الكمال ، والكمال موجود من فضل الله لامن المدح ، والمدح تابع له ، فلا ينبغى أن تفرح بالمدح ، والمدح لا يزيدك فضلا

وإن كانت الصفة التي مدحت بها أنتخال عنها ، ففرحك بالمدح غاية الجنون. ومثالك مثال من يهزأ به إنسان ويقول: سبحان الله ا ماأ كثر العطر الذي في أحشائه ، وما أطيب الروائح التي تفوح منه إذا قضى حاجته وهو يعلم مانشتمل عليه أمعاؤه من الأقذار والأنتان ثم يفرح بذلك . فكذلك إذا أثنوا عليك بالصلاح والورع ، ففرحت به ، والله مطلع على خبائث باطنك ، وغوائل سر برتك ، وأقذار صفاتك ، كان ذلك من غانة الجهل

فإذاً المادح إن صدق فايكن فرحك بصفتك ، التي هي من فضل الله عليك ، و إن كذب فينبغي أن يغمك ذلك ولا تفرح به

وأما السبب الثانى: وهو دلالة المدح على تسخير قاب المادح، وكو نه سببا لتسخير قلب آخر، فهذا يرجع إلى حب الجاه والمنزلة فى القلوب. وقد سبق وجه مما لجته ، وذلك بقطع الطمع عن الناس، وطلب المنزلة عند الله ، وبأن تعلم أن طلبك المنزلة فى قلوب الناس، وفرحك به ، يسقط منزلتك عند الله ، فكيف تفرح به !

وأما السبب الثالث: وهو الحشمة التي اضطرت المادح إلى المدح، فهو أيضا برجع إلى قدرة عارضة لاتبات لها، ولا نستحق الفرح. بل ينبغى أن ينمك مدح المادح وتكرهه وتمضب به، كما نقل ذلك عن السلف. لأن آفة المدح على الممدوح عظيمة، كما ذكر ناه في كتاب آفات اللسان. قال بعض السلف: من فرح عدح فقدمكن الشيطان من أن يعال لك في بطنه. وقال بعضهم: إذا قيل لك نعم الرجل أنت، فكان أحب إليك من أن يقال لك بنس الرجل أنت، فكان أحب إليك من أن يقال لك بنس الرجل أنت، فكان أحب المناه من أن يقال لك بنس الرجل أنت، فأنت والله بئس الرجل: وروى في بعض الأخبار، فإن صحفهو قاصم بنس الرجل أن رجلا أنى على رجل خبرا عندرسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال « لَوْ كَانَ صَاحَهُو الله عليه وسلم، فقال حلى الله عليه وسلم المناوئ عندرسول الله عليه وسلم، وقال صلى الله عليه وسلم

(١) ومديشان وبعلاأتي على وجل خير إفقال لوكان صاحبت حاضر افرضى الذى قلت ومات على ذلك دخل الناد : لم أجدله أصلا

('' مرة للمادح ﴿ وَ بُحَكَ فَصَمْتَ ظَهْرَهُ لَوْ سَمِعَكَ مَا أَفْلَحَ إِلَى يَوْمِ أَلْقِياَمَةِ » وقال عليه السلام ('' « أَلا لا عَادَحُوا وَ إِذَا رَأَ يْتُمْ النَّمَابِ فَاحْتُوا فِ وَ مُجُو هِهِمُ التَّرَابَ »

فلهذا كان الصحابة رضوان الله عليهم أجمين على وجل عظيم من المدح وفتنته ، وما يدخل على القلب من السرور المظيم به ، حتى أن بعض الخلفاء الراشدين سأل رجلا عن شيء ، فقال . أنت يا أمير المؤمنين خير منى وأعلم . فغضب وقال : إنى لم آمرك بأن بركيني . وقيل لبعض الصحابة : لا يزال الناس بخير ما أبقاك الله . فغضب وقال : أنى لا حسبك عراقيا · وقال بعضهم لما مدح . اللهم إن عبدك تقرب إلى بمقتك ، فأشهدك على مقته . وإنما كرهوا المدح خيفة أن يفرحوا بمدح الخلق ، وه ممقو تون عندالخالق، فكان المتنال قلوبهم بحالهم عند الله يبغض إليهم مدح الخلق لأن الممدوح هو المقرب عند الله ، والمذموم بالحقيقة هو المبعد من الله الملق في النار مع الأشرار . فهذا الممدوح إن كان عندالله من أهل الجنة ، فلا ينبغى هن أهل النار ، فيا أعظم جهله إذا فرح بمدح غيره . وإن كان من أهل الجنة ، فلا ينبغى النه تمالي قل النفاته إلى مدح الخلق وذمهم ، وسقط من قلبه حب المدح ، واشتنل الله تمالي قل التفاته إلى مدح الخلق وذمهم ، وسقط من قلبه حب المدح ، واشتنل عما يهمه من أمر دينه والله الموفق للصواب برحمته

## بسيان علاج كراهة الذم

قد سبق أن العلة في كراهة الذم ، هو ضد العلة في حب المدخ . فعلاجه أيضا يفهم هنه . والقول الوجيز فيه ، أن من ذمك لا يخلو من ثلائة أحوال : إما أن يكون قد صدق فيما قال ، وقصد به النصح والشفقة ، وإما أن يكون صادقا ، ولسكن قصده الإيذاء والتعنت وإما أن يكون كاذبا . فإن كان صادقا وقصده النصح ، فلا ينبغي أن تذمه ، وتغضب عليه وتحقد بسبه . بل ينبغي أن تنقلد منته . فإن من أهدى إليك عيو بك ، فقد أرشدك

<sup>﴿</sup> ١ ) حديث ويحك قطعت ظهره \_ الحديث : قاله للمادح تقدم

<sup>﴿</sup> ٣ ﴾ حديث ألا لاتمادحوا واذا رأيتم للداحين فاحتويا في جوههم الترات : تقدم دو زقوله ألالاتماد حوا -

إلى المهلك حتى تتقيه . فينبنى أن تفرح به ، وتشتغل بازالة الصفة المذمومة عن نفسك إن قدرت عليها . فأما اغتمامك بسببه ، وكراهتك له ، وذمك إياه ، فإنه غاية الجهل

وإن كان قصده التمنت؛ فأنت قد انتفعت بقوله إذ أرشدك إلى عيبك ؛ إن كنت جاهلابه ، أوذكرك عيبك إن كنت غاقلا عنه ، أوقبحه في عينك ، لينبعث حرصك على إزالته إن كنت قد استحسنته . وكل ذلك أسباب سمادتك ، وقد استفدته منه ، فاشتغل بطلب السمادة ، فقد أتيح لك أسبابها بسبب ما سمعته من المذمة . فهما قصدت الدخول على ملك ، وثو بك ملوث بالعذرة ، وأنت لاتدرى ، ولو دخلت عليه كذلك لخفت أن يحز رقبتك لتلويثك عجلسه بالمذرة ، فقال لك قائل : أيها الملوث بالعذرة طهر نفسك ، فينبغى أن تفرح به ، لأن تنبيهك بقوله غنيمة . وجميع مساوى الأخلاق مهلكة في الآخرة ، والإنسان إعما يعرفها من قول أعدائه ، فينبغى أن تبتنهه . وأما قصد العدو التمنت فجناية منه على دين نفسه، وهو نعمة منه عليك . فلم تغضب عليه بقول انتفعت به أنت ، وتضررهو به الحالة الثالثة : أن يفترى عليك عما أنت برئ منه عند الله تمالى ، فينبغى أن تركزه ذلك ، ولا تشتغل بذمه . يل تنفكر في ثلاثة أمور

أحدها: أنك إن خلوت من ذلك العيب فلا تخلو عن أمثاله وأشباهه ، وما ستره الله من عنه عيو بك أكثر ، فاشكر الله تعالى إذ لم بطلعه على عيو بك ، ودفعه عنك بذكر ما أنت برى عنه والثانى: أن ذلك كفارات لبقية مساويك وذنو بك ، فكأنه رماك بعيب أنت برى منه ، وطهرك من ذنوب أنت ماوث بها . وكل من اغتابك فقد أهدى إليك حسناته ، وكل من مدحك فقد قطع ظهرك . فما بالك تفرح بقطع الظهر ، وتحزن لهدايا الحسنات الني تقربك إلى الله تعالى ا وأنت تزعم أنك تحب القرب من الله

وأما الثالث ، فهو أن المسكين قد جنى على دينه حتى سقط من عين الله ، وأهلك نفسه بافترائه ، وتعرض لعقابه الأليم ، فلا ينبغى أن تفضب عليه مع غضب الله عليه ، فتشبهت به الشيطان ، وتقول اللهم أهلك ، بل ينبغى أن تقول اللهم أصلحه ، اللهم تب عليه ،

اللهم ارحمه ، كما قال صلى الله عليه وسلم (١) « اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِقَوْمِى اللَّهُمَّ اهْدِ قَوْمِى فَإِنَّهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ » لما أن كسروا ثنيته ، وشجوا وجهه ، وقتاوا عمه حمزة يوم أحد .

ودعا إبراهيم بن أدم لمن شجر أسه بالمنفرة ، فقيل له في ذلك ، فقال عامت أنى مأجور بسببه ، وما نالني منه إلاخبر ، فلا أرضى أن يكون هو معاقبا بسببي . ومما يهون عليك كراهة المذمة قطع الطمع . فإن من استفنيت عنه مهما ذمك لم يعظم أثر ذلك في قلبه وأصل الدين القناعة وبها ينقطع الطمع عن المال والجاه . وما دام الطمع قائما ، كان حب الجاه والمدح في قلب من طمعت فيه غالبا، وكانت همتك إلى تحصيل المنزلة في قلبه مصروفة ، ولا ينال ذلك إلا بهدم الدين فلا ينبغى أن يطمع طالب المال والجاه و مبنض الذم في سلامة دينه ، فإن ذلك بعيد جدا

## بيان

#### اختلاف أحوال الناس في المدح والذم

اعلم أن للناس أربعة أحوال بالإضافة إلى الذام والمسادح

الحالة الأولى: أن يفرح بالمدح، ويشكر المادح، وينضب من الذم، ويحقد على الذام، ويكافئه أو يحب مكافأته. وهذا حال أكثر الخلق، وهو غاية درجات المعصية في هذا الباب

الحالة الثانية: أن يمتمض فى الباطن على الذام، ولكن يمسك لسانه وحوارحه عن مكافأته، ويفرح باطنه وبرتاح للمادح، ولكن يحفظ ظاهره عن إظهار السرور. وهذا من النقصات، إلا أنه بالإضافة إلى ما قبله كال

الحالة الثالثة: وهي أول درجات الكمال، أن يستوى عنده ذامه ومادحه ، فلا تغمه المذمة ، ولاتسره المدحة . وهذا قد يظنه بعض العبّاد بنفسه ، ويكون مغرورا إن لم عنده ، نفسه ، بعلاماته . وعلاماته أن لا يحد في نفسه استثقالاً للذام عند تطويله الجلوس عنده ، أكثر مما يجده في المادح . وأن لا يجد في نفسه ريادة هن ه و نشاط في قضاء حو اثيج المادح، فوق ما يجده في قضاء حاجة الذام . وأن لا يكون انقطاع الذام عن مجلسه ، أهون عليه فوق ما يجده في قضاء حاجة الذام . وأن لا يكون انقطاع الذام عن مجلسه ، أهون عليه

<sup>ُ (</sup> أ ) حِدُيث اللهم اغفر لفوجى فانهم لايغلمون له المنفر له قومته البيشقي فحدلاً ثل النبوة وقد تقدم والحَدْيث فالصحيح انه صلى الله عليه وسلم قاله حكاية عن نبي من الإنسياء حين ضربه قومه

من انقطاع المادح. وأن لا يكون موت المادح المطرى له ، أشد نكاية في قلبه من موت الذام وأن لا يكون عمه بمصيبة المادح ومايناله من أعدائه ، أكثر مما يكون عصيبة الذام . وأن لاتكون زلة المادح ، أخف على قلبه وفي عينه من زلة الذام . فهما خف الذام على قلبه كما خف المادح ، واستويا من كل وجه ، فقد نال هذه الرتبة . وما أبعدذلك وما أشده على القلوب وأكثر العباد فرحهم بمدح الناس لهم مستبطن في قلوبهم وهم لايشعرون · حيث لا يمتحنون أنفسهم بهذه العلامات. ورعاشعر العابد عيل قلبه إلى المادح دون الذام ، والشيطان يحسن له ذلك ويقول: الذام قد عصى الله بمذمتك، والمادح قد أطاع الله عدحك، فكيف تسوى بينها! وإنما استثقالك للذام من الدن المحض. وهذا محض التلبيس. فإن العابد لوتفكر ، علم أن في الناس من ارتكب من كبائر المعاصي أكثر بماارتكب الذام في مذمته ثم إنه لايستثقلهم ولا ينفر عنهم . ويعلم أن المادح الذي مدحه لايخلو عن مذمة غيره ، ولا يجد في نفسه نفرة عنه علمة غيره كما بجد لمذمة نفسه. والمذمة من حيث إنها معصية لآتختلف بأن يكون هوالمذموم أوغيره . فإذًا العابد المغرور لنفسه ينضب ، ولهواه يمتعض ثم إن الشيطان يخيل إليه أنه من الدين حتى يمتل على الله هواه ، فيز بده ذلك بعدا من الله. ومن لم يطلع على مكايد الشيطان وآفات النفوس، فأكثر عباداته تعب ضائع، يفوت عليه الدنيا ، ويخسره في الآخرة. وفيهم قال الله تعالى ﴿ قُلْ هَلْ نُنْبَئِّكُمْ بِالْأَخْسَرَ بِنَ أَعْمَالاً الَّذِينَ صَلَّ سَعْيَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ('')

الحالة الرابعة : وهي الصَّدق في العبادة ، أن يكره المدح وعقت المادح ، إذ يعلم أنه فتنة عليه، قاصمة للظهر ، مضرة له في الدين . و يحب الذام ، إذ يسلم أنه مهد إليه عيبه، ومرشدله إلى مهمه ، ومهد إليه حسناته . فقد قال صلى الله عليه وسلم ('' « رَأْسُ التُّوَ اضُعِ أَنْ تَكُرُّهَ أَنْ تُذُ كُرَ بِالْبِرِّ وَالتَّقْوَى » وقد روى في بعض الأخبارما هو قاصم لظهورأمثالنا إنصح إذ روى أنه صلى الله عليه وسلم ('' قال ﴿ وَ يُلِ لِلصَّائِمِ وَوَ يُلُ لِلْفَائِمِ وَ وَ يُلُ لِصَاحِبِ

<sup>(</sup>۱) حديث رأس النواضع ان يكره أن يذكر بالبر والتقوى: لمأجد له أصلا (۲) حديث و بل للصائم وويل للقاهم وويل لصاحب الصوف ـ الحديث: لمأجده هكذاوذكر صاحب الفردوس مينجدين أنس ويل لمن لبس الصوف غالب فعله قوله والمجرجه ولده في مسنده

<sup>(</sup>۱) النكيف :۱۰۳:

الصُّوفِ إِلاَّ مَن » فقيل يارسول الله إلا من ؟ فقال ﴿ إِلاَّ مَنْ تَنَزَّهَتْ نَفْسُهُ عَنِ الدُّنْيَا وَأَبْغَضَ الدُّنيَا اللهُ نَيا

وغاية أمثالنا الطمع في الحالة الثانية: وهو أن يضمر الفرح والكراهة على الذام والمادح ولا يظهر ذلك بالقول والعمل. فأما الحالة الثالثة: وهى التسوية بين المادح والذام، فلسنا نظمع فيها. ثم إن طالبنا أنفسنا بعلامة الحالة الثانية، ولإنها لاتفيها، لأنها لابد وأن تتسارع إلى إكرام المادح وقضاء حاجاته، وتتثاقل على إكرام الذام والثناء عليه وقضاء حوائجه. ولانقدر على أن نسوى بينهما في الفعل الظاهر، كالانقدر عليه في سريرة القلب. ومن قدر على التسوية بين المادح والذام في ظاهر الفعل، فهوجدير بأن يتخذقدوة في هذا الزمان إن وجد، فإنه الكبريت الأحمر يتحدث الناس به ولايرى، فكيف عابعده من المرتبين

وكل واحدة من هذه الرتب أيضافيها درجات ·أماالدرجات في المدح ، فهو أن من الناس من يتمنى المدحة و الثناء و انتشار الصيت، فيتوصل إلى نيل ذلك بكل ما يمكن ، حتى ير أفى بالعبادات، ولا يبالى عقار فة المحظورات، لا شمالة فلوب الناس، واستنطاق ألسنتهم بالمدح: وهذا من الحالكين

ومنهم من بريد ذلك ، ويطلبه بالمباحات ، ولايطلبه بالعبادات ، ولايباشر المحظورات. وهذا على شفاجر فهار فإن حدود الكلام الذي يستميل به القلوب، وحدو دالأعمال ، لا يمكنه أن يضبطها . فيوشك أن يقع فيالا يحل لنيل الحمد . فهو قريب من الهالكين جدا

ومنهم من لايريد المدحة ، ولايسمى لطلبها ، ولكن إذامدح سبق السرور إلى قلبه . فإن لم يقابل ذلك بالمجاهدة ، ولم يتكلف الكراهية ، فهو قريب من أن يستجره فرط السرور إلى الم الرتبة التى قبلها . و إن جاهد نفسه فى ذلك ، وكلف قلبه الكراهية ، وبغض السرور إليه بالتفكر فى آفات المدح ، فهو فى خطر المجاهدة ، فتارة تكون اليدُله ، و تارة تكون عليه

ومهم من إذا سمع المدح لم يسربه ، ولم يغتم به ، ولم يؤثر فيه ، وهذا على خير ، و إن كان قد بق عليه بقية من الإخلاص . ومنهم من يكره المدح إذا سمعه ، و لكن لا ينتهى به إلى أن يغضب على المادح و ينكر عليه . و أقصى درجاته أن يكره ، و يغضب ، و يظهر الغضب و هو صادق فيه . لا أن يظهر الغضب و قلبه محبله عفال ذلك عين النفاق ، لأنه بريد ، أن يظهر من نفسه الإخلاص و الصدق ، و هو مفلس عنه . و كذلك بالضد من هذا تتفاوت الأحوال في حق الذام .

وأول درجاته إطهار الغضب ، وآخرها إظهار الفسر . ولا يصحون الفرح . وإظهاره إلاممن في قلبه حنق وحقد على نفسه لنمر دها عليه ، وكثرة عبوبها ، ومواعيدها السكاذبة ، وتلبيساتها الخبيئة ، فيبغضها بغض العدو . والإنسان يفرح عن يذم عدوه وهذا شخص عدوه نفسه ، فيفرح إذا سمع ذمها ، ويشكر الذام على ذلك ، ويعتقد فطنته وذكاءه لما وقف على عيوبها ، فيكون ذلك كانتشني لهمن نفسه ، ويكون غنيمة عنده ، إذ صار بالمذمة أوضع في أعين الناس ، حتى لا يبتلى بفتنة الناس ، وإذاسيقت إليه حسنات لم ينصب فيها ، فعساه يكون خيرا لعيو به التي هو عاجز عن إماطنها . ولوجاهد المريد نفسه طول غيره في هذه الخصلة الواحدة ، وهو أن يستوى عنده ذامه ومادحه ، لكان له شغل شاغل فيه ، لا يتفرغ معه لغيره ، و بينه و بين السمادة عقبات كثيرة ، هذه إحمداها ، ولا يقطع شيئا منها إلا بالمجاهدة الشديدة في العمر الطويل

## الشطرالث في مالكناب

فى طلب الجاه والمنزلة بالعبادات

وهو الرياء . وفيه بيان ذم الرياء ، وبيان حقيقة الرياء ، ومايرا على به ، وبيان درجات الرياء وبيان الرياء الخبى ، وبيان ما يحبط العمل من الرياء ومالا يحبط ، وبيان دواء الرياء وعلاجه ، وبيان الرخصة في كتمان الذنوب ، وبيان ترك الطاعات خوفا من الرياء والآفات ، وبيان ما يصح من نشاط العبد للعبادات بسبب رؤية الخاق، وبيان ما يحب على المريد أن يلزمه قلبه قبل الطاعة وبمدها ، وهي عشرة فصول ، وبالله التوفيق ما يجب على المريد أن يلزمه قلبه قبل الطاعة وبمدها ، وهي عشرة فصول ، وبالله التوفيق

## بسيان ذم الرياء

اعلم أن الرباء جرام ، والمرائى عندالله ممقوت، وقد شهدت لذلك الآبات والأخبار والآثار أما الآيات. فقوله تعالى ( فَوَيْلُ اللهُ صُلِّينَ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاَ يَهِمْ سَاهُونَ الَّذِينَ هُمْ أَيُرَاوُنَ ('') وقوله عزوجل ( وَالَّذِينَ عُمْ رُونَ السَّيِّنَاتِ لَهُمْ عَذَاب شَدِيد وَمَكُنَّ أُولِيَكَ هُو يَبُورُ ('')

<sup>(</sup>١) الماعون ٤ ، ٥ ، لا فاطر : ١٠

قال مجاهسسد ، هم أهمل الرياء ، وقال تعالى ( إِنَّمَا مُنطَّعِمُكُمُ لُوَجْهِ اللهِ لَا تُولِيهُ مِنْكُمْ جَزَاء وَكَاشُكُورًا ('') فدح المخلصين بنني كل إرادة سوى وجه الله . والرياء ضده . وقال تعالى ( فَمَنْ كَانَ بَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحًا وَكَا يُشْرِكُ يَشِرِكُ يَشِرِكُ فَيْمَادَة وَالْحَالُ . يَشْرِكُ يَشِرِكُ فَيْمَادَة وَالْحَالُ . وَقَالَ نَعَالَى ( '' ذلك فيمن يطلب الأجر والحمد بعباداته وأعماله .

وأما الأخبار: فقد قال صلى الله عليه وسلم حين سأله رجل فقال يارسول الله ، فيم النجاة ؟ فقال ه أن كريم كل المتبد والماعة الله يُريد بها النّاس ، () وقال أبو هر برة في حديث الثلاثة ، المقتول في سبيل الله ، والمتصدق بماله ، والقارىء لكتاب الله ، كما أوردناه في كتاب الإخلاس . وإن الله عز وجل يقول لكل واحد منهم كذبت ، بل أردت أن يقال فلان فلان جواد ، كذبت ، بل أردت أن يقال فلان فلان جواد ، كذبت ، بل أردت أن يقال فلان قارىء . فأخبر صلى الله عليه وسلم أنهم لم يثابوا ، وأن رياءه هو الذي أحبط أعمالهم . وقال ابن عمر رضى الله عليه وسلم أنهم لم يثابوا ، وأن رياءه هو الذي أحبط أعمالهم . وقال ابن عمر رضى الله عنه ما ، قال النبي صلى الله عليه وسلم (") د من رائهى رائهى رائهى الله يه وفي حديث آخر طويل ، (أن الله تعالى يقول لملائك به وسلم أنهم لم يتابوه في سجين . وقال صلى الله عليه وسلم إن هسنذا لم يردنى بعمله ، فاجعلوه في سجين . وقال صلى الله عليه وسلم إن هسنذا لم يردنى بعمله ، فاجعلوه في سجين . وقال صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>۱) حدیث نزول قوله تعالی من کان یرجولفاه ربه الآیة فیمن یطلب الآخرة والحمد بعباداتة و أعماله الحاکم من حدیث طاوس قال رجل انی أقف الموقف أبننی وجه الله و أحب أن یری موطنی فلم یرد علیه حق نزلت هذه الآیة هکذا فی نسختی من المستدرك و لعله سقط منه ابن عباس أو أبوهر یرة وللبرار من حدیث معاذ بسند ضعیف من صام ریاء فقد أشرك ـ الحدیث : وفیه انه صلی الله علیه وسلم تلاهذه الآیة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أبي هريرة فى الثلاثة المقتول فى سبيل الله والمنصدق بماله والقارئ لكنابه فان الله يقول لكل واحد منهم كذبت: رواه مسلم وسيأتى فى كتاب الاخلاص

<sup>(</sup>٣) حديث ابن عمر من راءى راءى الله به ومن سمع سمع الله به نمن عليه من حديث جندب بن عبد الله وأساحديث ابن عمر فرواه الطبرانى في الكبير والبيه في في الشعب من رواية شيخ يكنى أبايزيد عنه بلفظ من سمع النه به سامع خلقه وحقره وصغره وفي الزهد لا بن المبارك ومسند أحمد بن منبع انه من حديث عبد الله بن عمر و

<sup>(</sup> ٤ ) حديث انالله يقول الملائكة انهذا لميردى بعمله فاجعاوه في سحين ابن المبارك في الزهد ومن طريقه ابن أبي الدنيا في الاخلاص وأبو الشيخ في كتاب العظمة من رواية حمزة بن حبيب مرسلا ورواه أبن الجوزى في الموضوعات

<sup>(</sup>١) الدهر: ٩ (٢) الكيف ١١٠

(۱) ه إِن أَخُو َ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمُ الشَّرِ النَّا لَا مَنْ مُ قَالُوا وما الشَّرِ اللَّا مَعْ بِالرَّسُول الله عَلَى الله عَن وَجَلَّ بَوْمَ الْقِيامَةِ إِذَا جَازَى الْمِبَادَ بِأَعْمَا لِحِمُ اذْ هَبُوا إِلَى الَّذِينَ كُنْمُ مُرَا فُونَ فَهِ الله عَلَى وَالْمُل الله عليه وسلم الله عَلَى وَالْمُل الله عَلَى وَمَا وَ بَالله عَرْوَجُلَّ مِن جُبُّ الْمُلْزُنِ ، قيل وماهو بارسول الله ؟ قال و وادِي جَهَنَّمَ أُعِد الله عَلَى الله عَلَى وقال عليه ولله وقال عليه ولله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى وَمَا وَا الله عَلَى الله عَن الشَّر الله ، وإذا على المسيح صلى الله عليه ولله : إذا كان يوم صوم أحدكم ، فليخف عن شاله . وإذا صلى فليرخ ستر بابه ، فإذا لله الناس أنه صائم . وإذا أعطى بيمينه ، فليخف عن شاله . وإذا صلى فليرخ ستر بابه ، فإذا لله يقسم الناء كما يقسم الرزق . وقال نبينا صلى الله عليه وسلم (۱) « لا يَقْبَلُ الله عَنْ وَجَلَّ عَمَلاً يقسم الناء كما يقسم الرزق . وقال عبى الما عمر الماذن جبل حين رآه يبكى ما يبكيك ؟ قال حديث يقيه مِثْقَالُ ذَرَّةً مِن ورياء ، وقال عمر الماذن جبل حين رآه يبكى ما يبكيك ؟ قال حديث وقال على الله عليه وسلم (۱) يقول وإنَّ أَدْ فَى الرَّيَاء شَرَكُ وقال مَن الله عليه وسلم (۱) هول هول الله عليه وسلم (۱) هول هول الله المربع إلى خطايا الرياء ودقائقه . وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « إنَّ في ظلَّ المَرْش وَمُ لا ظلُّ وَاللَّ طلْلُهُ رَجُلا تَصَدَّقَ بَيْمِينِهِ فَكَادَ يُحْقِيها عَنْ شِمَالِهِ الله الله عَلْلُهُ وَهُمَا عَنْ شِمَالِهِ الله الله عَلْه وسلم (۱) « أَنْ الله وقال الله الله عَلْه وسلم (۱) « أَنْ شَالَه عِلْه الله الله عَلْه وسلم (۱) « أَنْ شَالَه عَلْه الله عَلْه عَلْهُ عَلْمُ الله عَلْه الله عَلْه عَلْمُ الله عَلْه الله عَلْمُ وَالله عَلْه الله عَلْه عَلْهُ الله الله الله عَلْه الله عَلْه عَلْه الله عَلْه عَلْه الله عَلْه الله عَلْه الله الله عَلْه عَلْهُ الله عَلْه الله عَلْه الله عَلْه الله عَلْه الله الله عَلْه الله الله عَلْهُ الله عَلْه الله عَلْه الله عَلْه الله عَلْه الله الله الله الل

<sup>(</sup>۱) حدیث ان آخوف ما آخاف علیهم الشرك الاصغر \_ الحدیث : أحمد والبهتی فی الشعب من حدیث محمود ابن لبیدوله روایة ورجاله ثقات ورواه الطبرای من روایة محمود بن لبید عن رافع بن خدیج

<sup>(</sup> ٣ ) حديث استعيدوا بالله من جب الحزن قيل وطهو قال وادفى جَهنم أعد للقراء المرائين:الترمذي وقال غريب وابر ماجه من حديث أبي هريرة وضعفه ابن عدي

<sup>(</sup>٣) حديث يقول الله من عمل لى عملا أشرك فيه غيرى فهو له كله مد الحديث : مالك واللفظ لهمن حديث أبي هديرة دون قوله وأنامنه برئ ومسلم مع تقديم و تأخير دونها أيضا وهى عند ابن ماجه بسند محيح الربي ) حديث لا يقبل الله عملا فيه مقدار ذرة من رباء : لم أجده كذا

ر ( م ) حديث معاد انأدى الرياء شرك الطبراى هكذا والحاكم بلفظ اناليسير من الرياء شرك وقد تقدم

<sup>(</sup> ٦ ) حديث أخوف ماأخاف عليكم الرياء \_ الحديث : تقدم فيأول هذا الكتاب

<sup>﴿</sup> ٧ ) حديثُ أَنْ فَي ظُلُ الْمَرْسُ يَوْمِ لَاظُلُ الْأَطْلُهُ رَجَلًا تَصَدَقَ بِيمِينَهُ فَكَادَ أَنْ يَخْفِها عَنْ شَالُهُ مَتَفَقَ عليه ﴿ مَنْ عَدَيْتُ أَلِي هُوْرِيْنَ بِنَعْوِهُ فَي حديث سبعة يظلهم الله في ظله ﴿

<sup>(</sup>۱) حديث تفضيل عمل السرعى عمل الجهر بسبعين: ضعفه البيه في الشعب من حديث أبي الدرداء ان الرجل ليعمل العمل فيكنب له عمل صالح معمول به في السرين فضف أجره سبعين ضعفا قال البيه في هذا من أفراد بقية عن شيوخه الجهولين وروى ابن أبي الدنيا في كتاب الاخلاص من حديث عائشة بسند ضعيف يفضل الذكر الجني الذي لا تسمعه الحفظة على الذكر الذي تسمعه الحفظة سبعين درجة ان الرائي بنادى يوم القيامة يأفا جرياغاد ريام مائي ضلى عملك و حبط أجرك الحديث : ابن أبي الدنيا من رواية جبلة اليحصى عن صحابى لم يسم وزاد باكافريا خاسر ولم يقل يام التي واسناده ضعيف المن من رواية جبلة اليحصى عن صحابى لم يسم وزاد باكافريا خاسر ولم يقل يام التي واسناده ضعيف (٣) حديث شداد بن أوس اني نجوف على أمتى الشرك - الحديث : ابن ما جهر الحاكم نحوه و قد تقدم قريبا (٤) حديث لماخلق الله الارض مادت بأهلها - الحديث : وفيه لم أخلق خلفا هو أشد من ابن آدم يتصدق يمينه فيخفيها عن شماله الترمذي من حديث أنس مع اختلاف وقال غريب

وَ لَمْ نَحْفُظْهُ ا تَفْطَمَتْ حُجَّتُكَ عَنْدَ اللهِ يَوْمَ أَلْقِيامَةِ يَاسْعَاذُ ١٠ إِنَّاللَّهُ تَمَالَى خَلَق سَبْعَةَ أَمْلاك قَبْلَ أَنْ كَعْلُقَ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ ثُمَّ خَلَقَ السَّمْوَاتِ فَجَمَلَ لِكُلِّ سَمَاءِ مِنَ السَّبْعَةِ مَلَكًا بَوَّابًا عَلَيْهَا قَدْ جَلَّهَا عِظْمًا فَتَصْعَدُ الْخُفَظَةُ بِعَمَلِ ٱلْعَبْدِ مِنْ حِينَ أَصْبَحَ إِلَى حِينَ أَمْسَى لَهُ نُورٌ كَنُورِ الشَّمْسِ حَتَّى إِذَا صَعَدَتْ بِهِ إِلَى السَّمَآءِ الدُّنْيَا زَكَّتُهُ فَكَثَّرَتُهُ فَيَقُولُ اكْلَكُ لِلْحَفَظَةِ اضْرِبُوا بِهَذَا ٱلْعَمَلِ وَجْهُ صَاحِبِهِ أَنَا صَاحِبُ ٱلْغِيبَةِ أَمَرَ فِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلَ مَّن أُغْتَابَ النَّاسَ يُجَاوِزُ فِي إِلَى غَيْرِى قَالَ ثُمٌّ تَأْ بِى الْحَفَظَةُ بِعَمَلِ صَا لِحٍ مِنْ أَعْمَالِ ٱلْعَبْدِ فَتَمُوْ بِهِ قَتْزُ كَيِّهِ وَتُنكَثِّرُهُ حَتَّى تَبْلُغَ بِهِ إِلَى السَّمَاء النَّا نِيَةِ فَيَقُولُ كُهُمُ الْمَلَكُ الْمُوَكَّلُ بِهَا قِفُوا وَاضْرِ بُوا بِهَذَا ٱلْعَمَلِ وَجْهُ صَاحِبِهِ إِنَّهُ أَرَادَ بِعَمَلِهِ هَذَا عَرَضَ الدُّنيَا أَمَرَ نِي رَبِّي أَنْ لا أَدَعَ عَمَلَهُ يُجِاوِ رُبِي إِلَى غَيْرِي إِنَّهُ كَانَ يَفْتَخِرُ بِهِ عَلَى النَّاسِ فِ مَحَالِسِهم قَالَ وَتَصْعَدُ الْمُفَظَةُ بِعَمَلِ الْعَبْدِ يَبْتَهِجُ نُوراً من صَدَقَةٍ وَصِيام وَصَلاَةٍ قَدْأُعْجَبَ الْمُفَظَة فيُجاو زُونَ بهِ إِلَى السَّمَا ءِ الثَّالِثَةِ . فَيَقُولُ كَمْهُمُ ا كَلَكُ ا الْمُوكَالُ بِهَا قِفُوا وَاصْرِبُوا بهَذَا ٱلْعَمَل وَجْـهُ . صَاحِيه أَنَا مَلَكُ ٱلْكِبْرِ أَمَرَ نِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَّلُهُ مُجَاَّو زُنِي إِنَّى غَيْرِي إِنَّهُ كَانَ يَتَكَبَّرُ عَلَى النَّاسِ فِي مَجَالِسِهِم قَالَ وَنَصْعَدُ الْخَفَظَةُ بِعَمَلِ ٱلْعَبْدِ يَزْهَرُ كَمَا يَرْهَرُ ٱلْكُو كُ الدُّرِّي ۚ لَهُ دَوِي ۗ مِنْ تَسْبِيحِ وَصَلاَ مْ وَحَبِّ وَعُمْرَ مْ حَتَّى يُجَاو زُوابِهِ السَّما ٓ الرَّا بَعَهَ فَيقُولُ كَمْهُ ٱلْلَكُ ٱلْلُوَكُ بِهَا قِفُوا وَاضْرِبُوا بِهَذَا ٱلْعَمَلِ وَجْهُ صَاحِبِهِ اضْرِبُوا بِهِظَهْرَهُ وَبَطْنَهُ أَنَا صَاحِبُ ٱلْمُحِثِ أَمَرَ نِي رَبِّي أَنْ لَأَذَعَ عَمَلَهُ يُجَاوِ زُنِي إِلَى غَيْرِي إِنَّهُ كَأَنَ إِذَاعَمِلَ عَمَلًا أَذْخَلَ ٱلْمُجِنَّ فِي عَمَلِهِ قَالَ وَتَصْعَدُ الْحُفَظَةُ بِعَمَلِ ٱلْعَبْدِحَتَّى يُجَاوِزُوا بِهِ السَّمَاءَ الْخَامِسَةَ كَأَنَّهُ ٱلْعَرُوسُ ٱلْمَرْ فُوفَةُ إِلَى أَهْلِهَا فَيَقُولُ لَهُمُ ٱلْمَلَكُ ٱلْهُوَ كُلُّ بِهَا تِفُوا وَاضْر بُوا بهَذَا ٱلْعَمَل وَجْهُ صَاحِبِهِ وَاحْمِلُوهُ عَلَى عَاتِقِهِ أَنَا مَلَكُ ٱلْحُسَدِ إِنَّهُ كَانَ يَحْسُدُ النَّاسَ مَنْ يَتَعَلَّمُ

ر ( ) حديث معاذ الطويل ان الله تعالى خلق سعة أملاك قبل أن بخلق السموات والارض فجل لسكل سماء من السبعة ملسكا بوابا عليها ـ الحديث: بطوله في صعود الحفظة بعمل العدور دالملائسكة له من كل سماء ورد الله تعالى له بعد ذلك عزاه المصنف الى رواية عبد الله بن البارك باسناده عن رجل عن معاذ وهو كاقال رواء في الزهد وفي اسناده كاذكر من لم يسم ورواه ابن الجوزي في الموضوعات

وَيَعْمَلُ عَثْلُ عَمْلِهِ وَكُلُّ مَنْ كَانَ يَأْخُذُ فَضْلاً مِنَ ٱلْعِبَادَةِ يَحْسُدُهُمْ وَيَقَعُ فِيهِمْ أَمَرَ نِي رَبِّي أَنْ لاَ أَدْعَ عَمَلَهُ نَجَار زُني إِلَى غَيْرى قَالَ وَتَصْعَدُ الْحَفْظَةُ بِعَمَل ٱلْعَبْد منْ صَلاَةٍ وَزَكَا فِي وَحَجَّ وَعُمْرَة وَصِياً مِفْيُجَاوِ زُونَ بِهَاإِلَى السَّماَّءِ السَّادسَةِ فَيَقُولُ كَلْمُمْ الْمُلكُ الْمُوَكُّلُ بِهَا قِفُوا وَاضْرِبُوا بِهَذَا ٱلْعَمَلِ وَجْهَ صَاحِبِهِ إِنَّهُ كَانَ لاَ يَرْحَمُ إِنْسَانًا قط من عباد الله أَصَابَهُ بَلاَّ لِهِ أَوْ ضُرٌّ أَضَرٌّ بِهِ بَلْ كَانَ يَشْمَتُ بِهِ أَنَا مَلَكُ الرُّحْمَةِ أَمَرَ بِي رَفِّي أَنْ لاَ أَدَعَ عَمَلُهُ بَجَاو زُنِي إِلَى غَيْرى قَالَ وَتَصْفَد الْخَفَظَةُ بِعَمَلِ ٱلْعَبْد إِلَى السَّماء السَّا بِعَةِ من صَو م وَصَلاَمٌ وَ نَفَقَةٍ وَزَكَامٍ وَاجْبُهَادِ وَوَرَعِ لَهُ دَوى تُكَدُّوى الرَّعْدِ وَضَو مُ كَضَو الشَّمْس مُعَهُ ثَلَاثَةُ ۖ آلَا فِي مَلَكِ فَيُجَاوِزُونَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ السَّا بِمَةَ فِيَقُولُ كَلْمُمُ الْمَلكُ الْلوَكُلُ بهَا قِفُوا وَاضْرِ بُوا بهَذَا ٱلْمَمَلَ وَجْهُ صَاحِبِهِ اضْرِ بُوا بِهِ جَوَارِحَهُ اقْفِلُوا بِهِ عَلَى قَلْبِهِ إِلَّى أُحْجُتُ عَنْ رَكِّي كُلَّ عَمَل لَمْ يُرَدْ بِهِ وَجِهْ رَكِّي إِنَّهُ أَرَادَ بِعَمَلِه غَيْرَ الله تَعَالَى إِنَّهُ أَرَادَ وفْعَةٌ عَنْدَ ٱلْفُقَهَاءِ وَذَكْرًا عَنْدَ ٱلْغُلَمَاءِ وَصِيتًا فِي الْمَدَائِنِ أَمَرَ نِي رَبِّي أَنِ لأَأْدَعَ عَمَلَهُ ۖ يَجُاو زُنِي إِلَى غَيْرِي وَكُلُّ عَمَل كَمْ ۚ يَكُن لِلهِ خَالِصًا فَهُوَ رِيَا ۚ وَلاَ يَقْبَلُ اللهُ عَمَلَ الْمُرا ثِي قَالَ وَتَصْعَدُ الْحُفَظَةُ بَعَمَل ٱلْعَبْدِ مِنْ صَلاَةٍ وَزَكَاةٍ وَصِياَمٍ وَحَجٍّ وَعُمْرَةٍ وَخُلُقٍ حَسَنِ وَصَمْتِ وَذِكُر لِلهِ نَمَالَى وَتُشَيِّعُهُ مَلاَ نَكَةُ السَّمْوَاتِ حَتَّى يَقْطَعُوا بِهِ الْخُجُبَ كُلَّهَا إِلَى اللهِ عَزَّوَجَلَّ فَيَقِفُونَ بَيْنَ يَدَ بِهِ وَ يَشْهَذُونَ لَهُ بِالْعَمَلِ الصَّالِحِ الْلخلص بله قالَ فَيَقُولُ ۖ اللهُ كَمْمُ أُنْهُمُ الْخُفَظَةُ عَلَى عَمَل عَبْدِي وَأَنَا الرَّفِيبُ عَلَى نَفْسِهِ إِنَّهُ كُمْ يُردني بهذَا أَلْعَمَل وَأَرَادَ بِهِ غَيْرِى فَعَلَيْهِ لَعْنَى فَتَقُولُ اللَّا ئِكَةُ كُلُّهُمْ عَلَيْهِ لَعْنَتُكَ وَلَعْنَتُنَا وَتَقُولُ السَّمُواتُ كُلْهًا عَلَيْهِ لَعْنَةُ اللهِ وَلَمْنَتُنَا وَتَلْعَنُهُ السَّمْوَ اتُّ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ » قال معاذ. قلت بارسول الله ، أنت رسول الله ، وأنا معاذ :قال « افتد بي وَ إِنْ كَانَ فِي عَمَلِكَ نَقُصْ يَاسُمَاذُ خَافِظْ عَلَى لِساَنِكُ مِنَ الْوَقِيعَةِ فِي إِخْوَا نِكَ مِنْ خَمَلَةِ ٱلْقُرْءَانِ وَالْحِلْ ذُنُو بَكَ عَلَيْكَ وَلاَ تَحْمِلْهَا عَلَيْهِمْ وَلاَ تُوَاتِينَ فَسَلَتَ بِذُمِّهِمْ وَلاَ تَرْفَعْ كَفْسَكَ عَلَيْهِمْ وَلاَ تُدْخِلْ عَمْلَ الدُّنيَافِ عَمَلَ الْآخِرَةِ وَلَا تَتَكَبُّونِ فَي خَيْلِيكَ لِكُنِّي يَحَذَرَ النَّاسُ مِنْ سُوءِ خُلْقُكَ

وَلاَ أَنَاجِ رَجُلاً وَعِنْدَكُ آخَرُ وَلاَ تَتَعَظَّمْ عَلَى النّاسِ فَيَنْقَطِعَ عَنْكَ خَيْرُ الدُّنْيَا وَلا تَعَزَّقِ النَّاسَ فَيَنْقَطِعَ عَنْكَ خَيْرُ الدُّنْيَا وَلا تَعَزَّقِ النَّاسَ فَتَمُو عَلَى (وَالنَّاسُطَات نَسْطًا (اللهُ النَّهُ عَلَيْهِ فَلَ النَّهُ عَلَى (وَالنَّاسُطَات نَسْطًا (اللهُ النَّهُ عَنَّ عَنْ يَامُعَاذُ ؟ » قلت ماهن بأبى أنت وأمى يارسول الله فن يطيق هذه الخصال ؟ ومن ينجو الله من يطيق هذه الخصال ؟ ومن ينجو منها ؟ قال « يَامُعَاذُ إِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ بَسَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ » قال فيا رأيت أكثر تلاوة القرءان من معاذ ، للحذر مما في هذا الحديث

وأما الآثار: فيروى أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، رأى رجلا يطأطيء رقبته فقال ياصاحب الرقبة ، ارفع رقبتك ، ليس الخشوع في الرقاب ، إنما الخشوع في القارب. ورأى أبو أمامة الباهلي رجلا في المسجد يبكي في سجوده، فقال أنت أنت لوكان هذافي يبتك؟ وقال على كرم الله وجهه: لامرائي ثلاث علامات: يكسل إذا كان وحده ، وينشط إذا كان في الناس. و نزيد في العمل إذا أثني عليه ، وينقص إذا ذم · وقال رجل لعبادة بن الصامت أقاتل بسبق في سبيل الله، أر مد به وجه الله تمالي ومحمدة الناس؟ قال لاشي علك فسأله ثلاث مرات، كل ذلك يقول لاشيء لك، ثم قال في الثالثة · إن الله يقول أنا أغنى الأغنياء عن الشرك ، الحديث وسأل رجل سميدبن المسيب فقال: إن أحدنا يصطنع المعروف يحبأن يحمدو يؤجر فقال له أتحب أن تمقت ؟ قال لا . قال فإذاعملت لله عملا فأخلصه . وقال الضحاك: لا يقولن أحدكم هذا لوجه الله ولوجهك . ولا يقو أن هذالله وللرحم ، فإن الله تعالى لاشريك له . وضرب عمر رجلا بالدرة ثم قال له : انتص مني ، فقال لا بن أدعها شولك ، فقال له عمر : ما صنعت شيئًا ، إما أن تدعم إلى فاعرف ذلك ، أو تدعم الله وحده . فقال ودعم الله وحده فقال فنعم اذن . وقال الحسن ، لقد صبت أقواما إن كان أحدهم لتمرض له الحكمة الونطق بها لنفعته ونفعت أصحابه ، وما يمنعه منها إلا مخافة الشهرة . وإن كانأحدهم ليمرفيري الأذي في الطريقي، فيها يمنعه أن ينحيه إلا مخافة الشهرة • ويقال إن المراثي ينادي يومالقيامة وبأربعة أمماء: يامر الي باغادر باغاسر ، يافاجر ، اذهب فخذا حرك من عملت له فلا أجر لك عندنا.

<sup>(</sup>١) النازعات: ٢

وقال الفضيل بن عياض كانوا براءون عما يعملون، وصادوا اليوم براءون عمالا يعملون. وقال عكرمة. إن الله يعملى العبد على نبته مالا يعطيه على عمله، لأن النية لارياء فيها . وقال الحسن رضى الله عنه . المراثى يريد أن يغلب قدر الله تعالى وهو رجل سوء، يريد أن يقلب قدر الله تعالى وهو رجل سوء، يريد أن يقول الناس هو رجل صالح . وكيف يقولون وقد حل من ربه على الأردياء !فلابد لقلوب المؤمنين أن تعرفه . وقال فتادة . إذا راءى العبد ، يقول الله تعالى انظر واللى عبدى يستهزى على وقال مالك بن دينار: القراء الائة . قراء الرحمن، وقراء الدنيا، وقراء الملوك وإن محمد ابن واسع من قراء الرحمن . وقال الفضيل . من أراد أن ينظر إلى مراء فلينظر إلى مو وقال السمت بالليل ، فإنه أشرف من سمتك بالنهار ، لأن السمت وقال عمدى الليل لرب العالمين . وقال أبو سلمان : التو قى عن العمل أشد من العمل . . وقال ابن المبارك . إن كان الرجل ليطوف بالبيت وهو بخراسان . فقيل له وكيف العمل . . وقال ابن المبارك . إن كان الرجل ليطوف بالبيت وهو بخراسان . فقيل له وكيف ذك ؟ قال محب أن يذكر أنه عاور بحمة . وقال إبراهيم بن أدم ما صدق الله من أراد أن يشهر

## بسيان

#### حقيقة الرياء وما يراءى به

اعلم أن الرياء مشتق من الرؤية ، والسمعة مشتقة من السماع . وإعما الرياء أصله طلب المنزلة في قلوب الناس بإبرائهم خصال الخير ، إلا أن الجاه والمنزلة تطلب في القلب بأعمال موى العبادات ، وتطلب بالعبادات . واسم الرياء خصوص كرالعادة بطلب المنزلة في القاوب بالعبادات وإظهارها . فحد الرياء هو إرادة العباد بطاعة الله . فالمراثي هو العابد ، والمراءي هو الناس المطلوب رؤيتهم بطلب المنزلة في قلوبهم والمراءي به هو الخصال التي قصد المراثي إظهارها والرياء هو قصده إظهار ذلك . والمراءي به كثير ، وتجمعه خسة أقسام ، وهي عامع ما يتزين به العبد للناس : وهو البدن ، والزي ، والقول ، والعمل ، والأتباع والأشياء الخارجة . وكذلك أهل الدنيا براءون بهذه الأسباب الخسة . إلا أن طلب الجاه وقصد الرياء بأعمال ليست من جلة الطاعات ، أهون من الرياء بالطاعات

القسم الأول: الرياء في الدين بالبدن. وذلك بإظهار النحول والصفار ليوهم بذلك شدة الاجتهاد ، وعظم الحرَّف على أمر الدين ، وغلبة خوف الآخرة ، وليدل بالنحول على قلة الأكل، وبالصفار على سهر الليل، وكثرة الاجتهاد، وعظم الحزن على الدين. وكذلك يراثي بتشعيث الشعر ، ليدل به على استغراق الهم بالدين ، وعدم التفرغ لتسريح الشعر . وهذه الأسباب مهم ظهرت ، استدل الناس بها على هذه الأمور ، فارتاحت النفس لمرقتهم فلذلك تدعوه النفس إلى إظهارها لنيل تلك الراحة . ويقرب من هـذا خفض الصوت، و إغارة العينين ، وذبول الشفتين ، ليستدل بذلك على أنه مواظب على الصوم . وأن وقار الشرع هو الذي خفض من صوته ، أو ضعف الجوع هو الذي ضعف، من قوته . وعن هذا قال المسيح عليه السلام: إذا صام أحدكم فليدهن رأسه ، ويرجل شعره ، ويكحل عينيه وكذلك روى عن أبي هربرة . وذلك كله لما يخاف عليه من نزغ الشيطان بالرياء. ولذلك قال ابن مسعود. أصبحو اصيامامدهنين . فهذه مراآة أهل الدين بالبدن فأماأهل الدنيا، فيراءون بإظهار السمن، وصفاء اللون واعتدال القامة، وحسن الوجه، ونظافة البدن. وقوة الأعضاء وتناسبها الثاني : الرياء بالهيئة والزي أماالهيئة . فبتشعيث شعر الرأس ، وحلق الشارب ، وإطراق الرأس في المشي ، والهدوء في الحركة ، وإبقاء أثر السجود على الوجه ، وغلظ الثياب، ولبس الصوف، وتشميرها إلى قريب من الساق، وتقصير الأكام وترك تنظيف الثوب، وتركه مخرقا ، كل ذلك يرائى به ليظهر من نفسه أنه متبع للسنة فيه ،ومقتدفيه بعباد الله الصالحين ومن ذلك لبس المرقمة ، والصلاة على السحادة ، ولبس الثياب الزرق تشبها بالصوفية مع الإِفلاس من حقائق التصوف في الباطن . ومنه التقنع بالإِزار فوق العامة ، و إِسبال الرداء على العينين، ليرى به أنه قد انتهى تقشفه إلى الحذّر من غبار الطريق، ولتنصرف إليه الأعين بسبب تميزه بنلك العلامة . تر ومنه الدراعة والطيلسان ، يلبسه من هو خال عن العلم ، ليوهم أنه من أهل العلم . والمراءون بالزيعلى طبقات . فنهم من يطلب المنزلة عند أهل الصلاح بإظهار الزهيد، فيلبس الثياب المحرقة ، الوسعة ، القصيرة ، الغليظة ، إليرائي يغلظها ، ووسخها ، وقصرها ، وتخرقها ، أنه غيرمكترث بالدنيا .ولوكلف أزيلس ثوبا وسطا نظيفاً ، مما كان السلف يلبسه ، لكان عنده عنزله الذبح . وذلك لحوفه أن يقول الناس قد هاله من الزهد ، ورجع عن تلك الطريقة ، ورغب في الدنيا . وطبقة أخرى يطلبون القبول عند أهل الصلاح ، وعند أهل الدنيا من الماوك ، والوزراء ، والتجار . ولولبسوا الثياب المخرقة البذلة ، أزدرتهم أعين الماوك والأغنياء . فهم يريدون الجمع بين قبول أهل الدين والدنيا ، فلذلك يطلبون الأصواف الدقيقة والأكسية الرقيقة ، والمرقمات المصبوغة ، والفوط الرفيعة فليبسوها . ولعل قيمة ثوب أحدم قيمة ثوب أحد الأغنياء ، ولونه وهيئته لون ثياب الصلحاء . فيلتمسون القبول عند الفريقين . وهؤلاء إن كلفوا لبس ثوب خشن أو وسنع ، لكان عنده كالذبح ، خوفا من السقوط من أعين الملوك والأغنياء . ولو كلفوا لبس الديبق ، والكتان الدقيق الأبيض ، والمقصب المعلم ، وإن كانت قيمته دون قيمة ثيابهم ، لعظم ذلك عليهم ، خوفا من أن يقول والمقسب المعلم ، وإن كانت قيمته دون قيمة ثيابهم ، لعظم ذلك عليهم ، خوفا من أن يقول أهل الصلاح قد رغبوا في زى أهل الدنيا . وكل طبقة منهم رأى منزلته في زى مخصوص، فيثقل عليه الانتقال إلى مادونه ، أو إلى مافوقه ، وإن كان مباحا ، خيفة من المذمة

وأما أهل الدنيا: قرا آنهم بالثياب النفيسة ، والمراكب الرنيعة ، وأنواع التوسع والتجمل في المبسى ، والمسكن ، وأثاث البيت ، وفره الخيول . وبالثياب المصبغة ، والطيالسة النفيسة ، وذلك ظاهر بين الناس ، فإنهم يلبسون في بيوتهم الثياب الخشنة ، ويشتد عليهم لو برزوا للناس على تلك الهيئة ، مالم يبالغوا في الزينة

الثالث الرياء بالقول. ورباء أهل الدين بالوعظ، والتذكير، والنطق بالحكمة، وحفظ الأخبار والآثار لأجل الاستمال في المحاورة، وإظهارا لغزارة العلم، ودلالة على شدة العناية بأحوال السلف الصالحين، وتحريك الشفتين بالذكر في محضر الناس، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بمشهد الخلق، وإظهار الغضب للمنكرات، وإظهار الأسف على مقارفة الناس للمعاصى، وتضعيف الصوت في المكلام، وترقيق الصوت بقراءة القرءان، ليدل بذلك على الخوف، والحزن، وادعاء حفظ الحديث، ولقاء الشيوخ، والدق على من يروى بذلك على الخوف، والحزن، وادعاء حفظ الحديث، ولقاء الشيوخ، والدق على من يروى الحديث بيان خلل في لفظه، ليعرف أنه بصير بالأحاديث والمبادرة إلى أن الحديث صيح أو غير صحيح، لإظهار الفضل فيه، والمجادلة على قصد إغنام الخصم، ليظهر الناس قوته في علم الدين. والرياء بالقول كثير، وأنواعه لانفحصر،

وأماأهل الدنيا، فمرا آتهم بالقول بحفظ الأشمار والأمثال، والنفاصح في العبارات، وحفظ النحو الغريب ، للا على أهل الفضل ، وإظهار التودد إلى الناس لاستمالة القلوب الرابع: الرياءبالعمل . كمراآة المصلى بطول القيام ، ومدالظهر، وطول السجود والركوع وإطراق الرأس، وترك الالتفات، وإظهار الهدوء والسكون، وتسوية القدمين واليدين وكذلك بالصوم ، والغزو ، والحج ، وبالصدقة ،و بإطعام الطعام ، ويالإخبات في المشي عند اللقاء ، كا رخاء الجفون ، و تنكيس الرأس ، والوقار في الكلام · حتى أنالم ائي قد يسرع في المشي إلى حاجته ، فإذا اطلع عليه أحد من أهل الدين ، رجع إلى الوقار وإطراق الرأس خوفًا من أن ينسبه إلى المجلة وقلة الوقار . فإن غاب الرجل عاد إلى عجلته ، فإذا رآ ، عاد إلى خشوعه ، ولم يحضره ذكر الله حتى يكون يجدد الخشوع له ، بل هو لاطلاع إنسان عليه ، يخشى أن لا يعتقد فيه أنه من العبّاد والصلحاء . ومهم من إذا سمع هذا استحيا من أن تخالف مشيته في الخلوة ، مشيته عرأى من الناس ، فيكلف نفسه المشية الحسنة في الخاوة ، حتى إذا رآه الناس لم يفتقر إلى التغيير ، ويظن أنه يتخلص به عن الرياء، وقد تضاعف به رياؤه ، فإنه صار في خلوته أيضا مرائيا فإنه إعا يحسن مشيته في الخلوة، ليكون كذلك في الملائم اللخوف من الله وحياء منه . وأماأهل الدنيا فراآنهم بالتبخير، والاختيال وتحريك اليدين، وتقريب الخطاء والأخذ بأطراف الذيل، وإدارة العطفين، ليدلو ابذلك على الجاه والحشمة الخامس: المرآآة بالأصحاب والزائرين والمخالطين كالذي يتسكلف أن يستزير عالما من العلماء. ليقال إن فلانا قد زار فلانا أو عامدا مِن المبّاد، ليقال إن أهل الدين يتبركون بزيارته ، ويترددون إليه . أوملكا من الملولة ، أوعام لا من عمال السلطان ، ليقال إنهم يتبركون به لمظم رتبته في الدين . وكالذي يكثر ذكر الشيوخ ، ليرى أنهلتي شيوخا كثيرة واستفاد منهم، فيباهي بشبوخه. ومباهته ومرآآته تترشح منه عند مخاصمته فبقول لغيره من لقيت من الشيوخ، وأناقد لقيت فلانا و فلانا، و درت البلاد، و خدمت الشيوخ، وما بحرى مجراه فهذه مجامع مايرائي به المراءون . وكلهم يطلبون بذلك الجاه والمنزلة في قلوب المباد ومنهم من يقنع بحسن الاعتقادات فيه • فكم من راهب انزوى إلى ديره سنين كثيرة وكم من عابد اعتزل إلى قلة جبل مدة مديدة ، و إعاخباً تهمن حيث علمه بقيام جامه في فادب الخلق. ولو عرف أنهم نسبوه إلى جربمة فى ديره أو صومعته ، لتشوش قلبه ، ولم يقنع بعلم الله ببراءة ساحته ، بل يشتد لذلك غمه ، ويسمى بكل حيلة فى إزالة ذلك من فلوبهم ، مع قطع طمعه من أموالهم ، ولكنه يحب مجرد الجاه ، فإنه لذيذكما ذكر ناه فى أسبابه ، فإنه توع قدرة وكمال فى الحال وإنكان سريع الزوال ، لا يغتر به إلا الجهال ولكن أكثر الناس جهال ومن المراثين من لا يقنع بقيام منزلته ، بل يلتمس مع ذلك إطلاق اللسان بالثناء والحمد ومنهم من يويد انتشار الصيت فى البلاد ، لتكر الرحلة إليه ومنهم بريد الاشتهار على يده ، فيقوم له بذلك جاه عند العامة

ومنهم من يقصد النوصل بذلك إلى جميع حطام ، وكسب مال ، ولو من الأوقاف وأموال اليتامي ،وغير ذلك من الحرام وهؤلاء شرطبقات المرائين ، الذي يراءون بالأسباب التي ذكر ناها فهذه حقيقة الرياء وما به يقع الرياء. فإن قلت: فالرياء حرام أو مكر وه أومباح أوفيه نفصيل فأقول: فيه تفصيل، فإن الرياء هو طلب الجاه، وهو إماأن يكون بالعبادات، فإنكان بنير العبادات، فهو كطلب المال فلا يحرم من حيث إنه طلب منزلة في قلوب العباد. ولكن كايكن كسب المال بتلبيسات ، وأسباب محظورة ، فكذلك الجاه وكماأن كسب قليلمن المال، وهو ما يحتاج إليه الإنسان محمود ، فكسب قليل من الجاه ، وهو ما يسلم به عن الآفات أيضا محمود وهو الذي طلبه يوسف عليه السلام حيث قال ( إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ( ' ) وَكَاأَن المال فيه سم ناقع ، و درياق نافع ، فكذلك الجاه . وكماأن كثير المال يلهى ويطغى ، وينسى ذكر الله والدار الآخرة ، فكذلك كثير الجاه بلأشد .وفتنة الجاه أعظم منفتنة المال وكماأنالانقول تملك المال الكثير حرام ، فلانقول أيضا تملك القلوب الكثيرة حرام ، إلاإذا حملته كثرة المال وكثرة الجاه على مباشرة مالا يجوز. نعم انصراف الهم إلى سعة الجاه مبدأ الشرور، كانصراف الهم إلى كثرة المال. ولا يقدر عب الجاه والمال على ترك معاصى القلب واللسان وغيرها وأماسمة الجاه ، من غير حرص منك على طلبه ، ومن غير اغتمام برواله إنزال . فلاضرر فيه ، فلاجاه أوسع من جاهرسول الله صلى الله عليه وسلم، وجاه الخلفاء الراشدين ، ومن بعدهم من علماء الدين ، ولكن انصراف المم إلى طلب الجاء نقصان في الدين ، ولا يوصف بالتحريم

وه د سفسي (۱)

فعلى هذا نقول . تحسين الثوب الذي يلبسه الإنسان عند الخروج إلى الناس مراآة , وهو ليس بحرام ، لأنه ليس رياء بالعبادة ، بل بالدنيا . وقس على هـذا كل تجمل للناس، وتزين لهم . والدليل عليه ما روى عن عائشة رضي الله عنها ، أن رسول الله صلى الله عليه وسَلم (١) أراد أن يخرج يوما إلى الصحابة ، فكان ينظر في حب الماء ، ويسوى عمامته وشعره . فقالت أو تفعل ذلك بارسول الله؟ قال « نَمَ " إِنَّ الله تَمَا كَي يُجِبُ مِن الْعَبْدِ أَنْ يَتَزَّمَّ لِإِخْوَ النَّهِ إِذَا خَرَجَ إِلَيْهِمْ " نعم: هذا كان من رسول الله صلى الله عليه وسلم عبادة ، لأنه كان مأمو را بدعوة الخلق ، وترغيبهم في الاتباع، واستمالة فاوبهم. ولوسقط من أعينهم لم يرغبو افي اتباعه فكان يجب عليه أن يظهر لهم محاسن أحواله ، لئلاتز دريه أعينهم . فإن أعين عوام الحلق تمتد إلى الظو اهر دون السرائر. فكان ذلك قصدرسول الله صلى الله عليه وسلم. ولكن لو قصدقاصديه أن يحسن نفسه في أعينهم، حذرامن ذمهم ولومهم ، واسترواحاإلى توقير فم واحترامهم، كان قدقصد أمرامباحا. إذ للإنسان أن يحترزمن ألم المذمة، ويطلب راحة الأنس بالإخوان. ومهما استثقاد مواستقذرو ملم يأنس بهم فإذاً المراآة بما ليس من العبادات قد تكون مباحة ، وقد تكون طاعة ، وقد تكون مذمومة. وذلك بحسب الغرض المطلوب بها . ولذلك نقول : الرجل إذا أنفق ماله على جماعة من الأغنياء ، لا في معرض العبادة والصدقة ، ولكن ليعتقد الناس أنه سنحي ، فهذا مرآآة ، وليس بحزام . وكذلك أمثاله . أما العبادات، كالصدقة ، والصلاة ، والصيام والغزو ، والحج ، فللمرائي فيه حالتان : إحداهما أن لايكون له قصد إلا الرياء المحض دون الأجر ، وهذا يبطل عبادته ، لأن الأعمال بالنيات . وهذا ليس يقصد العبادة . ثم لايقتصر على إحباط عبادته ، حتى نقول صار كما كان قبل العبادة ، بل يعصى بذلك ويأثم ، كما دلت عليه الأخيار والآيات. والمعنى فيه أمران:

أحدها: يتملق بالعباد وهو التلبيس والمكر ، لأنه خيل إليهم أنه مخلص مطيع لله ، وأنهمن أمل الدين و ليس كذلك ، والتلبيس في أمر الدنيا جرام أيضا، حتى لوقضى دين جماعة، وخيل للناس أنه متبرع عليهم ليعتقدو اسخاوته أثم به ، لما فيه من التلبيس وتملك القاوب بالخداع والمكر

<sup>(</sup>١) حديث عائشة أراد أن يخرج على أصحابه وكان ينظر في حب الماء ويسبوي عماميته وشعره - الحديث : ابن عدى في السيكا لم وقد تقدم في الطهارة

والثاني : يتعاق بالله ، وهو أنه مهم قصد بعبادة الله تعالى خلق الله ، فهو مستهزيء مالله ولذلك قال قتادة : إذا رامي العبد، قال الله لملائكته انظروا إليه كيف يستهزي. بي . ومثاله أن يتمثل بين يدى ملك من الملوك طول النهار ، كما جرت عادة الخدم ، و إنما و قو فه لملاحظة جارية من جواري الملك ، أو غلام من علمانه ، فإنهذا استهزاء بالملك ،إذ لم يقصد التقريب إلى الملك بخدمته ؛ بل قصد مذلك عبدا من عبيده . فأى استحقار يزيد على أن يقصد العبد بطاعة الله تعالى مراآة عبد ضعيف ، لا يملك له ضرا ولا نفعا! وهــل ذلك إلالاً نه يظن أزذلك العبدأ قدر على تحصيل أغراضه من الله ؟ وأنه أولى بالتقرب إليه من الله؟ إذ آثره على ملك الملوك ، فجعله مقصود عبادته . وأي استهزاء يزيد على رفع العبد فوق المولى ؟ فهذا من كبائر المهلكات . ولهذا سماه رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠ الشرك الأصغر فم: بعض درجات الرياء أشدمن بعض، كاسيأتي بيانه في درجات الرياء إن شاء الله تعالى. ولا يخلو شيء منه عن إثم غليظ أو خفيف ، بحسب مابه المرآآة . ولو لم يكن في الرياء إلا أنه يسجد ويركع لغير الله ، لكان فيه كفاية ، فإنه وإن لم يقصد التقرب إلى الله ، فقد قصد غير الله . ولعمرى لوعظم غيراله بالسجود لكفركفرا جليا . إلا أن الرياء هو الكفر الخني.، لأن المراثى عظم في قلبه الناس، فاقتضت تلك العظمة أن يسجد ويركع ، فكان النِّاسهم المعظمون بالسِّجود من وجه . ومهما زال قصد تعظيم الله بالسَّجود ، و بتي تعظيم الخلق ، كان ذلك قريبا من الشرك ، إلا أنه قصد تعظيم نفسه في قلب من عظم عنده ، بإظهاره من نفسه صورة للتمظيم لله . فعن هذا كان شركا خفيا لاشركا جليا ، وذلك غاية الجهل. ولا يقدم عليه إلا من خدعه الشيطان، وأوهم عنده أن العباد يملكون من ضره، و تفعه ، ورزقه ، وأجله ، ومصالح حاله ومآله أكثر مما يملكه الله تعالى فلذلك عدل بوجهه عن الله إليهم ، وأفيل بقلبه عليهم ، ليستميل بذلك علوبهم . ولو وكله الله تمالي إليهم في الدنيا والآخرة، لكان ذلك أفل مكافأة له على صنيعه ، فإن العباد كلهم عاجزون عن أنفسهم ،

<sup>(</sup>٢) حديث سمى الرياء السرك الأصغر: أحمد من حديث محمود بر لبيد وقد تقدم وراو ه الطبراى من رواية مجود البنائيد عن رافع بن خديج فجمله في مسند رافع و تقدم قريبا وللحاكم و صحح اسناده من حديث شداد بن أوس كنانعد على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن الرياء الشرك الأصغر

لا يملكون لأنفسهم نفعا ولا ضرا ، فكيف علكون لغيرهم هذا في الدنيا ! فكيف في يوم لا يجزى والد عن ولده ، ولا مولود هو جاز عن والده شيئا ! بل تقول الأنبياء فيه نفسى نفسى . فكيف يستبدل الجاهل عن ثواب الآخرة ، ونيل القرب عند الله ، ماير تقبه بطمعه الكاذب في الدنيا من الناس، فلا ينبغي أن نشك في أن المرائي بطاعة الله في سخط الله ، من حيث النقل والقياس جميعا . هذا إذا لم يقصد الأجر . فأما إذا قصد الأجر والحمد جميعا في صدقته أو صلاته، فهو الشرك الذي يناقض الإخلاص، وقدذكر ناحكمه في كتاب الإخلاص ويدل على مانقلناه من الآثار، قول سعيد بن المسيب، وعبادة بن الصامت إنه لا أجرله فيه أصلا

## بسیان درجات الریاء

اعلم أن بعض أبواب الرباء أشد وأعلظ من بعض . واختلافه المختلاف أركانه وتفاوت الدرجات فيه . وأركانه ثلاثة : المراءى به ، والمراءى لأجله ، ونفس قصد الرباء .

الركن الأول: نفس قصد الرياء. وذلك لايخلو إما أن يكون مجردا دون إرادة عبادة الله تعالى والثواب، وإما أن يكون مع إرادة الثواب. فإن كان كذلك، فلا يخلو إما أن تكون إرادة الثواب. فإن كان كذلك، فلا يخلو إما أن تكون إرادة الثواب أقوى وأغلب، أو أضعف أومساوية لإرادة العبادة. فتكون الدرجات أربعا الأولى: وهي أغلظها ، أن لا يكون مراده الثواب أصلا. كالذي يصلى بين أظهر الناس ولو انفرد لكان لا يصلى ، بل رعا يصلى من غير طهارة مع الناس . فهذا جرد قصده إلى الرياء ، فهو الممقوت عند الله تعالى . وكذلك من يخرج الصدقة خوفامن مذمة الناس ، وهو لا يقصد الثواب ، و لو خلا بنفسه لما أدّاها . فهذه الدرجة العليا من الرياء

الثانية: أن يكون له قصدالثواب أبضاء ولكن قصداصعيفا بحيث لوكان في الحلوة لكان لا بفعله ولا يحمله ذلك القصد على العمل ولولم يكن قصدالثواب لكان الرياء بحمله على العمل فهذا قريب عما قبله ، وما فيه من شائبة قصد ثواب لا يستقل بحمله على العمل ولا ينفى عنه المقت والإثم الثالثة : أن يكون له قصد الثواب وقصد الرياء متساويين ، بحيث لو كان كل واحد منها خاليا عن الآخر لم يبعث على العمل ، فلها اجتمعا انبعث الرغبة ، أو كان كل واحد

منهما لو انفرد لاستقل بحمله على العمل. فهذا قد أفسند مثل ما أصلح. فنرجو أن يسلم رأسا برأس الاله ولا عليه. أو يكون له من الثواب مثل ما عليه من العقاب وظواهم الأخبار تدل على أنه لايسلم، وقد تـكلمنا عليه في كـتاب الإخلاص

الرابعة: أن يكون اطلاع الناس مرجعاً ومقوياً لنشاطه ، ولو لم يكن لـكان لا يترك السبادة: ولو كان قصد الرياء وحدة لما أقدم عليه. فالذي نظنه والعلم عند الله ، أنه لا يحبط أصل الثواب ، ولكنه ينقص منه ، أو يعاقب على مقدار قصد الرياء ، ويثاب على مقدار قصد الرياء ، ويثاب على مقدار قصد الثواب . وأما قوله صلى الله عليه وسلم « يَقُولُ اللهُ تَمَالَى أَنَا أَعْنَى الْأَعْنِياء عَنِ الشّر لـ يُ شهو محمول على ما إذا تساوى القصدان ، أوكان قصد الرياء أرجح

الركن الشانى : المرامس به وهو الطساعات . وذلك ينقسم إلى الرياء بأصول العبادات ، وإلى الرياء بأوصفها

القسم الأول: وهو الأغلظ، الرياء بالأصول. وهو على ثلاث درجات:

النافقون: إلا المفقون: ٤ ويكه عده ١٤٣ آل عموان: ١٤٧ (١) النساء: ١٤٢ ، ١٤٣

أو يمتقد على بساط الشرع والأحكام ، ميلا إلى أهل الإياحة . أو يعتقد كفرا أو بدعة ، وهو يظهر خلافه . فهؤلاء من المنافقين والمرائين المخلدين في النار . وليس وراء هذا الرياء ، وحال هؤلاء أشد حالامن الكفار المجاهرين ، فإنهم جمعوا بين كفر الباطن و نفاق الظاهر الثانية : الرياء بأصول العبادات ، مع التصديق بأصل الدين . وهذا أيضا عظيم عند الله ولكنه دون الأول بكثير . ومثاله أن يكون مال الرجل في يدغيره ، فيأسره بإخراج الزكاة في جمع ، وعادته ترك الصلاة في الحاوة . وكذلك يصوم رمضان ، وهو يشتهى خلوة من أخلق ليفطر . وكذلك يحضر الجمعة ، ولولاخوف المذمة لكان لا يحضرها . أو يعنو ، أويصل رحمه أويبر والديه ، لا عن رغبة ، ولكن خوفا من الناس ، أو يغزو ، أو يحج كذلك . فهذا أويبر والديه ، لا عن رغبة ، ولكن خوفا من الناس ، أو يغزو ، أو يحج كذلك . فهذا أيبره لم يفعل ، ول كنه يترك العبادات للكسل ، وينشط عند اطلاع الناس . فتكون منزلته عند الخلق أحب إليه من منزلته عند الخالق ، وخوفه من مذمة الناس أعظم من خوفه من عقاب الله ، ورغبته في محمد بهم أشد من رغبته في ثواب الله . وهذا غاية الجهل، وما أجدر صاحبه بالمقت ، وإن كان غير منسل عن أصل الإيمان من حيث الاعتقاد

الثالثة: أن لايرائى بالإعان ولا بالفرائض، ولكنه يرائى بالنوافل والسنن التى لوتركما لايعصى ، ولكنه يكسل عنها فى الخلوة ، لفتور رغبته فى ثوابها ، ولإيثار لذة الكسل على مايرجى من الثواب . ثم يبعشه الرياء على فعلها · وذلك كمضور الجماعة فى الصلاة ، وعيادة المريض ، واتباع الجنازة ، وغسل الميت . وكالتهجد بالليل وصيام يوم عرفة وعاشوراء ، ويوم الاثنين والجيس . فقد يفعل المرائى جملة ذلك خوفا من المذمة أو طلبا للمحمدة ، ويعلم الله تعالى منه أنه لو خلا بنفسه لما زاد على أداء الفرائض . فهذا أيضا عظيم ، ولكنه دون ما قبله . فإن الذي قبله آثر حمد الخلق على حمد الخالق ، وهذا أيضا قد فعل ذلك ، واتتى ذم الخلق دون ذم الخالق ، فكان ذم الخلق أعظم عنده من عقاب الله . وأما هذا فلم يفعل ذلك ، لأنه لم يخف عقابا على ترك النافلة لو تركها ، وكأنه على الشطر من الأول ، وعقابه نصف عقابه · فهذا هو الرياء بأصول العبادات

القسم الثاني: الرباء بأوصاف العبادات لابأصولها ، وهو أيضا على ثلاث درجات : الأولى: أن يرائى بفعل ما في تركه نقصان العبادة ، كالذي غرصه أن يخفف الركوع والسجود، ولا يطول القراءة ، فإذا رآه الناس أحسن الركوع والسجود، وترك الالتفات، وتمم القدود. بين السجدتين . وقد قال ابن مسمود . من فعل ذلك فهو استهانة يستهين بها ربه عزوجل . أي أنه ليس يبائي باطلاع الله عليه في الخلوة ، فإذا اطلع عليه آدمي أحسن الصلاه . ومن جلس بين يدي إنسان متربعا أومتكئا ، فدخل غلامه فاستوى وأحسن الجلسة ، كان ذلك منه تقدعا للغلام على السيد ، واستهانة بالسيد لامحالة . وهذا حال المرائي بتحسين الصلاة في الملا دون الخلوة . وكذلك الذي يعتاد إخراج الزكاة من الدنانير الرديئة ، أو من الحب الردىء ، فإذا اطلع عليه غيره أخرجها من الجيد خوفا من مذمته وكذلك الصائم يصون صومه عن الغيبة والرفث لأجل الخلق، لا إكمالا لعبادة الصوم، خوفامن المذمة . فهذا أيضا من الرياء المحظور ، لأن فيه تقديمًا للمخــلوقين على الخالق ، ولسكنه دون الرياء بأصول التطوعات . فإن قال المراثى إنما فعلت ذلك صيانة لألسنتهم عن الغيبة ، فإنهم إذا رأوا تخفيف الركوع والسجود ، وكثرة الالتفات ، أطلقوا اللســـانُ بالذم والغيبة ، و إنما قصدت صيانتهم عن هذه المعصية ، فيقال له هذه مكيدة للشيطان عندك وتلبيس. وليس الأمركذلك، فإن ضررك من نقصان صلاتك، وهي خدمة منك لمولاك أعظم من ضررك بغيبة غيرك. فلو كان باعثك الدين ، لكان شفقتك على نفسك أكثر. وما أنت في هذا إلا كمن يهدى وصيفة إلى ملك ، لينال منه فضلا وولاية يتقلدها ،فيهديها إليه وهي عوراء قبيعة مقطوعة الأطراف ، ولايبالي به إذا كان الملك وحده ، وإذا كان عنده بعض غلمانه امتنع خوفا من مذمة غلمانه . وذلك محال . بل من يراعي جانب غلام الملك ، ينبغي أن تكون مراقبته للملك أكثر ، نعم للمرائي فيه حالتان : إحداهما . أن يطلب بذلك المنزلة والمحمدة عند الناس، وذلك حرام قطعا . والثانية أن يقول ليس محضر ني الإخلاص ، في تجيسين الركوع والسجود ، ولو خففت كانت صلاتي عند الله نافصة ، وآذاني الناس يذمهم وغيبتهم ، فأستفيد بتحسين الهيئة دفع مذمتهم ، ولاأرجوا عليه ثوايا ، فهو خير من أن أترك تحسين الصلاة ، فيفوت الثواب وتحصل المذمة . فهذا فيه أد في نظر . والصحيح

أن الواجب عليه أن يحسن و يخلص ، فإن لم تحضره النية ، فينبغى أن يستمر على عادته فى الخلوة فليس له أن يدفع الذم بالمراآة بطاعة الله ، فإن ذلك استهزاء كما سبق .

الدرجة الثانية: أن يرائى بفعل مالا نقصان في تركه ، ولكن فعله في حكم التكملة والتنمة لعبادته كالتطويل في الركوع والسجود ، ومد القيام ، وتحسين الهيئة ، ورفع اليدين والمبادرة إلى التكبيرة الأولى ، وتحسين الاعتدال ، والزيادة في القراءة على السورة المعتادة وكذلك كثرة الخلوة في صوم رمضان ، وطول الصمت . وكاختيار الأجود على الجيدفي الزكاة وإعتاق الرقبة الغالية في الكفارة . وكل ذلك مما لو خلا بنفسه لكان لا يقدم عليه .

الثالثة : أن يرائى بزيادات خارجة عن نفس النوافل أيضا . كحضوره الجماعة قبل القوم وقصده للصف الأول ، وتوجهه إلى يمين الإمام ، وما يجرى مجراه . وكل ذلك مما يعلم الله منه أنه لو خلا بنفسه لكان لا يبالى أين وقف ، ومتى محرم بالصلاة .

فهذه درجات الرياء بالإضافة إلى ما يراثى به ، وبعضه أشد من بعض ، والكل مذموم الركن الثالث : المراثى لأجله . فإن للمرائى مقصودا لامحالة ، وإنما يرائى لإدرائهال أو جاه أو غرض من الأغراض لامحالة . وله أيضا نلاث درجات .

الأولى: وهي أشدها وأعظمها ، أن يكون مقصوده التمكن من معصية . كالذي يرائي بعباداته ، ويظهر التقوى والورع بكثرة النوافل والامتناع عن أكل الشبهات ، وغرضه أن يمرف بالأمانة ، فيولى القضاء ، أو الأوقاف ، أو الوصايا ، أو مال الأيتام ، فيأخذها أو يسلم إليه تفرقة الزكاة ، أو الصدقات ، ليستأثر عا قدر عليه منها ، أو يودع الودائع فيأخذها ويجحدها . أو تسلم إليه الأموال التي تنفق في طريق الحيج ، فيختزل بعضها أوكلها أو يتوصل بها إلى استتباع الحجيج ، ويتوصل بقوتهم إلى مقاصده الفاسدة في المعاصى . وقد يظهر بعضهم ذي التصوف ، وهيئة الخشوع ، وكلام الحكمة ، على سبيل الوعظ والتذكير وإنما قصده التحبب إلى امرأة أو غلام لأجل الفجور . وقد يحضرون عالس العلم والتذكير وحلق القرءان ، يظهرون الرغبة في سماع العلم والقرءان ، وغرضهم المحظة النساء والصبيان وحلق القرءان ، يظهرون الرغبة في سماع العلم والقرءان ، وغرضهم المحظة النساء والصبيان أو يخرح إلى الحبح، ومقصوده الظفر عن في المرفقة من امرأة أو غلام وهؤ لا أبغض المرائين إلى الله معسيته، واتخذوها آلة ومتجراء وبضاعة لهم في فسقهم تمالى ، لأنهم جعاوا طاعة ربهم ساما إلى معصيته، واتخذوها آلة ومتجراء وبضاعة لهم في فسقهم تمالى ، لأنهم جعاوا طاعة ربهم ساما إلى معصيته، واتخذوها آلة ومتجراء وبضاعة المرف فسقهم تمالى ، لأنهم جعاوا طاعة ربهم ساما إلى معصيته، واتخذوها آلة ومتجراء وبضاعة المرف فسقهم تمالي ، لأنهم جعاوا طاعة ربهم ساما إلى معصيته، واتخذوها آلة ومتجراء وبضاعة المرف فسقهم تعالى ، لأنهم جعاوا طاعة ربهم ساما إلى معصيته ، واتخذوها آلة ومتحراء وبضاعة المرفقة من أمراء والتنافية والتنافية والتنافية والتنافية والقولة والتنافية والتناف

ويقرب من هؤلاء وإن كان دونهم ، من هو مقترف جريمة اتهمهما ، وهومصر عليها ويريد أن ينني النهمة عن نفسه ، فيظهر التقوى لنني النهمة ، كالذي جحد وديمة ، واتهمه الناس بها ، فيتصدق بالمال، ليقال إنه يتصدق عال نفسه ، فكيف يستحل مال غيره. وكذلك مِن ينسب إلى فجور بامرأة أو غلام، فيدفع التهمة عن نفسه بالخشوع وإظهار التقوى الثانية: أن يكون غرضه نيل حظ مباح من حظوظ الدنيا ، من مال ، أو نكاح امرأة جميلة أو شريفة . كالذي يظهر الحزن والبكاء، ويشتغل بالوعظ والتذكير ،لتبذل له الأموال ويرغب في نكاحه النساء. فيقصد إما امرأة بمينها لينكحها ، أو امرأة شريفة على الجلة . وكالذى يرغب فأن يتزوج بنت عالم عابد، فيظهر له العلم و العبادة ليرغب في تزو يجه ابنته فهذا رياء محظور، لأنه طلب بطاعة الله متاع الحياة الدنيا، ولكنه دون الأول، فإن المطلوب مذامباح في نفسه الثالثة: أن لا يقصد نيل حظ ، وإدراك مال أو نكاح ، ولكن يظهر عبادته خوفامن أن ينظر إليه بعين النقص ، ولا يمدمن الخاصة والزهاد ، ويمتقد أنهمن جملةالمامة .كالذي عشى مستعجلا ، فيطلع عليه الناس ، فيحسن المشى ويترك العجلة ، كيلا يقال إنه من أهل اللمو والسهو لامن أهل الوقار . وكذلك إن سبق إلى الضحك ،أو بدامنه المزاح، فيخاف أن ينظر إليه بعين الاحتقار ،فيتبع ذلك بالاستغفار وتنفس الصعداء ،و إظهار الحزن،ويقول ماأعظم غفلة الآدمي عن نفسه . والله يعلم منه أنه لوكان في خلوة لما كان يثقل عليه ذلك وإنما يخاف أن ينظر إليه بمين الاحتقار لابمين التوقير . وكالذي يرى جماعة يصلون التراويح أو يتهجدون، أو يصومون الخيس والإِثنين، أو يتصدقون، فيوافقهم خيفة أن ينسب إلى المكسل، ويلحق بالعوام. وأو خلا بنفسه لكان لايفعل شيئًا من ذلك. وكالذي يعطش يوم عرفة أو عاشوراء ، أو في الأشهر الحرم ، فلا يشرب خوفًا من أن يملم الناس أنه غير صائم . فإذا ظنوا به الصوم امتنع عن الأكل لأجله . أو يدعى إلى طمام فيمتنع ليظن إنه صائم ، وقد لايصرح بأنى صائم ، ولكن يقول لى عذر .وهو جمع بين خبيثين ، فإنه يرى أنه صائم ، ثم يرى أنه مخلص ليس بمراء ، وأنه يحترز من أن يذكَّر عبادته للناس فيكون مرائيا ، فيريد أن يقال إنه ساتر لعبادته . ثم إن اضطر إلى شرب ، لم يصبر عن أن يذكر لنفسه فيه عذراً ، تصريحاً أو تعريضاً ، بأذ يتعلل بمرض يقتضى فرط العطش ويمنع من الصوم أو يقول أفطرت تطييبا لقلب فلات . ثم قد لا يذكر ذلك متصلا بشربه ، كى لايظن، به أنه يعتذر رياء ، ولكنه يصبر ، ثم يذكر عذره فى معرض حكاية عرضا ، مثل أن يقول إن فلانامحب للإخوان ، شديد الرغبة فى أن يأكل الإنسان من نظمامه ، وقد ألح على اليوم ولم أجدبدا من تطبيب قلبه . ومثل أن يقول إن أى ضعيفة القلب ، مشفقة على "، تظن أنى لوصمت يوما مرضت ، فلا تدعى أصوم . فهذا وما يجرى مجراه من آفات الرباء ، فلا يسبق إلى اللسان إلالرسوخ عرق الرباء فى الباطن . أما المخلص ، فإنه لا يبالى كيف نظر الحلق إليه . فإن لم يكن له رغبة فى الصوم ، وقد علم الله ذلك منه ، فلا يربد أن يعتقد غيره ما على الله ، فيكون ملبسا . وإن كان له رغبة فى الصوم لله ، قنع بعلم الله تعالى ، ولم يشرك فيه غيره . وقد يخطر له أن فى إطهاره افتداء غيره مه ، وتحريك رغبة الناس فيه . وفيه مكيدة وغرور ، وسيأتى شرح ذلك وشروطه

فهذه درجات الرباء ، ومراتب أصناف المرائين، وجميعهم تحت مقت الله وغضبه ،وهو من أشد المهلكات . وإن من شدته أن فيه شوائب هي أخفي من دبيب النمل ، كما ورد به الخبر، يزل فيه فحول العلماء ، فضلاعن العبّاد الجهلاء با فات النفوس وغوائل القاوب، والله أعلم

# بریاء الحفی الذی هو أخفی من دبیب النمل

اعلم أن الرياء جلى وخنى فالجلى هو الذى يبعث على العمل، ويحمل عليه، ولو قصد الثواب. وهو أجلاه . وأخنى منه قليلا هو مالا يحمل على العمل بمجرده، إلاأنه يخفف العمل الذى يريدبه وجه الله ، كالذى يعتاد التهجد كل ليلة ، ويثقل عليه ، فإذا نزل عنده صيف تنشط له ، وخف عليه ، وعلم أنه لولارجاء الثواب لكان لا يصلى لمجرد رياء الصيفان ، وأخنى من ذلك مالا يؤثر في العمل ، ولا بالتسهيل والتخفيف أيضا ، ولكنه مع ذلك مستبطن في القلب . ومهما لم يؤثر في الدعاء إلى العمل ، لم يكن أن يعرف إلا بالعلامات وأجلى علاماته أن يسر باطلاع الناس على طاعته . فرب عبد بخلص في عمله ، ولا يعتقسه وأجلى علاماته أن يسر باطلاع الناس على طاعته . فرب عبد بخلص في عمله ، ولا يعتقسه

الرياء بإلى يكرهه وبورده ، ويتمم العمل كذلك ، ولسكن إذا اطلع عليه الناس سره ذلك ، والرتاحلة وروح ذلك عن قلبه شدة العبادة. وهذا السرور يدل على رياء خني ، منه يرشح السرور . ولولا التفات القلب إلى الناس ، لما ظهر سروره عند اطلاع الناس . فلقد كان الرياء مستكنا في القلب ، استكنان النار في الحجر ، فأظهر عنه اطلاع الخلق أثر الفرح والسروه. ثم إذا استشعر لذة السرور بالاطلاع ، ولم يقابل ذلك بكراهية، فيصير ذلك قوتا وغلاء للعرق الخني من الرياء ، حتى يتحرك على نفسه حركة خفية ، فيتقاضى تقاضيا خفيا أن يتكلف سببا يطلع عليه، بالتعريض والقاء الكلام عرضا وإن كان لايدعو إلى التصريح . وقد يخني فلا يدعو إلى الأظهار بالنطق تعريضا وتصريحا ولكن بالشمائل ، كا ظهار النحول ، والصفار ، وخفض الصوت ، ويبس الشفتين، وجفاف الريق، وآثار الدموج، وغلبة النماس الدال على طول التهجد . وأخنى من ذلك أن أن يختني بحيث لايريد الاطلاع ، ولا يسر بظهور طاعته ، ولكنه مع ذلك إذارأى الناس أحب أن يبدءوه بالسلام ، وأن يقابلوه بالبشاشة والتوقير ، وأن يثنوا عليه ، وأن ينشطوا في قضاء حوائجه ، وأن يسامحوه في البيع والشراء ، وأن يوسعواله في المكان . فإن قصر فيه مقصر ثقل ذلك على قلبه ، ووجد لذلك استبعادا في نفسه ، كأنه يتقاضي الاحترام مع الطاعة التي أخفاها مع أنه لم يطلع عليه . ولولم يكن قد سبق منسه تلك الطاعة ، لما كان يستبعد تقصير الناس في حقه . ومهما لم يكن وجود العبادة كعدمها في كل ما يتعلق بالخلق لم يكن قد قنع بعلم الله ، ولم يكن خاليا عن شوب خنى من الرياء ، (١) أخنى من دبيب النمل . وكل ذلك يوشك أن يحبط الأجر ، ولا يسلم منه إلا الصديقون

وقد روى عن على كرم الله وجهه أنه قال: إن الله عن وجل يقول للقراء يوم القيامة ألم يكن يرخص عليكم السعر؟ ألم تكونو اتبتدءو نبالسلام؟ ألم تكونو ا تقضى لكم الحوائج؟ وفي الحديث لاأجر لكم، قداستوفيتم أجوركم. وقال عبدالله بن المبارك روى عن وهب ابن منبه

<sup>(</sup>۱) جديث في الرياء شوائب أخبى من دبيب النمل: أحمد والطبراني من حديث أبي موسى الأشعرى انقواهذا الشرك فانه أخفى من دبيب النمل ورواه ابن حبان في الضعفاء من حديث أبي بحكر الصديق وضعفه هو والدار قطني

أنه قال : إن رجلا من السواح قال لأصابه : إنا إنما فارقنا الأموال والأولاد مخافة الطفيان . فنخاف أن نكون قد دخل علينا في أمرنا هذا من الطفيان أكثر مما دخل على أهل الأموال في أموالهم. إن أحدنا إذا لتي أحبأن يعظم لمكاندينه ، وإن اشترى شيئا أحب أن يرخص عليه لمكان دينه . فبلغ ذلك ملكهم ، فركب في موكب من الناس ، فإذا السهل والجبل قد امتلاً بالناس. فقال السائح ماهذا ؟ قيل هذا الملك قد أظلك. فقال للغلام . ائتنى بطعام . فأتاه ببقل ، وزبت ، وقلوب الشجر . فجعل يحشو شدقه ويأكل أكلا عنيفًا . فقال الملك . أين صاحبكم ؟ فقالوا هذا . قال كيف أنت ؟ قال كالناس . وفي حديت آخر بخير . فقال الملك ماعند هذا من خير . فانصرف عنه . فقال السائح الحمد لله الذي صرفك عنى وأنت لى ذام . فلم يزل المخلصون خانفين من الرياء الحلى ، يجتهدون لذلك في مخادعة الناس عن أعمالهم الصالحة ، يحرصون على إخفائها أعظم مما يحرص الناس على إخفاء فواحشهم . كل ذلك رجاء أن تخلص أعمالهم الصالحة ، فيجازيهم الله في القيامة بإخلاصهم على ملاً من الخلق ، إذ عاموا أن الله لايقبل في القيامة إلا الخالص،وعاموا شدة حاجتهم وفاقتهم في القيامة ، وأنه يوم لاينفع فيه مال ولا بنون ، ولا يجزي والد عن ولده ويشتغل الصديقون بأنفسهم ، فيقول كل واحد نفسي نفسي ، فضلا عن غيرهم . فكانوا كزوار بيت الله إذا توجهوا إلى مكة ، فإنهم بستصحبون مع أنفسهم الذهب المغربي الخالص لملهم بأن أرباب البوادي لايروج عنده الزائف والنبهرج ، والحاجة تشتد في البادية ، ولا وطن يفزع إليه ، ولا حميم يتمسك به ، فلا ينجى إلا الخالص من النقد . فكذا يشاهـــد أرباب القلوب يوم القيامة ، والزاد الذي يتزودونه له من التقوى .

فإذاً شوائب الرباء الخنى كثيرة لا ننحصر ومهما أدرك من نفسه تفرقة بين أن يطلع على عبادته إنسان أو بهيمة ففيه شعبة من الرباء ، فإنه لما قطع طمعه عن البهائم، لم ينال حضر ه البهائم أو الصبيان الرضع أم غابوا ، اطلعوا على حركته أم لم يطلعوا . فلو كان غلصا قائما بعلم الله ، لاستحقر عقلاء العباد كما استحقر صبياتهم و مجانينهم ، وعلم أن العقلاء لا يقدوون له على ورق ، ولا أجل ، العباد كما استحقر صبياتهم و مجانينهم ، وعلم أن العقلاء لا يقدوون له على ورق ، ولا أجل ، ولا زيادة ثواب ونقصان عقاب . كما لا يقدر عليه البهائم ، والصبيان ، والمجانين ، فإفا لم مجد ذلك ففيه شوب خنى ، ولكن ليس كل شوب مجبطا للا بحر ، مفسدا للعمل ، بل فيه تفضيل ذلك ففيه شوب خنى ، ولكن ليس كل شوب مجبطا للا بحر ، مفسدا للعمل ، بل فيه تفضيل

فإن قلت: ها نرى أحدا ينفك عن السرور إذا عرفت طاعاته ، فالسرور مندموم كله؟ أو بَعضه محود وبعضه مذموم ؟ فنقول أولا : كلسرور فليس بمذموم . بل السرور منقسم إلى محود ، وإلى مذموم : فأما المحمود ، فأربعة أقسام.

الأول: أن يكون قصده إخفاء الطاعة والإخلاص لله اولكن الماطع عليه الخلق، علم أن الله أطلعهم و وأظهر الجيل من أحواله فيستدل به على حسن صنع الله به و نظره إليه و إلطافه به فإنه يستر الطاعة والمعصية ثم الله يستر عليه المعصية ويظهر الطاعة ولا لطف أعظم من ستر القبيح وإظهارا بخيل فيكون فرحه بجميل نظر الله له الا بحمد الناس وقيام المنزلة في قاومهم وقد قال تعالى وإظهارا بخيل في في في الذياء و برعمته في في قليفركو الله المنه الله الله عليه وستره القبيم عليه في الدنيا ، أنه كذلك يفعل الله في الآني عبد و الله عليه وستره القبيم عليه في الدنيا ، أنه كذلك يفعل في الآنيا في الآنيا في الله في الله عليه وسلم (١٠ د ما سَتَرَ الله على عبد و ذنبا في الله في الله عليه وسلم الله عليه في المنافي المنافية في الانها في المنافية في الانها في المنافية في الانها في المنافية في المنافية في المنافية في المنافية في المنافية المنافية في المنافية في المنافية الم

الثالث: أن يظن رغبة المطلعين على الاقتداء به فى الطاعة ، فيتضاعف بذلك أجره ، فيكون له أجر العلانية بما أظهر آخرا ، وأجر السر بما قصده أولا . ومن افتدى به فى طاعة فله مثل أجر أعمال المقتدين به ، من غير أن ينقص من أجورهم شىء . وتوقع ذلك جدير بأن يكون سبب السرور ، فإن ظهور مخايل الربح لذيذ ، وموجب للسرور لامحالة .

الرابع: أن يحمده المطلعون على طاعته ، فيفرح بطاعتهم لله في مدحهم ، و بحبهم المطبع و بحيل قلوبهم إلى الطاعة ، إذ من أهل الإيمان من يرى أهل الطاعة فيمقته و يحسده ، أو يدمه و بهزأ به ه أو ينسبه إلى الرياء ولا يحمده عليه . فهذا فرح بحسن إيمان عباد الله ، وعلامة الإيمالاص في هذا النوع أن يكون فرحه بحمده غيره ، مثل فرحه بحمدهم إياه وأما المندموم وهو الخامس : فهو أن يكون فرحه لقيام منزلته في قاوب الناس ،

<sup>﴿</sup> ١ ﴾ حديث ماستر الله على عبد في الدنيا الاستر. عليه في الآخرة، مسلم من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>١) يونس: ٨ه

حتى بمدحوه ويعظموه ، ويقوموا بقضاء حوائحه ، ويقابلوه بالإكرام في مصادره وموارده ، فهذا مكروه والله تعالى أعلم .

## بسيان

ما يحبط العمل من الرياء الخفي والجلي وما لا يحبط

فنقول فيه: إذا عقد العبد العبادة على الإخلاص ، ثم ورد عليه وارد الرياء ، فلا يخلو إما أن يرد عليه بعد فراغه من العمل ، أو قبل الفراغ . فإن ورد بعد الفراغ سرور مجرد بالظهور من غير إظهار ، فهذا لايفسد العمل . إذ العمل قد تم على نعت الإخلاص ، سالما عن الرياء ، فا يطرأ بعده فنرجو أن لاينعطف عليه أثره ، لاسبا إذا لم يتكاف هو إظهاره والتحدث به ، ولم يتمن إظهاره وذكره ، ولكن اتفق ظهوره بإظهار الله ، ولم يكن منه إلا مادخل من السرور والارتياح على قلبه . نم : لو تم العمل على الإخلاص من غير عقد رباء ، ولكن ظهرت له بعده رغبة في الإظهار ، فتحدث به وأظهره ، فهذا مخوف في وفي الآثار والأخبار : مايدل على أنه يحبط فقدروى عن رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱۱) ، أنه قال لرجل قال له صمت الدهر يارسول الله فقال له « ماصنت ولا أفطرت ، فقال بعضهم قال لرجل قال له صمت الدهر يارسول الله فقال له « ماصنت ولا أفطرت ، فقال بعضهم أن يكون ذلك من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ومن ابن منبعود ، استدلالا على أن يكون ذلك من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ومن ابن منبعود ، استدلالا على أن يكون ما يطرأ بعد العمل مبطلا لثواب العمل . بل الأقيس أن يقال إنه مناب على عمده الذي يمون عند العمارة بالهد مبطلا لثواب العمل . بل الأقيس أن يقال إنه مناب على عمده إلى الرياء منها . بخلاف مالو تغير عقده إلى الرياء منها . بعد ما منا بن مبعود مالو تغير عقده إلى الرياء منها . بعد ما النه مناب على عمده الذي المناء منها . بعد الفراغ منها . بخلاف مالو تغير عقده إلى الرياء منها . بوما قد مناب على مرا آنه مناباعة الله بعد الفراغ منها . بخلاف مالو تغير عقده إلى الرياء مناب على مرا آنه مناب على عرا آنه بعد الفراغ منها . بخلاف مالو تغير عقده إلى الرياء منها . به بالمناء المناء المناء المناء المناء المناء المناء المناء الله بعد الفراغ منها . بخلاف مالو تغير عقده إلى الرياء منها . بعد الفراء منها . بعد الفراء

<sup>(</sup>۱) حديث قال لرجل قال صمت الدهن ماصمت ولاأفطرت بمسلم من حديث أبي قتادة قال عمر بارسول الله كيف عن يصوم الدهر قال لاصام ولاأفطر وللطبران من حديث أسهاء بنت يزيد في أثناء حديث فيه فقال رجل الن صائم قال بعض القوم الهلايفطرانه يصوم كل يوم قال النبي صلى الله عليه وحد كل يوم قال النبي صلى الله عليه وحد كل الاحام وبلاأفطر حن حام الابد ولم أجده بلفظ المطاب

قبل الفراغ من الصلاة ، فإن ذلك قد يبطل الصلاة ، ويحبط العمل · وأما إذا ورد وارد الرياء قبل الفراغ من الصلاة مثلا ، وكان قد عقد على الإخلاص ، ولكن ورد في أثنائها وارد الرياء، فلا يخلو إما أن يكون مجرد سرور لا يؤثر في العمل، وإماأن يكون رياء باعثا على الممل ، فإركان باء ثاعلى العمل وختم العبادة به ، حبط أجره ومثاله أن يكوذ في تطوع ، فتجددت له نظارة،أو حضر ملك من الملوك ، وهو يشتهي أن ينظر إليه ، أو يذكر شيئا نسيه من ماله ، وهو يريد أن يطلبه ، ولولا الناس لقطع الصلاة ، فاستنمها خوفًا من مذمة الناس ، فقد حبط أجره . وعليه الإعادة إن كان في فريضة . وقد قال صلى الله عليه وسلم (١) وأَلْمَمَلُ كَا لُوعاً ۚ إِذَا طَالَ آخِرُهُ طَالِ أَوْلَهُ ۚ أَى النظر إلى خاتمته . وروى أنه (")من راءى بعمله ساعة ، حيط عمله الذي كان قبله . وهذا منزل على الصلاة في هذه الصورة لاعلى الصدقة ، ولا على القراءة . فإن كل جزء من ذلك مفرد ، فما يطرأ يفسد الباقي دون الماضي والصوم والحج من قبيل الصلاة . وأما إذا كان وارد الرباء بحيث لا ينعه من قصد الإتمام لأجل الثوآب، كما لو حضر جماعة في أثناء الصلاة ، ففرح بحضورهم وعقد الرياء ، وقصد تحسين الصلاة لأجل نظره، وكان لولا حضوره لكان يتمها أيضا، فهذا رياء قد أثر في العمل، وانتهض باعثا على الحركات. فإن غلب حتى انمحق معه الإحساس بقصد العبادة والثواب، وصار قصد العبادة مغمورا ، فهذا أيضا ينبغي أن يفسد العبادة مهما مضى ركن من أركانها على هذا الوجه. لأنا نكتني بالنية السابقة عند الإحرام، بشرط أن لايطرأ عليها مايغلمها ويغمرها . ويحتمل أن يقال لايفسد العبادة نظرا إلى حالة العقد ، وإلى بقاء قصداً صل الثواب وإن ضعف بهجوم قصد هو أغلب منه . ولقد ذهب الحارث المحاسى رحمه الله تعالى إلى الإحباط في أمر هو أهون من هذا ، وقال : إذا لم يرد إلا مجردالسرورباطلاع الناس ، يعني سرورا هوكتُ المنزلة والجاه ، قال قد اختلف الناس في هذا ، فصارت فرقة إلى أنه محبط لأنه نقَض المزم الأول ،وركن إلى حمد المخلوة بن، ولم يختم عمله الإخلاص، و إعايتم العمل بخاتمته

<sup>(</sup> ١ ) حديث العمل كالوعاء اذاطاب آخره طاب أوله: ابن ماجه من حديث معارية بن أبي مفيان بلفظ اذاطاب أستمله طاب أعلاه وقيه تنجدم

ر ٢) جيئي فيزدا ي بعدل ساعة حيط عله الله كانوفيله: المأجده بها اللهظ والشيخين من حديث جندب من من من من من من م

ثم قال : ولا أقطع عليه بالحبط وإن لم يتزيد في العمل ، ولا آمن عليه . وقد كنت أقف فيه لاختلاف الناس ، والأغلب على قلبي أنه بحبط إذا ختم عمله بالرياء . ثم قال : فإن قبل قد قال الحسن رحمه الله تعالى إنها حالتان ، فإذا كانت الأولى لله لم تضره الثانية ، وقد روى أن رجلا قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، يارسول الله ('' ، أسر العمل الأحب أن يطلع عليه ، فيطلع عليه ، فيسرني . قال « لكَ أَجْرَ ان أَجْرُ السِّرُ وَأَجْرُ الْعَلَا نِية به عليه عليه عليه أراد بقوله لايضره أى لا يدع العمل ، ولا تضره الخطرة وهو يريد الله . ولم يقل إذا عقد الرياء بعد عقد الإخلاص لم يضره . وأما الحديث فتكلم عليه بكلام طويل ، يرجع حاصله إلى ثلاثة أوجه :

أحدها: أنه يحتمل أنه أراد ظهور عمله بعد الفراغ ، وليس في الحديث أنه قبل الفراغ الثانى : أنه أراد أن يسر به للاقتداء به أو لسرور آخر محمود مما ذكر ناه قبل ، لاسرورا بسبب حب المحمدة والمنزلة ، بدليل أنه جعل له به أجرا ، ولا ذاهب من الأمة إلى أن المسبب حب المحمدة أجرا ، وغايته أن يعنى عنه ، فكيف يكون للمخلص أجروللمرافى أجران المسرور بالمحمدة أجرا ، وغايته أن يعنى عنه ، فكيف يكون للمخلص أجروللمرافى أجران اوالثالث . أنه قال أكثر من يروى الحديث يرويه غير متصل إلى أبي هريرة ، بل أكثره هم يوقفه على أبي صالح . ومنهم من يرفعه . فالحكم بالعمومات الواردة في الرياء أولى همذا ماذكره ، ولم يقطع به ، بل أظهر ميلا إلى الإحباط . والأقيس عندنا أن همذا القدر إذا لم يظهر أثره في العمل ، بل بق العمل صادرا عن باعث الدين ، وإنما انضاف إليه السرور بالأطلاع ، فلا يفسد العمل ، لأنه لم ينعدم به أصل بيته ، وبقيت تلك النية باعثة على العمل ، وحاملة على الإنجام . وأما الأخبار التي وردت في الرياء فهي محمولة على ماإذا لم يرد به إلا الحلق . وأما ماورد في الشركة فهو محمول على ماإذا كان قصد الرياء مساويا لم يرد به إلا الحلق . وأما ماورد في الشركة فهو محمول على ماإذا كان قصد الرياء مساويا لم يقد النواب ، أو أغلب منه . أما إذا كان ضيفا بالإضافة إليه ، فلا يحبط بالكلية ثواب الصدقة وسائر الأعمال . ولا ينبني أن يفسد الصلاة · ولا يعد أيضا أن يقال إن الذي المحدقة وسائر الأعمال . ولا ينبني أن يفسد الصلاة · ولا يعد أيضا أن يقال إن الذي

<sup>(</sup> ١) حديث انرجلا قال أسرالعمل لاأحب أن يطلع عليه فيطلع عليه فيسرى فقال الثأجران - الحديث: النبهق في شعب الايمان من رواية ذكوان عن ابن مسعود ورواه الترمذي وابن حان من رواية ذكوان عن أي هريزة الرجل بعمل العمل فيسره فاذا اطلع عليه أعجبه قال له أجرالسروالعلانية

مع هذا الشوب والعلم عند الله فيه . وقد ذكر نا في كتاب الإخلاص كلاما أو في مماأوردناه الآن، فليرجع إليه، فهذ حكم الرياء الطارى، بعد عقد العبادة، إمَّا قبل الفراغ أو بعد الفراغ القسم الثالث: الذي يقارن حال العقد ، بأن يبتدىء الصلاة على قصد الرياء. فإن استمر عليه حتى سلم ، فلا خلاف في أنه يقضي ، ولا يعتد بصلاته . وإن ندم عليه في أثناء ذلك ، واستغفر ورجع قبل التمام، ففيما يلزمه ثلاثة أوجه. قالت فرقة لم تنعقد صلاته مع قصد الرياء فليستأنف. وقالت فرقة تلزمه إعادة الأفعال كالركوع والسجود، وتفسيد أفعاله دون تحريمة الصلاة ، لأن التحريم عقد ، والريا، خاطر في قلبه لايخرج التحريم عن كو نه عقداً . وقالت فرقة لا يلزمه إعادة شيء ، بل يستغفر الله بقلبه ، ويتم العبادة على الإخلاص والنظر إلى خاتمة العبادة ، كمالو ابتدأ بالإخلاص وختم بالرياء لكان يفسد عمله . وشبهوا ذلك بثوب أبيض لطخ بنجاسة عارضة ، فإذا أزيل العارض عاد إلى الأصل. فقالوا إن الصلاة والركوع والسجود لاتكون إلالله . ولوسجد لغير الله لكان كافرا . ولكن افترن به عارض الرياء، ثم زال بالندم والتوبة، وصار إلى حالة لا ببالى بحمد الناس و ذمهم، فتصح صلاته ومذهب الفريقين الآخرين خارج عن قياس الفقه جدا ، خصوصا من قال يلزمه إعادة الركوع والسجود ، دون الافتتاح ، لأن الركوع والسجود إن لم بصح صارت أفعالا زائدة في الصلاة ، فتفسد الصلاة . وكذلك قول من يقول لوختم بالإخلاص صح نظر ا إلى الآخر فهو أيضاً صَعيف ، لأن الرياء يقدح في النية ، وأولى الأوقات عراعاة أحكام النية حالة الافتتاح فالذي يستقيم على قياس الفقه هو أن يقال. إن كان باعث مجرد الرياء في ابتداء العقد دون طلب الثواب وامتثال الأمر ، لم ينعقد افتتاحه ، ولم يصح مابعده . وذلك فيمن إذا خلا بنفسه لم بصل ولما رأى الناس تحرم بالصلاة ، وكان بحيث لوكان ثو به بجسا أيضاكان يصلى لأجل الناس، فهذه صلاة لانية فيها، إذ النية عبارة عن إجابة باعت الدين، وهمنا لا باعث ولا إجابة فأما إذا كان بحيث لولا الناس أيضا لكان يصلي ، إلاأنه ظهر له الرغبة في المحمدة أيضاً فاجتمع الباعثان، فهذا إما أن يكون في صدقة وقراءة وما ليس فيه تحليل وتحريم، أوفى عقد صلاة و حج . فإنكان ف صدقة ، فقد عصى بإجابة باعث الرياء ، وأطاع بإجابة باعث الثواب

( فَمَنْ يَمْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذُرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ('') فله ثواب بقدر قصده الفاسد، ولا يحبط أحدهما الآخر

وإن كان في صلاة تقبل الفساد بتطرق خلل إلى النية ، فلا يخلو إما أن تكون فرضا أو نفلا . فإن كانت نفلا فحكمها أيضا حكم الصدقة . فقد عصى من وجه ، وأطاع من وجه إذ اجتمع في تلبه الباعثان . ولا يمكن أن يقال صلاته فاسدة ، والافتداء به باطل . حتى أن من صلى التراويح ، وتبين من قرائن حاله أن قصده الرباء ، بإظهار حسن القراءة ، ولولا اجتماع الناس خلفه ، وخلا في بيت وحده لما صلى ، لا يصح الافتداء به . فإن المصير إلى هذا بعيد جدا . بل يظن بالمسلم أنه يقصد الثواب أيضا بتطوعه ، فتصح باعتبار ذلك القصد علائه ، و يصح الاقتداء به ، و إن اقترن به قصد آخر وهو به عاص .

فأما إذا كان فى فرض واجتمع الباعثان ، وكان كل واحد لا يستقل ، وإعا يحصل الانبعاث بمجموعها ، فهذا لا يسقط الواجب عنه . لأن الإبجاب لم ينتهض باعثا فى حقسه بمجرده واستقلاله . وإن كان كل باعث مستفلا ، حتى لولم يكن باعث الرياء لأدى الفرائض ولولم يكن باعث الفرض لأنشأ صلاة تطوعا لأجل الرياء ، فهذا محل النظر، وهومحتمل جدا فيحتمل أن يقال إن الواجب صلاة خالصة لوجه الله ، ولم يؤد الواجب الخالص . ويحتمل أن يقال الواجب المتثال الأمر بباعث مستقل بنفسه وقد وجد ، فاقتر ان غيره به لا يمنع سقوط الفرض عنه ، كالوصلى فى دار مفصوبة ، فإنه وإن كان عاصيا بإيقاع الصلاة فى الدار المفصوبة ، فإنه مطبع بأصل الصلاة ومسقط للفرض عن نفسه . وتمارض الاحتمال فى تمارض البواعث فى أصل الصلاة أما إذا كان الرياء فى المبادرة مثلا دون أصل الصلاة ، مثل من بادر إلى الصلاة فى أول الوقت ، ولولا الفرض لكان لا يبتدى صلاة لأجل الرياء ، فهذا ثمنا يقطع بصحة صلاته ، وسقوط الفرض به ، لأن باعث أصل الصلاة من حيث إنها صلاة لم بعاد المن عيث تمين الوقت، فهذا أبعد عن القدح فى النية الصلاة من حيث إنها صلاة لم بعاد المن عيث المن عيث المن عيث المناس وأما عمل المناس بعد المن عيث المناس وأما على العمل ، وحاملا عليه ، وأما عمرد السيرود باطلاع الناس هذا فى دياء يكون باعثا على العمل ، وحاملا عليه ، وأما عمرد السيرود باطلاع الناس هذا فى دياء يكون باعثا على العمل ، وحاملا عليه ، وأما عمرد السيرود باطلاع الناس

<sup>«</sup>١٠ از له: ١٠٨٠

عليه ، إذالم يبلغ أثره إلى حيث يؤثر في العمل ، فبعيد أن يفسد الصلاة فهذا مانراه لائقا ، بقانون الفقه . والمسألة غامضة من حيث إن الفقه ، ومقتضى فتاوى لها في فن الفقه . والذين خاضوا فيها وتصرفوا لم يلاحظوا فوانين الفقه ، ومقتضى فتاوى الفقهاء في صحة الصلاة وفسادها ، بل حملهم الحرص على تصفية القلوب وطلب الإخلاص على إفساد العبادات ، بأن الخواطر وما ذكرناه هو الأقصد فيما نراه ، والعلم عندالله عز وجل فيه ، وهو عالم الغيب والشهادة ، وهو الرحمن الرحيم

## بسيان

#### دواء الرياء وطريق معالجة القلب فيه

قد عرفت نما سبق أن الرياء محبط للا عمال ، وسبب المقت عند الله تمالى ، وأنه من كبائر المهلكات . وما هذا وصفه فجدير بالتشمير عن ساق الجد فى إزالته ، ولور بالمجاهدة وتحمل المشاق ، فلا شفاء إلا فى شرب الأدوية المرة البشعة . وهذه مجاهدة يضطر إليها العباد كلهم . إذ الصبى يخلق ضعيف العقل والتمييز ممتد العين إلى الخلق ، كثير الطمع فيهم فيرى الناس يتصنع بعضهم لبعض ، فيغلب عليه حب النصنع بالضرورة ، ويرسخ ذلك في نفسه وإنما يشعر بكونه مهلكا بعد كال عقله ، وقد انفرس الرياء فى قلبه وترسخ فيه ، فلا يقدر على قمه إلا با بمجاهدة شديدة ، ومكابدة لقوة الشهوات · فلا ينفك أحد عن الحاجة فلا يقد التي منها انشعابه ، والثانى: دفع ما يخطر منه فى الحال

المقام الأول: فى قلع عروقه واستنصال أصوله. وأصله حب المنزلة والجاه. وإذافصل رجع إلى ثلاثة أصول. وهى لذة المحمدة ، والفرار من ألم الذم ، والطمع فيها فى أيدى الناس ويشهد للرياء بهذه الأسباب ، وأنها الباعثة للمرائى ،ما روى أبو موسى أن أعرابيا سأل النبي صلى الله عليه وسلم (1) فقال. يارسول الله ، الرجل يقاتل حمية ، ومعناه أنه يأنف أن يقهر ، أو يذم بأنه مقهو رمغاوب . وقال: والرجل يقاتل ليرى مكانه . وهذا هو طلب لذة الجاه

<sup>(</sup>١) حديث أبي موسى أن اعرابيا قال بارسول الله الرجل يقاتل حمية .. الحديث : متفق عليه

والقدر في القاوب. والرجل يقاتل للذكر. وهذا هو الحمد باللسان. فقال صلى الله عليه وسلم « مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلَمَةُ الله مِي المُلْيَا فَهُو في سَبِيلِ الله » وقال ابن مسعود. إذا النقى الصفان نزلت الملائكة ، فكتبوا الناس على مراتبهم . فلان يقاتل للذكر. وفلان يقاتل للملك والقتال للملك إشارة إلى الطمع في الدنيا . وقال عمر رضى الله عليه وسلم (١ « مَنْ غَزَا ولمله يكون قد ملا دفتي راحلته ورقا . وقال صلى الله عليه وسلم (١ « مَنْ غَزَا لا يَبْنِي إِلاَّ عِقَالاً فَلهُ مَانَوَى » فهذا إشارة إلى الطمع . وقد لا يشتهى الحمد ولا يطمع فيه ، ولكن يحذر من ألم الذم ، كالبخيل بين الأسخياء وهم يتصدقون بالمال الكثير ، فإنه يتصدق بالقليل كي لا يبخل . وهو ليس يطمع في الحمد وقد سبقه غيره . وكالجبان بين الشجمان ، لا يفر من الزحف خوفا من الذم ، وهو لا يطمع في الحمد وقد عيره على صف القتال . ولكن إذا أيس من الحمد كره الذم . وكالرجل بين قوم يصلون غيره على صف القتال . ولكن إذا أيس من الحمد كره الذم . وكالرجل بين قوم يصلون عيره على الصبر على الصبر على المه على المه المنه على المه الذم . ولذلك قد جيع الليل ، فيصلي ركمات معدودة حتى لا يذم بالكسل ، وهو لا يطمع في الحمد . وقد يقدر الإنسان على الصبر عن لذة الحمد ، ولا يقدر على الصبر على ألم الذم . ولذلك قد يترك السؤال عن علم هو محتاج إليه ،خيفة من أن يذم بالجهل . ويفتى بضير عسلم ، ويدمى العلم بالحديث وهو به جاهل كل ذلك حذرا من الذم

فهذه الأمور الثلاثة هي التي تحرك المراثي إلى الرياء. وعلاجه ماذكرناه في الشطن الأول من الكتاب على الجلة. ولكنا نذكر الآن مايخص الرياء. وليس بخني أن الإنسان إنما يقصد الشيء ويرغب فيه لظنه أنه خيرله و نافع ولذيذ، إما في الحال، وإما في المآل. فإن علم أنه لذيذ في الحال، ولكن بعلم أن العسل لذيذ، ولكن إذا بان له أزفيه سما أعرض عنه. فكذلك طريق قطع هذه الرغبة أن يعلم مافيه من المضرة ولكن إذا بان له أزفيه سما أعرض عنه. فكذلك طريق قطع هذه الرغبة أن يعلم مافيه من المضرة

ومهما عرف العبد مضرة الرياء ، وما يفوته من صلاح قلبه ، وما يحرم عنه في الحال من التوفيق ، وفي الآخرة من المنزلة عند الله ، وما يتعرض له من العقاب العظيم، والمقت الشديد ، والخزى الطاهر ، حيث ينادى على رءوس الحلائق بإفاجر ، بإغاده ، بإموائي ، أمااستحبيت إذ اشتر بت بطاعة الله عوض الدنها ، وواقبت قلوب العباد ، واستهزأت بطاعة الله

<sup>(</sup>١) حديث من غزا لايني الاعقالا فلهمانوي: النسائي وقدتقدم

وتحبيب إلى العباد بالتبغض إلى الله ، وتزينت لهم بالشين عند الله ، وتقربت إليهم بالبعد من الله ، وتحمدت إليهم بالنذم عند الله ، وطلبت رضاه بالتعرض اسخط الله . أماكان أحد أهون عليك من الله ؟ فهما تفكر العبد في هذا الخزى ، وقابل ما محصل له من العباد والتزين لهم في الدنيا ، عا يفو ته في الآخرة ، وعا يحبط عليه من ثواب الأعمال ، مع أن العمل الواحد رعاكان يترجح به ميزان حسناته لو خلص ، فإذا فسد بالرياء حول إلى كفة السبئات فترجح به ، ويهوى إلى النار . فلولم يكن في الرياء إلا إحباط عبادة واحدة لكان ذلك كافيا في معرفة ضرره . وإن كان مع ذلك سائر حسناته راجحة ، فقد كان ينال بهذه الحسنة عاو الرتبة عند الله في زمرة النبيين والصديقين ، وقد حط عنهم بسبب الرياء ، ورد إلى صف النمال من مراتب الأولياء ، هذا مع ما يتعرض له في الدنيامن تشتت الهم بسبب ملاحظة فلوب الخلق . فإن رضا الناس غاية لا تدرك . فكل مايرضي به فريق يسخط به فريق . ورضا بعضهم في سخط بعضهم . ومن طلب رضاه في سخط الله سخط الله عليه ، وأسخطهم أيضا عليه . ثم أي غرض له في مدحهم ، وإيثار ذم الله لأجل حمده ، ولا يزيده وأسخطهم أيضا عليه . ثم أي غرض له في مدحهم ، وإيثار ذم الله لأجل حمده ، ولا يزيده وهد يوم القيامة

وأما الطمع فيما في أيديهم فبأن يعلم أن الله تعالى هو المسخر للقاوب بالمنع والإعطاء، وأن الخلق مضطرون فيه، ولا رازق إلاالله · ومن طمع في الخلق لم يخل من الذل والخيبة وإن وصل إلى المراد لم يخل عن المنة والمهانة . فكيف يترك ماعند الله برجاء كاذب، ووهم فاسد قد يصيب وقد يخطىء ؟ وإذا أصاب فلا تني لذته بألم منته ومذلته

وأما ذمهم قلم يحذر منه ، ولا يزيده ذمهم شيئا مالم يكتبه عليه الله ، ولا يعجل أجله ، ولا يؤخر رزقه ، ولا يجعله من أهل النار إن كان من أهل الجنة ، ولا يبغضه إلى الله إن كان محودا عند الله ، ولا يزيده مقتا إن كان مقوتا عندالله ؟ فالعباد كلهم عجزة لا يلكون لأ نفسهم ضرا ولا نفعا، ولا علكون مو تاولا حياة ولانشورا . فإذا قررفي قلبه آفة هذه الأسباب وضررها ، فترت رغبته ، وأقبل على الله قلبه ، فإن العاقل لا يرغب فها يكثر ضرره ويقل فضر ، ويكفيه أن الناس لو علموا مافي باطنه من قصد الرياء وإظهار الإخلاص ، لمقتوه ، وسيكشف الله عن سره حتى يبغضه إلى الناس ، ويعرفهم أنه مراء ومحقوت عند الله ،

ولو أخلص لله لكشف الله لهم إخلاصه ، وحبيه إليهم ، وسخر م له ، وأطلق ألستهم بالمدح والثناء عليه ، مع أنه لا كال في مدحهم . ولا نقصان في ذمهم ، كما قال شاعر من يميم (١) إن مدحى زين ، وإن ذمى سين · فقال له رسول الله صلى الله عليه وسلم «كذبت ذاك الله الله يكورك إلا يكورك إلا يكورك أله والناس وأنت الله مذموم ومن أهل النار ؟ وأى شراك من ذم الناس وأنت عند الله محمود في زمرة المقربين فن أحضر في قلبه الآخرة و نعيم المؤبد، والمنازل الرفيعة عند الله ، استحقر ما يتعلق بالحلق فن أحضر في قلبه الآخرة و نعيم المؤبد، والمنازل الرفيعة عند الله ، استحقر ما يتعلق بالحلق مذلة الرباء، ومقاساة قلوب الحلق ، وانعطف من إخلاصه أنو ار على قلبه ، ينشرح بها صدره ، مذلة الرباء، ومقاساة قلوب الحلق ، وانعطف من إخلاصه أنو ار على قلبه ، ينشرح بها صدره ، وينفتح بهاله من لطأ نف المحال الحلق من ينبه ، وانحل عنه داعية الرباء وتذلل له منهج الإخلاص واستعظامه للا خرة ، وسقط محل الحلق من قلبه ، وانحل عنه داعية الرباء و تذلل له منهج الإخلاص فهذا وما قدمناه في الشطر الأول ، هي الأدوية العلمية القالعة منارس الرباء فهذا وما قدمناه في الشطر الأول ، هي الأدوية العلمية القالعة منارس الرباء

وأما الدواء العملى. فهو أن يعود نفسه إخفاء العبادات ، وإغلاق الأبواب دونها ، كما تغلق الأبواب دون الفواحش ، حتى يقنع قلبه بعلم الله ، واطلاعه على عباداته ، ولا تنازعه النفس إلى طلب علم غير الله به . وقد روى أن بعض أصاب أبى حفص الحداد ذم الدنيا وأهلها ، فقال أظهرت ما كان سبيلك أن تخفيه ، لا تجالسنا بعد هذا . فلم يرخص فى إظهار هذا القدر ، لأن فى ضمن ذم الدنيا دعوى الزهد فيها . فلا دواء للرياء مثل الإخفاء ، وذلك يشق فى بداية المجاهدة . وإذا صبر عليه مدة بالتكلف سقط عنه ثقله ، وهان عليه ذلك بتواصل ألطاف الله ، وما عدبه عباده من حسن التوفيق والتأبيد والتسديد . ولكن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأ نفسهم . فن العبد المجاهدة ، ومن الله الهداية . ومن العبد قرع الباب ، ومن الله فتح الباب . والله لا يضيع أجر المحسنين ، وإن تك حسنة يضاعفها ، ويؤت من لدنه أجرا عظها

<sup>(</sup>۱) حدیث قال شاعر من بنی تمیم آن میدجی زین آن دی شین فقال کذبت ذال الله تجمین جدیث الأقرع الاقرع ابن حابس و هو قائل ذلك دون قوله كذبت و رجاله ثقات الآآن الا أن الا أعرف لابی سلمه بن عبد الرحمن ساعامی الاقرع و رواه الترمدی من حدیث البراء و حسنه بلفظ فقال وجل ان حمدی

المقام الثانى: فى دفع العارض منه فى أثناء العبادة. وذلك لابد من تعلمه آيضا. فإن من جاهد نفسه، وقلع مغارس الرياء من قلبه بالقناعة، وقطع الطمع، وإسقاط نفسه من أعين المخلوقين، واستحقار مدح المخلوقين وذمهم، فالشيطان لايتركه فى أثناء العبادات، بل بعارضه بخطرات الرياء. ولا تنقطع عنه نزغاته وهوى النفس وميلها إلا ينمحى بالكاية. فلا بد وأن يتشمر لدفع ما يعرض من خاطر الرياء. وخواطر الرياء ثلاثة. قد تخطر دفعة واحدة كالخاطر الواحد، وقعد تترادف على التدريج

فالأول: العلم باطلاع الخلق، ورجاء اطلاعهم · ثم يتاوه هيجان الرغبة من النفس في حمد هم وحصول المنزلة عنده . ثم يتلوه هيجان الرغبة في قبول النفس له ، والركون إليه ، وعقد الضمير على تحقيقه . فالأول معرفة . والثانى حالة تسمى الشهوة والرغبـــة . والثالث فعل يسمى العزم وتصميم العقد. وإنمنا كمال القوة في دفع الخاطر الأول ورده قبل أن يتاوه الثاني فإذا خطر له معرفة اطلاع الخلق ، أو رجاء اطلاعهم ، دفع ذلك بأن قال مالك وللخلق علموا أولم يعلموا، والله عالم بحالك؟ فأى فائدة في علم غيره؟ فإن هاجت الرغبة إلى لذة الحمـد، يذكر ما رسخ في قلبه من قبل من آفة الرياء، وتعرضه للمقت عند الله في القيامة، وخببته في أحوج أوقاته إلى أعماله · فسكما أن معرفة اطلاع الناس تثير شهوة ورغبة في الرياءفعرفة آفة الرياء تثير كراهة له تقابل تلك الشهوة . إذ يتفكر فى تعرضه لمقت الله وعقابه الأليم والشهوة تدعوه إلى القبول، والكراهة تدعوه إلى الإباء والنفس تطاوع لامحالة أقواهما وأغلبها فإذاً لابدفي رد الرياء من ثلاثة أمور . المعرفة ، والكراهة ، والإباء . وقــد يشرع النبد في العبادة على عزم الإخلاص، ثم يرد خاطر الرياء فيقبله ، ولا تحضره المعرفة ولا الكرامة التيكان الضمير منطويا عليها. وإنما سبب ذلك امتلاء القلب بخوف الذم وحب الحمد، واستيلاء الحرص عليه ، بحيث لا يبقى في القلب متسم لغيره ، فيعزب عن القلب المعرفة السابقة بآفات الرياء و وشؤم عاقبته ، إذ لم يبق موضع في القلب خال عن شهوة الحمد أوخوف الذم . وهو كالذي بحدث نفسه بالحلم وذم الغضب ، ويعزم على التحلم عند جريان سبب الغضب ، ثم مجرى من الأسباب ما يشتدبه غضبه ، فينسى سابقة عزمه ، و يمتلى - قلبه تعطياً عِنْم مِن مَذكر آفة الغضب ، و يشغل قلبه عنه فكذلك حلاوة الشهوة علا القلب، وتدفع نور المرفة مثل مرارة الغضب وإليه أشار جابر بقوله . (١) بايمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم تحت الشجرة على أن لانفر ، ولم نبايعه على الموت ، فأنسيناها بوم حنين حتى نودى باأصحاب الشجرة ، فرجعوا . وذلك لأن القابوب امتلأت بالخوف ، فنسيت المهدالسابق ، حتى ذكروا ، وأكثر الشهوات التي تهجم فجأة هكذاتكون وازننسي معرفة مضر ته الداخلة في عقد الإيمان ومهانسي المعرفة تظهر الكراهة . فإن الكراهة ثمرة المعرفة وقد يتذكر الإنسان ، فيهم أن الخاطر الذي خطرله هو خاطر الرياء الذي يعرضه لسخط الله ، ولكن يستمر عليه لشدة شهوته ، فيغلب هواه عقله ، ولا يقدر على ترك لذة الحال فيسوف بالتوية ، أو يتشاغل عن التفكر في ذلك لشدة الشهوة ، فكم من عالم يحضره كلام لا يدعوه إلى فعله إلا رياء الخلق ، وهو يعلم ذلك ولكنه يستمر عليه ، فتكون الحجة عليه أوكد ، إذ قبل داعي الرياء مع علمه بنائلته ، وكو نه مذموما عند الله · ولا ننفعه معرفته ، إذا خلت المعرفة عن الكراهة . وقد تحضر المعرفة والكراهة ، ولكن مع ذلك يقبل داعي الرياء ويعمل به ، لكون الكراهة ضعيفة بالإضافة إلى قوة الشهوة : وهمذا أيضا. ولاينتم بكراهته ، إذ الغرض من الكراهة أن تصرف عن الفعل

فَإِذاً لافائدة إلا في اجماع الثلاث، وهي المعرفة، والكراهة والإباء. فالإباء ثمرة الكراهة، والكراهة عرة المعرفة، وقوة المعرفة بحسب قوة الإيمان ونور العلم، وضعف المعرفة بحسب الغفلة، وحب الدنيا، ونسيان الآخرة، وقلة التفكر فيما عندالله، وقلة التأمل في آفات الحياة الدنيا وعظيم نعيم الآخرة. وبعض ذلك ينتج بعضا ويشره، وأصل ذلك كله حب الدنيا وغلبة الشهوات، فهو رأس كل خطيئة، ومنبع كل ذنب، لأن حلاوة حب الجاه والمنزلة ونعيم الدنيا، هي التي تغضب القلب وتسلبه، وتحول بينه وبين التفكر في العاقبة، والاستضاءة بنور الكتاب، والسنة، وأنوار العلوم. فإن قلن نفئ صادف من نفييه كراهة الرياء، وحملته الكراهة على الإباء، ولكنه مع ذلك غير غال عن ميل الطبح من نفييه كراهة الرياء، وحملته الكراهة على الإباء، ولكنه مع ذلك غير غال عن ميل الطبح اليه، وحباؤه ومنازعته إياه، إلا أنه كاره لحبه وليله إليه، وغير عبب اليه فهل يكون في زمي ذالم الين.

<sup>(</sup>١) حديث جابر بإيمنا رسول الله صلى الله عليه وسلم تحت الشجرة على أن لا نفر مر ليله يث : مسلم من حديث العبلس دون ذكر يوم جنين فرواه مسلم من حديث العبلس

فاعلم أن الله لم يكلف العباد إلا ما تطيق ، وليس في طافة العبد منع الشيطان عن نرغانه ، ولا قم الطبع حتى لا يميل إلى الشهوات ولا ينزع إليها . و إنما غايته أَنْ يَقَابِلُ شَهُوتُهُ بَكُرَاهُمُ استثارِهَا مِن معرفة العوانب وعلم الدين، وأصول الإِعان بالله واليوم الآخر . فإذا فعل ذلك فهو الغاية في أداء ما كلف به . ويدل على ذلك من الأخبار ماروى أن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠ شكوا إليه وقالوا. تعرض لقلوبنا أشياء لأن نخر من السماء فتخطفنا الطير ، أو تهوى بنا الريح في مكان سحيق ، أحب إلينا من أن نتكلم بها . فقال عليه السلام « أَوَ قَدْ وَجَدْ غُوهُ ؟ » قالوا نهم قال « ذَلِكَ صَرِيحُ الْإِيمَانِ » ولم يجدوا إلا الوسواس والسكراهة له . ولا يمكن أن يقال أراد بصريح الإِيمان الوسوسة فلم يبق إلا حمله على الكراهة المساوقة للوسوسة . والرياء وإن كان عظما فهو درنالوسوسة في حق الله تعالى . فإذا أندفع ضرر الأعظم بالكراهة ، فبأن يندفع بها ضرر الأصغر أولى وكذلك يروى عن النبي صلى الله عليه وسلم في حديث انن عباس أنه قال (٢٠) « الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي رَدُّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ إِلَى الْوَسْوَ سَةِ » وقال أبو حازم : ما كان من نفسك ، وكرهنة نفسك لنفسك ، فلا يضرك ماهو من عدوك . وماكان من نفسك ، فرضيته نفسك لنفسك، فعاتبها عليه . فإذاً وسوسة الشيطان ومنازعة النفس لاتضرك، مهما رددت مرادها بالإبا، والكراهة . والجواطر التي هي العلوم ، والتذكرات ، والتخيلات للأسباب المهجة للرياء ، هي من الشيطان . والرغبة والميل بعد تلك الخواطر من النفس .والكراهة من الإيمان ومن آثار العقل . إلا أن للشيطان همهنا مكيدة ، وهي أنه إذا عجز عن حمله على قبول الرياء، خيل إليه أن صلاح قلبه في الاشتغال بمجادلة الشيطان ومطاولته في الره والجدال ، حتى يسلبه ثواب الإخلاص وحضور القلب. لأن الاشتغال بمجادلة الشيطان ومدافعته انصراف عن سر المناجاة مع الله، فيوجب ذلك نقطانًا في منزلته عند الله

<sup>( )</sup> حديث شكوى الصحابة مايمرض في قاويهم و قوله دلك صريح الايمان: مسلم من حديث ابن مسعود هنصر السئل النبي صلى الله عليه وسلم عن الوسوسة فقال ذلك عض الايمان والنسائي في اليوم و اللياة والسيان والسيان

<sup>(</sup> ٢ ) حديث البن عباس الخداله الله يعد كيد المشيطالة المالوسوسة «أبوساود والفسائدة الميوم والليلة بلفظ كيده

والمتخلصون عن الرياء في دفع خواطر الرياء على أربع مراتب

الأولى: أن يرده على الشيطان فيكذبه ، ولا يقتصر عليه ، بل يشتفل بمجادلته ، ويطيل الجدال منه ، لظنه أن ذلك أسلم لقلبه . وهو على التحقيق نقصان ، لأنه اشتغل عن مناجاة الله ، وعن الحير الذي هو بصدره ، وانصرف إلى قتال قطاع الطريق ، والتعريج على قتال قطاع الطريق نقصات في السلوك .

الثانية: أن يمرف أن الجدال والقتال نقصات في الساوك، فيقتصر على تكذيبه ودفه، ولا يشتغل عجادلته

الثالثة : أن لايشتغل بتكذيبه أيضا ، لأن ذلك وقفة . و إِن قلت بل يكون قد قرر ق عقد ضمير هكر اهة الرياء وكذب الشيطان ، فيستمر على ما كان عليه مستصحبا للكراهة غير مشتغل بالتكذيب ولا بالمخاصمة

تآخره . فلما مر الثاني عليه نهاه واستوقفه فوقف، فدفع في تحر الضال ، ولم يشتغل بالقتال واستعجل، ففرح منه الضال بقدر توقفه للدفع فيه . ومر به الثالث ، فلم يلتفت إليه ، ولم يشتغل بدفهه ولا بقتـاله ، بل استمر على ما كان ، فخاب منه رجاؤه بالكلية . فمر الرابع ، فلم يتوقف له ؛ وأراد أن يغيظه فزاد في عجلته؛ وترك التأني في المشي . فيوشك إن عادواومروا عليه مرة أخرى أن يماود الجميم إلاهذا الأخير، فإنه لا يماوده خيفة من أن يزداد فائدة باستمجاله فإن قلت : فإذا كان الشيطان لاتؤمن نزغانه، فهل يجب الترصدله قبل حضور وللحذرمنه إنتظار الوروده، أم يجب التوكل على الله ليكون هو الدافع له أو يجب الاشتغال بالعبادة والغفلة عنه؟ قلنا : اختلف الناس فيه على ثلاثة أوجه : فذهبت فرقة من أهل البصرة إلى أن الأقوياء قداستغنوا عن الحذر من الشيطان، لأنهم انقطموا إلى الله ، واشتغلو ابحبه، فاعتز لهم الشيطان وأيس منهم ، وخنس عنهم ، كما أيس من ضعفاء العباد في الدعوة إلى الخروالزنا ، فصارت ملاذ الدنيا عنده ، و إن كانت مباحة ، كالخر والخنزير ، فارتحلوا من حمها بالكلية ، فلم يبق للشيطان إليهم سبيل ، فلا حاجة بهم إلى الحذر . وذهبت فرقة من أهل الشام إلى أن الترصد للحذر منه إنما يحتاج إليه من قل يقينه ، و نقص توكله . فمن أيقن بأن لاشريك لله فى تدبيره فلا يحذر غيره . وبعلم أن الشيطان ذليل مخلوق ليسله أمر ، ولا يكون إلاماأراده الله ، فهو الضارو النافع ، والعارف يستحيمنه أن يحذر غيره . فاليقين بالوحدا نية يغنيه عن الحذر وقالت فرقة من أهل العلم لابد من الحذر من الشيطان . وما ذكره البصريون من أن الأنوياء قد استغنواءن الحذر، وخلت قاوبهم عن حب الدنيابالكلية ،فهو وسيلة الشيطان بكاد يكون غرورا . إذ الأنبياء عليهم السلام لم يتخلصوا من وسواس الشيطان و زغانه فكيني يتخلص غيره ! وليس كل وسواس الشيطان من الشهوات وحب الدنيا . بل في صِهَابِتِهِ اللهِ تِمالِي وأسمانه، وفي تجسينِ البدع والضلال وغير ذلك .ولا ينجو أحد من الخطر فيه ولذلك قال زيالي ( وَمَا أَرْسَلْيَنَا مِنْ تَبْلِكُ مِنْ رَسُولِ وَلاَ نَبِي ٓ إِلاَّ إِذَا تَعَنَيُّ أَلْقِ الشَّيْطَانُ ۗ فِ أَمْنَيْتِهِ فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْقِ الشَّيْطِانُ ثُمَّ يُحْكِي اللهُ آياتِه (١) ) وقال الني ملى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) الحج: ٢٥

« إِنَّهُ لَيْغَانُ عَلَى قَلْبي » (٢) مع أن شيطانه قد أسلم ولا يأمره إلا بخير . فن ظن أن اشتغاله بحب الله أكثر من اشتغال رسول الله صلى الله عليه وسلم وسائر الأنبيا وعليهم السلام فهو مغرور . ولم يؤمنهم ذلك من كيد الشيطان . ولذلك لم يسلم منه آدم وحواء في الجنسة التي هي دار الأمن والسرور، بعدأن قال الله لهما ( إنَّ هَذَا عَدُوْ لَكَ ۚ وَلزَوْجِكَ فَلاَ يُخْرِجَنَّ كُمُ منَ الْجِنَّةِ فَتَشْقَى \* إِنَّ لَكَ أَنْ لاَ تَجُوعَ فِيها وَلاَ نَعْرَى \* وَأَنْكَ لاَ نَظْما فَيها وَلا تَضْحَى ('') ومع أنه لم ينه إلا عن شجرة واحدة، وأطلق لهوراء ذلك ماأراد . فإذاكم يأمن نيمن الأنبياء وهُو في الجنة دار الأمن والسعادة من كيد الشيطان ، فكيف يجوز لغيره أن يأمن في دار الدنيا ، وهي منبع المحن والفتن ، ومعدن الملاذ والشهوات المنهى عنها ! وقال موسى عليه السلام ، فما أُخبر عنه تمالى ( هَذَا مِنْ عَمَل الشَّيْطَان (") ولذلك حذر الله منه جيع الخلق فقال تمالى (بَا بَنِي آدَمَ لا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَّ أَخْرَجَ أَبُو يَكُمْ مِنَ الْجِنَّةِ (") وقال عزوجل ( إِنَّهُ يَرَا كُمْ هُو ٓ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ ( ) والقرءان من أوله إلى آخره تحمذير من الشيطان. فكيف مدع الأمن منه ؟ . وأخذ الحذر من حيث أمر الله به لاينافي الاشتغال بحب الله. فإن من الحب له إمتثال أمره. وقد أمر بالحــذر من العدو ، كما أمر بالحـذر من الكفار. فقال تعالى (وَليَّا خُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتْهُمْ (٥) وقال تعالى (وَأَعِدُ وا لَهُمْ مَااسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ (٦٠) فإِذاً لزمك بأمر الله الحذر من العدو الكافر وأنت تراه فبأن يلزمك الحذر من عدو يراك ولاتراه أولى . ولذلك قال ابن عيريز : صيد تراه ولايراك يوشك أن تظفر به وصيد يراك ولا تراه يوشك أن يظفر بك. فأشار إلىالشيطان فكيف وليس في الغفلة عن عدارة الكافر إلا قتل هو شهادة؛ وفي إهمال الحذر من الشيطان التعرض للنار والعقاب الأليم ؟ فليس من الاشتغال بالله الإعراض عما حذر الله. وبه يبطل مذهب الفرقة الثانية في ظنهم أن ذلك قادح في النوكل . فإن أخذ الترس والسلاح ،وجمع الجنود ، وحفر الخندق ، لم يقدح في توكل رسول الله صلى الله عليه وسلم . فكيف يقدح

<sup>(</sup>١) حديث انه ليغان على قلبي : تقدم

<sup>&</sup>quot; ( ٢ ) حديث انشيطانه أسلم فلايأم الابخير: تقدم أيضا -

<sup>(</sup>١) طه: ١١٧ ، ١١٨ ، ١١٨ ، القصص ١٥٠ (٣ ۾ ٤ ) الأعراف: ٢٧ (٥) النساء: ١٠٢ (٢) الاتعال : ٣٠

في التوكل الخوق مما خوف الله به ، والحذر مما أمر بالحذر منه! . وقد ذكر نافى كتاب التوكل ما يبين غلط من زعم أن معنى التوكل النزوع عن الأسباب بالكلية . وقوله تعالى (وأعيد والهم مااستطعتم من قوقة ومن رباط الخيل (المعنى المتفال التوكل ، مهما اعتقد القلب أن الضار والنافع ، والحيي ، والمعيت هو الله تعالى . فكذلك يحدر الشيطان ويعتقد أن الهادى والمضل هو الله ، ويرى الأسباب وسائط مسخرة كما ذكر ناه فى التوكل وهذا مااختاره الحارث المحاسي رحمه إلله ، وهو الصحيح الذى يشهدله نو رالعلم . وما قبله يشبه أن يكون من كلام العبّاد الذي لم يغزر علمهم ، ويظنون أن ما يهجم عليهم من الأحوال في بعض الأوقات من الاستفراق بالله يستمر على الدوام ، وهو بعيد .

ثم اختلفت هذه الفرقة على ثلاثة أوجه في كيفية الحذر . فقال قوم : إذا حذر نا الله تعالى، المعدو ، فلا ينبني أن يكون شيء أغلب على قلوبنا من ذكره ، والحذر منه ، والترصدله فإنا فغلنا عنه لحظة ، فيوشك أن يهلكنا . وقال قوم : إن ذلك يؤدى إلى خلو القلب عن ذكر الله ، والمتنال الهم كله بالشيطان ، وذلك مراد الشيطان مناء بل نشتغل بالعبادة وبذكر الله تعالى ، ولا ننسي الشيطان وعداوته ، والحاجة إلى الحذر منه . فنجمع بين الأمرين فإنا إن نسيناه رعاعرض من حيث لا نحتسب، وإن تجرد نالذكره كناقد أهملناذكر الله . فاجلع أولى وقال العلماء المحققون : غلط الفريقان . أما الأول فقد تجرد لذكر الشيطان ونسي ذكر الله ، فلا يخفي غلطه . وإنما أمر نا بالحذر من الشيطان كيلا يصدنا عن الذكر ، فكيف نجعل ذكره أغلب الأشياء على قلوبنا ، وهو منتهى ضرر المدو ؟ ثم يؤدى ذلك إلى خلو القلب عن نور ذكر الله تعالى وقوة من نور ذكر الله تعالى وقوة المنافر به، ولا يقوى على دفعه فلم يأمر نابا نتظار الشيطان، ولا بإدمان ذكره و بفدر ما يشتغل القلب بذكر الله والشيطان ويقص من ذكر الله . وقد أمر الله الخلق بذكره و بفدر ما يشتغل القلب بذكر الشيطان ينقص من ذكر الله . وقد أمر الله الخلق بذكره و بسيات ما عداه ، إبليس وغيره فيره في الحق أن يلزم العبد قلبه الحذر من الشيطان ويقر و نسيات ما عداه ، إبليس وغيره في الحق أن يلزم العبد قلبه الحذر من الشيطان ويقر و نسيات ما عداه ، إبليس وغيره و مدن الحق أن يلزم العبد قلبه الحذر من الشيطان ويقر و نسيات ما عداه ، إبليس وغيره و مدن الحق أن يلزم العبد قلبه الحذر من الشيطان ويقر و نسيات ما عداه ، إبليس وغيره و مدن الحق أن يلزم العبد قلبه الحذر من الشيطان ويقر و كلي نفسه عداوته ، فإذا اعتقد ذلك وصدق به ، وسكن الحذر فيه فيشتغل بذكر الله ، ويكر الله و يقر و كلي نفسه عداوته ، إذا المقل و مدكن الحدر في القلب به كر الله و يقر و كلي نفسه عداوته ، إذا المقل و مدكن الحدر في القلب به كر الله و يكر و كلي بو يكر و كلي نفر و كلي الله و كلي و كلي الله و كلي و كلي الله و كلي

<sup>(</sup>١). الانفال: ٧٠

عليه بكل الهمة ، ولا يخطر بباله أمر الشيطان . فإنه إذا اشتغل بذلك بعد معرفة عداوته مم خطر الشيطان له تنبه له : وعند التنبه يشتغل بدفعه . والاشتغال بذكر الله لا يمنع من التيقظ عند نزغة الشيطان . بل الرجل ينام وهو خائف من أن يفوته مهم عند طاوع الصبح ، فيلزم نفسه الحذر ، وينام على أن يتنبه في ذلك الوقت ، فيتنبه في الليل مرات قبل أوانه ، لما أسكن في قلبه من الحذر . مع أنه بالنوم غافل عنه . فاشتغاله بذكر الله كبف يمنع تنبهه ! ومثل هذا القلب هو الذي يقوى على دفع العدو ، إذا كان اشتغاله بمجرد ذكر فأهل البصيرة أسعر وا قاوبهم عداوة الشيطان وترصده ، وألزموها الحذر ، ثم لم بشتغاوا بذكر الله ، وأماط عنه ظامة الشهوات فأهل البصيرة أشعر وا قاوبهم عداوة الشيطان وترصده ، وألزموها الحذر ، ثم لم بشتغاوا بذكر الله ، ودفعوا بالذكر شرالعدو ، واستضاءوا بنور الذكر حتى صرفواخواطر بذكر الشيطان قد ترك فيها الماء القذر . والذي جع بين ذكر الشيطان وذكر الله قد ترك فيها الماء القذر . والذي جع بين ذكر الشيطان وذكر الله قد ترك به الماء القذر من جانب ، ولكنه تركه جاريا إليها من جانب آخر ، فيطول تعبه ، ولا تجف فإذا جاء الماء القذر . والبصير هو الذي جعل لمجرى الماء القذر سدا ، وملاها بالماء الصافى فإذا جاء الماء القذر . والبصير هو الذي جعل لمجرى الماء القذر سدا ، وملاها بالماء الصافى فإذا جاء الماء القذر . والبصير هو الذي جعل لمجرى الماء القذر سدا ، وملاها بالماء الصافى فإذا جاء الماء القذر . والبصير والسد من غير كلفة ، ومؤنة ، وزيادة تعب

## بسيان

#### الرخصة في قصد إظهار الطاعات

اعلم أن في الإسرار للأعمال فائدة الإخلاص ، والنجاة من الرياء . وفي الإظهار فائدة الافتداء وترغيب الناس في الخير . ولكن فيه آفة الرياء . قال الحسن : قد علم المسلمون أن السر أحرز العملين . ولكن في الإظهار أيضافائدة . ولذلك أنى الله تعالى على السر والعلانية فقال ( إن تُبدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِيمًا هِي وَإِن تُحفُوهَا وَتُؤَوَّتُوهَا الْفُقَرَاء فَهُوَ خَبْر لَكُم (١٠) والإظهار قسمان . أحدها في نفس العمل ، والآخر بالتحدث بما عمل القسم الأول: إظهار نفس العمل ، كالصدقة في الملا لذغيب الناس فيها كاروى عن الأنصارى القسم الأول: إظهار نفس العمل ، كالصدقة في الملا لذغيب الناس فيها كاروى عن الأنصارى

<sup>(</sup>١) القرة: ٢٧١

الذي جاء بالصرة ، فتتابع الناس بالعطية لما رأوه ، فقال النبي صلى الله عليه وسلم « مَنْ سَنْ سُنَّةً حَسَنَةً فَعَمِلَ بها كَانَ لَهُ أَجْرُها وَأَجْرُ مَنِ اتَّبَعَهُ ، وتجرى سائر الأعمال هذا المجرى من الصلاة ، والصيام ، والحج ، والغزو وغيرها ، ولكن الاقتداء في الصدقة على الطباع أُغلب . نيم الغازي إذا هم بالخروج ، فاستعد وشد الرحل قبل القوم، تحريضًا لهم على الحركة ، فذلك أفضل له . لأن الغزو في أصله من أعمال العلانية لا يمكن إسراره. فالمبادرة إليه ليست من الإعلان، بل هو تحريض مجرد. وكذلك الرجل قدير فع صوته في الصلاة بالليل ، لينبه جيرانه وأهله ، فيقتدى به فكل عمل لا يمكن إسراره كالحج والجهاد والجمعة، فالأفضل المادرة إليه وإظهار الرغبة فيه للتحريض بشرط أن لا يكون فيه شوائب الرياء وأما مايكن إسراره كالصدقة والصلاة ، فإنكان إظهار الصدقة يؤذى المتصدق عليه ، وبرغب الناس في الصدقة ، فالسر أفضل . لأن الإيذاء حرام . فإن لم يكن فيه إيذاء ، فقد النجتلف الناس في الأفضل . فقال قوم السر أفضل من الملانية ، وإن كان في العلانية قدوة وقال قوم السر أفضل من علانية لاقدوة فيها . أما العلانية للقدوة فأفضل من السرُّ • ويدل على ذلك أن الله عز وجل أمر الأنبياء بإظهار العمل للاقتداء، وخصهم عنصب النبوة ولا يجوز أن يظن بهم أنهم حرموا أفضل العملين ، ويدل عليه قوله عليه السلام «لَهُ أَجْرُ هَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا » وقد روى في الحديث (٢) أن عمل السر يضاعف على عمل العلانيسة سبمين ضعفًا . ويضاعف عمل العلانية إذا استن بعامله على عمل السر سبعين ضعفًا • وهذا لاوجه للخلاف فيه ، فإنه مهما انفك القلب عن شوائب الرياء ، وتم الإخلاص على وجمه

<sup>(</sup>۱) حديث من سن سنة حسنة فعمل بها كان له أجرها وأجر من اتبعه :وفى أول قصة مسلم من حديث جرير بن عبد الله البجلي

<sup>(</sup>٧) حديث انعمل السر يضاعف على عمل العلانية بسبعين ضعفاويضاعف عمل العلانية اذا استنبه على عمل السرسبعين ضعفا :البيق في الشعب من حديث أبي الدرداء مقتصرا على الشطر الأول بنحوه وقال هذا من أفراد بقية عن شيوخه المجهولين وقد تقدم قبل هذا بنحو ورقتين وله من حديث ابن عمر عمل السير أفضل من عمل العلانية والعلانية أفضل لمن أراد الاقتداء وقال تفرد به بقية عن عبد اللك بن مهر ان وله من حديث عائشة يفضل أو يضاعف الذكر الحنى الذي لا يسمعه الحفظة على الذي تسمعه بسبعين ضعفا وقال تفرد به معاوية بن عمى الصدفى وهو ضعيف

واحد فى الحالتين ، فيا يقتدى به أفضل لامحالة . وإنما يخاف من ظهور الرياء ؛ ومها حصلت شائبة الرياء ، لم ينفعه افتداء غيره ، وهلك به ، فلا خلاف فى أن السر أفضل منه ولكن على من بظهر العمل وظيفتان

إحداها: أن يظهره حيث يعلم أنه يقتدى به ، أو يظن ذلك ظنا . ورب رجل يقتدى به أهل به أهل دون جيرانه . وربما يقتدى به جيرانه دون أهل السوق . وربما يقتدى به أهل علته . وإنما العالم المعروف هو الذى يقتدى به الناس كافة . فغيرالعالم إذا أظهر بعض الطاعات ربما نسب إلى الرياء والنفاق ، وذموه ولم يقتدوا به . فليس له الإظهار من غير فائدة . وإنما يصح الإظهار بنية القدوة ، ممن هو في محل الاقتداء به

والثانية: أن يراقب قلبه. فإنه ربما يكون فيه حب الرياء الخنى ، فيدعوه إلى الإظهار بمذر الاقتداء ، وإنما شهوته التجمل بالعمل ، وبكونه يقتدى به . وهذا حال كل من يظهر أعماله ، إلا الأقوياء المخلصين ، وقليل مام . فلا ينبنى أن يخدع الضعيف نفسه بذلك فيهالك وهو لايشعر . فإن الضعيف مثاله مثال الغريق الذي يحسن سباحة ضعيفة ، فنظر إلى جماعة من الغرق فرحمهم ، فأقبل عليهم حتى تشبثوا به ، فهلكوا وهلك . والغرق بالماء في الدنيا ألمة ساعة . وليت كان الهلاك بالرياء مثله . لا بل عذا به دائم مدة مديدة . وهذه مزلة أقدام العباد والعلماء فإنهم يتشبهون بالأقوياء في الإظهار ، ولا تقوى قاوبهم على الإخلاص ، فتحبط أجور م بالرياء . والتفطن لذلك غامض ، ومحك ذلك أن يعرض على نفسه أنه لوفيل له أخف العمل حتى يقتدى الناس بعابد آخر من أقرابك ، ويكون لك في السر مثل أجر الإعلام . فإن مال قلبه إلى أن يكون هو المقتدى به ، وهو المظهر للعمل ، فياعثه الريادون وأجره تدتو فر عليه مع إسراره ، فابال قلبه عيل إلى الإظهار أبولا ملاحظته لأعين الخاق ومراآتهم . وأجره تدتو فر عليه مع إسراره ، فابال قلبه عيل إلى الإظهار أبولا ملاحظته لأعين الخاق ومراآتهم . فلحد البدخدع النفس فإن النفس خدوع ، والشبطان مترصد ، وحب الجاه على القلب غالب . وقالماتسلم الأعمال الظاهرة عن الآفات ، فلا ينبغى أن يعدل بالسلامة شيئا والسلامة في الإخفاء وفي الإظهار أولى بنا و بحبع الضعفاء وفي الإظهار من الأخطار ما لايقوى عليه أمثالنا . فالحذر من الإظهار أولى بنا و بحبع الضعفاء

القسم الثانى: أن يتحدث بما فعله بعد الفراغ . وحكمه حكم إظهار العمل نفسه . والخطر في هذا أسد ، لأن مؤنة النطق خفيفة على اللسان ، وقد تجرى في الحكاية زيادة ومبالغة وللنفس لذة في إظهار الدعاوى عظيمة ، إلاأنه لو تطرق إليه الزياء ، لم يؤثر في إفساد العبادة الماضية بعد الفراغ منها ، فهو من هذا الوجه أهون . والحكم فيه أن من قوى قلبه ، وتم إخلاصه ، وصغر الناس في عينه ، واستوى عنده مدحهم وذمهم ، وذكر ذلك عند من يرجو الاقتداء به ، والرغبة في الحير بسببه ، فهو جائز . بل هو مندوب إليه إن صفت النية وسلمت عن جميع الآفات . لأنه ترغيب في الخير ، والترغيب في الخير خير

وقد نقل مثل ذلك عن جماعة من السلف الأقوياء. قال سعد بن معاذ . ماصليت صلاة منذ أسلمت فحدثت نفسى بغير ماهى قائلة وما هو مقول لها ، وما سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول قولا قط إلا علمت أنه حق

وقال عمر رضى الله عنه: ما أبالى أصبحت على عسر أو يسر ، لأنى لاأدرى أيهاخير لى وقال ابن مسعود: ماأصبحت على حال فتمنيت أن أكوز على غيرها. وقال عمان رضي الله عنه الما تمنيت ، ولا عسست ذكرى بيمينى منذ بايمت رسسول الله صلى الله عليه وسلم . وقال شداد بن أوس: ما تكلمت بكلمة منذ أسلمت حتى أزمها وأخطمها غير هذه . وكان قد قال لفلامه: ائتنا بالسفرة لنبعث بها حتى درك الغداء . وقال أبوسفيان لأهله حين حضره الموت: لا تبكواعلى ، فإنى ماأحد ثت ذنبا منذ أسلمت ، وقال عمر بن عبد العزيز رحمه الله تمالى: ما قضى الله في بنفيره . وماأصبح لى هوى إلا في مواقع قد رالله فهذا كله إظهار لأحوال شريفة ، وفيها غاية المراآة إذا صدرت ممن يرائى بها ، وفيها غاية المراآة إذا صدرت ممن يرائى بها ، وفيها غاية المراآة إذا صدرت ممن يرائى بها ، وفيها غاية المراقة إذا صدرت ممن يرائى بها ، وفيها التي ذكر ناها . فلا ينبغى أن يسدباب إظهار الأعمال ، والطباع مجبولة على حب النشبه والاقتداء . التي ذكر ناها . فلا ينبغى أن يسدباب إظهار الأعمال ، والطباع مجبولة على حب النشبه والاقتداء . بل إظهار المرائى للعبادة إذا لم يعلم الناس أنه رباء ، فيه خير كثير للناس ، ولكنه شر للمرائى .

<sup>(</sup>۱) حدیث عثمان قوله ماتغنیت ولاتمنیت ولامست ذکری بیمینی منذ بایعت رسول الله صلی الله علیه و سلم أبو یعلی الموصلی فی معجمه باسناد ضعیف من روایة أنس عنه فی أثنا، حدیث و ان عثمان قال بارسول الله فذکره بلفظ منذ بایعنك قال هو ذلك باعثمان

فكم من مخلص كان سبب إخلاصه الاقتداء بمن هو مراء عند الله . وقد روى أنه كان يحتاز الإنسان في سكك البصرة عند الصبح ، فيسمع أصوات المصلين بالقرءان من البيوت . فصنف بعضهم كتابا في دقائل الرباء ، فتركوا ذلك ، وترك الناس الرغبة فيه فكانوا يقولون ليت ذلك الكتاب لم يصنف . فإظهار المرائى فيه خير كثير لغيره إذا لم يعرف رباؤه . (۱) وإن الله يؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر ، وبأقوام لاخلاق لهم كما ورد في الأخبار . وبعض المرائين بمن يقتدى به منهم ، والله تعالى أعلم

#### بسيان

الرخصة فى كتمان الذنوب وكراهة إطلاع الناس عليه وكراهة ذمهم له

إعلم أن الأصل في الإخلاص استواء السريرة والعلانية ، كما قال عمر رضى الله عنه لرجل: عليك بعمل العلانية . قال با أمير المؤمنين وما عمل العلانية ؟ قال ما إذا اطلع عليك لم تستحى منه . وقال أبو مسلم الحولاني : ما عملت عملا أبالي أن يطلع الناس عليه ، إلا إنياني أهلي ، والبول ، والغائط ، إلا أن هذه درجة عظيمة لا ينالها كل واحد . ولا يخلو الإنسان عن ذنوب بقلبه أو بجو ارحه ، وهو يخفيها ، ويكره اطلاع الناس عليها ، لاسيما ما تختلج به الخواطر في الشهوات والأماني . والله مطلع على جميع ذلك . فإرادة العبد لإخفائها عن العبيد وبما يظن أنه رباء محظور ، وليس كذلك . بل المحظور أنه يستر ذلك ليرى الناس أنه ورع خائف من الله تمالى ، مع أنه ليس كذلك . فهذا هو ستر المراني . وأما الصادق الذي لا يرائي ، فله ستر المعاصى ، ويصبح قصده فيه ، ويصبح اغتمامه باطلاع الناس عليه من عمانية أوجه ستر المعاصى ، ويصبح قصده فيه ، ويصبح اغتمامه باطلاع الناس عليه من عمانية أوجه

الأول: أن يفرح بستر الله عليه. وإذا افتضح اغتم بهتك الله ستره، وخاف أن يهتك ستره في الدنيا ذنبا ، ستره الله عليه في الآخرة. وهذا غم ينشأ من قوة الإيمان

<sup>(</sup>١) حديث إن الله لبؤيد هذا المدن بالرجل الفاجر وبأقوام لاخلاق لهم :ها جديثان فالأول متفق عليه من حديث أبي هر رة وقد تقدم فالعام والثاني واه النسائ من حديث أنس سند محيح و تقدم أيضا (٢) حديث ان من ستر عليه في الدنيا يستر عليه في الآخرة : تقدم قبل هذا بورقة

الثاني : أنه قد علم أن الله تعالى يكره ظهور المعاصي ، ويحب سترها ، كما قال صلى الله عليه وسلم (١) « مَن ارْ تَكُبَ شَيْئًا مِنْ هَذِهِ ٱلْقَاذُورَاتِ فَلْيَسْتَتِرْ بِسِتّْرِ اللهِ » فهو وإن عصى الله بالذنب، فلم يخل قلبه عن محبة ما أحبه الله . وهذا ينشأ من قوة الإيمان بكراهة الله لظهور الماصي . وأثر الصدق فيه أن يكره ظهور الذنب من غيره أيضا، وينتم بسببه الثالث: أن يكره ذم الناس له به ، من حيث أن ذلك ينمه ، ويشغل قلبه وعقله عن طاعة الله تعالى . فإن الطبع يتأذى بالذم ، وينازع العقل ، ويشغل عن الطاعة . وبهذه العلة أيضا ينبغي أن يكره الحمد الذي يشغله عن ذكر الله تمالي ، ويستغرق قلبه ، ويصرفه عن الذكر . وهذا أيضا من قوة الإيمان · إذ صدق الرغبة في فراغ القلب لأجل الطاعة من الإيمان الرابع: أن يكون ستره ورغبته فيه لمكر اهته لذم الناس من حيث يتأذي طبعه فإن الذم مؤلم للقلب، كما أن الضرب مؤلم للبيدن . وخوف تألم القلب بالذم ليس بحرام ، ولاالإنسان به عاص. و إغايعصي إذا جزعت نفسه من ذم الناس ، ودعته إلى مالا يجوز حذرا من ذمهم. وليس بجب على الإنسان أن لاينتم بدم الحلق ولايتألم به ، نعم : كالالصدق في أن تزول عنه رؤيته للخلق ، فيستوى عنده ذامه ومادحه ، لملمه أن الضار والنافع هو الله وأن العبادكلهم عاجزون . وذلك تليل جدا . وأكثر الطباع تتألم بالذم ، لما فيهمن الشعور بالنقصان . ورب تألم بالذم مُمُود ، إذا كان الذام من أهل البصيرة في الدين ، فإنهم شهداء الله ودمهم يدل على ذم الله تعالى، وعلى نقصان في الدين . فكيف لاينتم يه! نعم : الغم المذموم هو أن ينتم لفوات الحمد بالورع ، كأنه بحب أن يحمد بالورع . ولا يجوز أن يحب أن يحمد بطاعة الله ، فيكون قد طلب بطاعة الله ثوابا من غيره . فإن وجد ذلك في نفسه وجب عليه أن يقابله بالكراهة والرد. وأما كراهة الذم بالمعصية من حيث الطبع، فليس بمذموم .فله الستر حذرا من ذلك م ويتصور أن يكون العبد بحيث لابحب الحمد، ولكن يكره الذم. وإنما مراده أن يتركه الناس حمدا وذما . فكم من صابر عن لذة الحمد لايصبر على ألم الذم، إذ الحمد يطلب اللذة ، وعدم اللذة لا يؤلم . وأما الذم فإنه مؤلم . فحب الحمد على الطاعة طلب ثواب على الطاعة في الحال. وأماكر اهة الذم على المصية فلا محذور فيه إلاأمر واحد

<sup>(</sup> ١ ) حديث من ارتكب من هذه القاذورات شيئا فليستربستر الله: الحاكم في السندرك وقد تقدم

و هو أن يشغله غمه باطلاع الناس على ذنبه عن اطلاع الله . فإن ذلك غاية النقصان في الدين بل ينبغي أن يكون غمه باطلاع الله وذمه له أكثر

الخامس: أن يكر هالذم من حيث أن الذام قدعصى الله تعالى به وهذا من الإيمان ، وعلامته أن يكر هذه لذيره أيضا، فهذا التوجع لا يفرق بينه و بين غيره ، بخلاف التوجع من جهة الطبع السادس: أن يستر ذلك كيلا يقصد بشر إذا عرف ذنبه . وهذا وراء ألم الذم فإن الذم مؤلم من حيث يشعر القلب بنقصانه وخسته ، وإن كان ممن يؤمن شره . وقد يخاف شرمن يطلع على ذنبه بسبب من الأسباب ، فله أن يستر ذلك حذرا منه

السابع: مجرد الحياء، فإنه نوع ألم وراء ألم الذم والقصد بالشر. وهو خلق كريم محدث في أول الصبا مهما أشرق عليه نور العقل، فيستحيى من الفبائح إذا شوهدت منه. وهو وصف محود، إذ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (() «الحَياء خَيْر كُلُهُ » وقال صلى الله عليه وسلم (ا) «الحَياء في شَرِّكُ كُلُهُ » وقال صلى الله عليه وسلم (اله الحَياء في الحَياء في الله عليه وسلم إلا من الله عليه وسلم إلا من المنائح في المنائح عليه وسلم إلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم إلى الله عليه وسلم أله الله عليه وسلم الله عليه والمن والوقاحة، وفقد الحياء فهو أشد حالا أن يظهر فسقه للناس، جمع إلى الفسق النهنك، والوقاحة، وفقد الحياء فهو أشد حالا من يستتر ويستحيى . إلا أن الحياء ممتزج بالرياء، ومشتبه به اشتباها عظها، قل من وذلك كذب . بل الحياء خلق ينبعث من الطبع الكريم، وتهيج عقيبه داعية الرياء وداعية الإخلاص، ويتصور أن يخلص معه، ويتصورأن يرائي معه .ويانه أنه الرجل يطلب من وذلك كذب . بل الحياء خلق ينبعث من الطبع الكريم، وتهيج عقيبه داعية الرياء وداعية الإخلاص، ويتصور أن يخلص معه، ويتصورأن يرائي معه .ويانه أنه الرجل يطلب من صديق له قرضا، و نفسه لاتسخو بإفراضه، إلا أنه يستحيى من رده . وعلم أنه لو واسله على السان غيره لكان لا يستحي، ولا يقرض رياء ولا لطلب الثواب . فله عند ذلك أحوال السان غيره لكان لا يستحي، ولا يقرض رياء ولا لطلب الثواب . فله عند ذلك أحوال أحدها : أن يشافه بالرد الصريح ولا يبالى، فينسب إلى قلة الحياء وهذافعل من لاحياء له

<sup>(</sup>١) حديث الحياء خيركله:مسلم منحديث عمران بنحصين وقدتقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الحياء شعبة من الايمان:متفق عليه من حديث أبي هريرة وقدتقدم

<sup>(</sup> ٣ ) حديث الحياء لايأني إلانجير :متفق عليه من حديث عمران بن حصين وقد لفدم

<sup>(</sup>٤٠) حديث انالله يحب الحيي الحليم بالطبران من حديث فاطمة وللبرار من حديث أبي هريرة إنالله يحب الغني ` الحليم المتعفف وفيه ليث بن أن سليم ختلف فيه

فإن المستحيى إما أن يتعلل أو يقرض . فإن أعطى فيتصورله ثلاثة أحوال أحدها: أن يمزج الرياء بالحياء ، بأن يهيج الحياء فيقبح عنده الرد ، فيهيج خاطر الرياء ويقول ينبغى أن تعطى حتى يثنى عليك ، ويحمدك ، وينشر اسمك بالسخاء . أو ينبغى أن تعطى حتى لا يذمك ولا ينسبك إلى البخل . فإذا أعطى فقد أعطى بالرياء ، وكان الحرك للرياء هو هيجان الحياء

الثانى: أن يتعذر عليه الرد بالحياء. ويبقى ف نفسه البخل، فيتعذر الإعطاء. فيهيج داعى الإخلاص ويقول له و إن الصدقة بواحدة ، والقرض بثمان عشرة ، ففيه أجر عظيم ، وإدخال سرور على قلب صديق. وذلك محمود عند الله تعالى. فتسخو النفس بالإعطاء لذلك ، فهذا مخلص هييج الحياء إخلاصه الثالث: أن لا يكون له رغبة في الثواب ، ولا خوف من مذمته ، ولا حب لمحمدته ،

الثالث: أن لا يكون له رغبة في الثواب ، ولا خوف من مدمته ، ولا حب محمدته ، لأنه لو طلبه مراسلة لكان لا يعطيه ، فأعطاه بمحض الحياء ، وهو ما يجده في قلبه من ألم الحياء ولولا الحياء لرده ولو جاءه من لا يستحى منه من الأجانب أو الأراذل ، لكان يرده وإن كثر الحمد والثواب فيه . فهذا مجرد الحياء ، ولا يكون هذا إلا في القبائح ، كالبخل ومقارفة الذنوب . والمرائي يستحى من المباحات أيضاً ، حتى أنه برى مستحلا في المشي فيعود إلى المدوّ ، أو ضاحكا فيرجع إلى الانقباض ، ويزعم أن ذلك حياء ، وهو عين الرياء وقد قيل أن بمض الحياء ضعف ، وهو صحيح . والمراد به الحياء مما ليس بقبيح ، كالحياء من وعظ الناس ، وإمامة الناس في الصلاة . وهو في الصبيان والنساء محود ، وفي البقلاء غير محمود وقد تشاهد معصية من شبخ ؛فتستحي من شببته أن تنكر عليه ،لأن من إجلال الله إجلال في المعروف ، فالقوى يؤثر الحياء من الله على الحياء من الله ، فلا تضيع الأمر بالمحروف ، فالقوى يؤثر الحياء من الله على الحياء من الناس ، والضميف قد لا يقسدر عليه ، فهده هي الأسباب التي يجوز لأجلها ستر القبائح والذنوب

الثامن: أن يخلف من ظهور ذنبه أن يستجرى، عليه غيره ويقتدى به . وهده العلة الواحدة فقط هي الجارية في إظهار الطاحة، وهو القدوة ويختص ذلك بالأثعة أو بمن يقتدى به . وبهذه العلة ينبني أيضا أن يخني الدامي أيضا معصيته من أهله و ولده، لأنهم يتعلمون منه فني ستر الذنوب هذه الأعذار الثمانية ، وليس في إظهاو الطاعة عذر إلا هذا العذر الواحد وخلي المنافقة به المنافقة به المنافقة المنا

فإن قلت : فهل بجوز للعبد أن بحب حمد الناس له بالصلاح ، وحبهم إياه بسببه ، وقدقال رجل للنبي صلى الله عليه وسلم ('' . دلني على ما يحبني الله عليه ، وبحبني الناس ، قال ه از هَمَدُ في الدُّنْيَا نُحِبِّكَ الله وَ وَانْبُذُ إِلَيْهُمْ هَمَذَا الْحُطْاَمَ نُحِبُوكَ ،

فنقول حبك لحب الناس لك قد يكون مباحا ، وقد يكون مجودا ، وقديكون مذموما فالمحمود أن تحب ذلك لتعرف به حب الله لك . فإنه تعالى إذا أحب عبدا حببه في قلوب عباده . والمذموم أن تحب حبهم وحمدهم على حجك ، وغزوك ، وصلاتك ، وعلى طاعة بمينها ، فإن ذلك طلب عوض على طاعة الله عاجل سوى ثواب الله . والمباح أن تحب أن يحبوك لصفات محمودة سوى الطاعات المحمودة المعينة . فحبك ذلك كحبك المال لأن ملك القلوب وسيلة إلى الأغراض كملك الأموال ، فلا فرق بينهما

#### بسيان

#### ترك الطاعات خوفاً من الرياء ودخول الآفات

اعلم أن من الناس من يترك العمل خوفا من أن يكون مراثيابه. وذلك غلطوموافقة للشيطان. بل الحق فيما يترك من الأعمال ومالا يترك لخوف الآفات مانذكره

وهو أن الطاعات تنقسم إلى مالالذة في عينه ، كالصلاة ، والصوم ، والحج ، والغزو ، فإنها مقاساة ومجاهدات ، إنما قصير لذيذة من حيث إنها توصل إلى حمد الناس ، وحمد الناس لذيذ ، وذلك عند اطلاع الناس عليه . وإلى ماهو لذيذ ، وهو أكثرمالا يقتصر على البدن ، بل يتعلق بالخلق ، كالخلاف ، والقضاء ، والو لا يات ، والحسبة ، وإمامة الصلاة ، والتذكير والتدريس، وإنفاق المال على الخلق، وغير ذلك مما تعظم الآفة فيه لتعلقه بالخلق ، ولمافيه من اللذة القسم الأول ، الطاعات اللازمة للبدن التي لاتتعلق بالغير ، ولالذة في عينها كالصوم ، والصلاة ، والحج ، فخطرات الرباء فيها ثلاث : إحداها ما يدخل قبل العمل ، فيبعث على والصلاة ، والحج ، فخطرات الرباء فيها ثلاث : إحداها ما يدخل قبل العمل ، فيبعث على الابتداء لرؤية الناس ، وليس معه باعث الدين ، فهذا مما ينبغى أن يترك لأنه بعصية لاطاعة فيه الابتداء لرؤية الناس ، وليس معه باعث الدين ، فهذا مما ينبغى أن يترك لأنه بعصية لاطاعة فيه .

<sup>(</sup> ۱ ) حدیث قال رجل دلی علی ما عبنی الله علیه و عبنی الناس قال از هدفی الدنیا یجبك الله مد الحدیث : این ماجه من حدیث سهل بن سعد بلفط و از هدفیا فی آیدی الناس و قد تقدم

فإنة تدرع بصورة الطاعة إلى طلب المنزلة . فإن قدر الإنسان على أن يدفع عن نفسه باعث الرياء ، ويقول لهما : ألا تستحيين من مولاك ، لا نسخين بالعمل لأجله ، وتسخين بالعمل لأجل عبداده ، حتى يندفع باعث الرياء ، وتسخو النفس بالعمل لله ، عقو بة للنفس على خاطر الرياء ، وحكفارة له ، فليشتغل بالعمل

الثانية : أن ينبعث لأجل الله ، ولكن يعترض الرياء مع عقد العبادة وأولها .فلاينبغي أن يترك العمل ، لأنه وجد باعثا دينيا ، فليشرع في العمل ، وليجاهد نفسه في دفع الرياء ، وتحصيل الإخلاص بالمعالجات التي ذكر ناها ، من إلزام النفس كراهة الرباء والإباء عن القبول الثالثة : أن يمقدعلى الإخلاص ، ثم يطرأ الرياء ودواعيه . فينبني أن يجاهد في الدفع ، ولا يترك العمل لكي يرجع إلى عقد الإخلاص. ويرد نفســـه إليه قهرا حتى يتمم العمل. لأن الشيطان يدعوك أولا إلى ترك العمل ، فإذا لم تجب واشتغلت ، فيدعوك إلى الرياء . فإذا لم تجب ودفعت ، بقي يقول لك . هذا العمل ليس بخالص ، وأنت مراء،و تعبك ضائع قاًى فائدة لك في عمل لا إخلاص فيه؟ حتى محملك بذلك على ترك العمل. فإذا تركته فقد حصّلت غرض ومثال من يترك العمل لخوفه أن يكون مرائيا ، كمن سلم إليه مولاه حنطة فيها زؤان وقال خلصها من الزؤان ونقها منه تنقية بالغة ، فيترك أصل العمل، ويقول أخاف إن اشتعلت مه لم تخلص خلاصاصافيا نقيا فترك العمل من أجله، وهو ترك الإخلاص مع أصل العمل، فلامعني له ومن هذا القبيل أن يترك الممل خوفا على الناس أن يقولوا إنه مراء ، فيعصون الله به فهذا من مكايد الشيطان. لأنه أولا أساء الظن بالمسلمين ، وماكان من حقه أن يظن بهمذلك تم إن كان فلا يضره قولهم ، ويفوته ثواب العبادة . وترك العمل خوفا من قولهم إنهمراء هو عين الرياء ، فلولاحبه لمحمدتهم ، وخوفه من ذمهم ، فماله ولقولهم قالوا إنه مراءأو قالوا إنه عناص ؟ وأي فرق بين أن يُمرك الممل خوفا من أن يقال إنه مراء ، وبين أن يحسن الممل خوفا من أن يقال إنه غافل مقصر ، بل ترك العمل أشد من ذلك

فهذه كلها مكايدالشيطان على العباد الجهال. ثم كيف بطمع فى أن يتخلص من الشيطان بأن يترك العمل، والشيطان لا يخليه، بل يقول له الآن يقول الناس إنك تركت العمل ليقال إنه علص لايشتهي الشهرة. فيضطرك بذلك إلى أن تهرب. فإن هربت ودخلت

مرباتحت الأرض ، ألق فى قلبك حلاوة معرفة الناس لتزهدك وهربك منهم ، وتعظيمهم لك بقلوبهم على ذلك . فكيف تتخلص منه ؟ بل لانجاة منه إلا بأن تلزم قلبك معرفة آفة الرياء ، وهو أنه ضرر فى الآخرة ، ولانفع فيه فى الدنيا ، لتلزم الكراهة والإباء قلبك وتستمر مع ذلك على العمل ولا تبالى ، وإن نزغ العدو نازغ الطبع ، فإن ذلك لا ينقطع . وترك العمل لأجل ذلك يجر إلى البطالة و ترك الخيرات

فا دمت تجد باعثا دينيا على العمل ، فلا تترك العمل ، وجاهد خاطر الرياء ، وألزم قلبك الحياء من الله إذا دعتك نفسك إلى أن تستبدل بحمده حمد المخلوقين ، وهو مطلع على قلبك ولو اطلع الخلق على قلبك وأنك تربد حمده لمقتوك . بل إن قدرت على أن تزيد في العمل حياء من ربك ، وعقو بة لنفسك ، فافعل . فإن قال لك الشيطان أنت مراء ، فاعلم كذبه وخدعه عا تصادف في قلبك من كراهة الرياء ، وإبائه ، وخوفك منه ، وحيائك من الله تعالى . وإن لم تجد في قلبك له كراهية ، ومنه خوفا ، ولم يبق باعث ديني ، بل تجرد باعث الرياء فاترك العمل عند ذلك وهو بعيد ، فمن شرع في العمل لله فلا بد أن يبق معه أصل قصد الثواب فإن قلت : فقد نقل عن أفوام ترك العمل مخافة الشهرة . روى أن إبراهيم النخمي دخل فإن قلت : فقد نقل عن أفوام ترك العمل مخافة الشهرة . ووى أن إبراهيم النخمي دخل هليه إنسان وهو يقرأ ، فأطبق المضحف و ترك القراءة ، وقال ، لا يرى هذا أنا نقرأ كل ساعة . وقال إبراهيم التيمى : إذا أعبك الكلام فاسكت . وإذا أعجبك السكوت فتكلم وقال الحسن : إن كان أحده لمير بالأذى ما عنعه من دفعه إلا كراهة الشهرة . وكان أحده وقال الحسن : إن كان أحده لمير بالأذى ما عنعه من دفعه إلا كراهة الشهرة . وكان أحده وياته البكاء فيصر فه إلى الضحك مخافة الشهرة . وقد ورد في ذلك آثار كثيرة

قلناهذا يعارضه ما وردمن إظهار الطاعات بمن لا يحصى و إظهار الحسن البصرى هذا الكلام في معرض الوعظ، أقرب إلى خوف الشهرة من البكاء، و إماطة الأذى عن الطريق ثم لم يتركه وبالجملة ترك النوافل جائز . والكلام في الأفضل . والأفضل إنما يقدر عليه الأقوياء دورن الضعفاء ، فالأفضل أن يتم العمل و يجتهد في الإخلاص، ولا يتركه . وأرباب الأعمال قد يعالجون أنفسهم بخلاف الأفضل لشدة الخوف . فالاقتداء ينبني أن يكون الأقوياء . وأما إطباق ابراهيم النخمي المصحف ، فيمكن أن يكون لعامه بأنه سيحتاج إلى الأقوياء . وأما إطباق ابراهيم النخمي المصحف ، فيمكن أن يكون لعامه بأنه سيحتاج إلى الأبالة القراءة عند دخوله ، واستثنافه بعد شروجه للاشتغلال بمكالمته . فرأى أن لا يراه في القراءة

أبعد عن الرباء، وهو مازم على الترك للاشتغال به حتى يمود إليه بعد ذلك . وأما ترك دفع الأذى فذلك ممن يخاف على نفسه آفة الشهرة، وإقبال الناس عليه ، وشغلهم اباه عن عبادات هي أكبر من رفع خشبة من الطريق · فيكون ترك ذلك للمحافظة على عبادات هي أكبر منها ، لا بعجرد خوف الرباء . وأما قول التيمى إذا أعجبك الكلام فاسكت ، يجوز أن يكون قد أراد به مباحات الكلام ، كالفصاحة في الحكايات وغيرها ، فإن ذلك يورث العجب ، وكذلك العجب بالسكوت المباح محذور . فهو عدول عن مباح إلى مباح حذراً من العجب ، فأما الكلام الحق المندوب إليه فلم ينص عليه على أن الآفة بما تعظم في الكلام فهو واقع في القسم الثاني . وإنما كلامنا في العبادات الحاصة بهدن العبد مما لا يتعلق بالناس ولا تعظم فيه الآذى لخوف الشهرة ، ولا تعظم فيه الآذى خوف الشهرة ، ولم كان حكاية أحوال الضعفاء الذين لا يعرفون الأفضل ، ولا يدركون هذه الدقائق ، وإنما كان حكاية أحوال الضعفاء الذين لا يعرفون الأفضل ، ولا يدركون هذه الدقائق ،

القسم الثانى : ما يتعلق بالخلق ، وتعظم فيه الآفات والأخطار . وأعظمها الحلافة ، ثم القضاء، ثم التذكير والتدريس والفتوى ، ثم إنفاق المال .

أما الخلافة والإمارة فهى من أفضل العبادات إذا كان ذلك مع العدل والإخلاص. وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم (' " ليَوْم من إمَام عَادِل خَيْن مِنْ عِبَادَة الرَّجُل وَحْدَهُ سَتِّبِنَ عَاماً ، فأعظم بعبادة يوازى يوم منها عبادة ستين سنة . وقال صلى الله عليه وسلم (" ستّبن عَاماً ، فأعظم بعبادة يوازى يوم منها عبادة ستين سنة . وقال صلى الله عليه وسلم " لأَوَّلُ مَن يَدْخُلُ الجُنَّة ثَلَاثَة الإَمامُ الله الله عليه وسلم (" " « ثَلاَئَة لا لا رَدُ دَعُو مَهُم الإمامُ المتادِلُ ، أحده . وقال صلى الله عليه وسلم (" « ثَلاَئَة لا لا رَدُ دَعُو مَهُم الإمامُ المتادِلُ ، أحده . وقال صلى الله عليه وسلم (" « ثَلاَئَة لا لا يَوْم انْقِيامَة إِمام عَادِلْ » رواه أبوسعيد الخدرى عليه وسلم (" وأَوْرَبُ النَّاسِ مِنِي مَعْلِساً يَوْمَ انْقِيامَة إِمام عَادِلْ " رواه أبوسعيد الخدرى

<sup>(</sup>١) حديث ليوم من امام عادل خير من عبادة الرجل وحده ستين عاما : الطبر أنى و البيه في من حديث ابن عباس و قد تقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أول من يدخل الجنة ثلاثة الامام المقسط: مسلم من حديث عياض بن حماد أهل الجنة ثلاث دوسلطان مقسط - الحديث: ولمأرفيه ذكر الاولية

<sup>(</sup> ٣ ) حديث أبي هريرة ثلاثة لاترد دعوتهم الامام العادل: تقدم

فالإمارة والخلافة من أعظم العبادات. ولم يزل المتقون يتركونها ، و يحترزون منها ، و يعلب على من تقلدها ، و ذلك لما فيه من عظم الخطر ، إذ تتحرك بها الصفات الباطنة ، و يغلب على النفس حب الجاه و لذة الاستيلاء و نفاذ الأمر ، وهو أعظم ملاذ الدنيا . فإذا صارت الولاية عبو بة ، كان الوالى ساعيا في حظ نفسه ، و يوشك أن يتبع هواه ، فيمتنع من كل ما يقدح في جاه ه و ولا يته و إن كان باطلا و عند ذلك بهاك ، و يكون يوم من سلطان جائر شرا من فسق ستين سنة ، بمفهوم الحديث الذي ين خرناه . و لهذا الحطر العظيم كان عمر رضى الله عنه يقول ما يأخذها بما فيها . وكيف لا وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم (() « ما من والى عَشرة إلا جاء يوم م ألفيامة مَغُلُولة يكده إلى عُنْفيه أطلقة عد له أو أو "بقه بحو ركه » رواه معقل بن يسار . وولاه عمر ولاية ، فقال إلى عُنْفيه أطلقه عد له أو أو "بقه بحو ركه » واده معقل بن يسار . وولاه عمر ولاية ، فقال عليه وسلم (() « ما على وروى الحسن ، أن رجلاولاه النبي على الله عليه وسلم (() « يا عَبْد الرَّمْن كانسال الإمارة واياك إن أو تيتها عن معرة إذ قال له النبي صلى الله عليه وسلم (() « يا عَبْد الرَّمْن كانسال الإمارة واياك إن أو تيتها من عن مَسْ ألة و كلانة فقام بها . فقال له رفي الله عنه والنه عرفه والمائية أو إن أو تيتها عن مسالة وكلانة فقام بها . فقال له رفي الله عنه والله من عن مسالة والله والخلافة فقام بها . فقال له رفي وقال أبو بكر رضى الله عنه واله بن عمر . لا تأمر على النين، ثم ولى هو الخلافة فقام بها . فقال له رفا وقال أبو بكر رضى الله عنه واله بن عمر . لا تأمر على النين، ثم ولى هو الخلافة فقام بها . فقال له رفا وقال أبو بكر رضى الله عنه واله بن عمر . لا تأمر على النين، ثم ولى هو الخلافة فقام بها . فقال الني على الله عليه وسلم (الأمر على النين، عمر ولى هو الخلافة فقام بها . فقال المورف وقال أبو بكر رضى الله عنه والمنافع عمر . لا تأمر على النين ، ثم ولى هو الخلافة فقام بها . فقال المورف المورف الخلافة فقام بها . فقال المورف الخلافة فقام بها . فقال المورف المورف الخلافة فقال المورف المورف الخلافة فقال المورف ال

<sup>(</sup>۱) حديث مامن والى عشرة الاجاء يوم الفيامة يده مغاولة الى عنقه لايمكها إلاعدله :أحمد من حديث عبادة ابن الصامت ورواه أحمد والبرار من رواية رجل لمسم عن سعد بن عبادة وفيهما يزيد بن أبي زياد متكلم فيه ورواه أحمد والبرار وأبويعلى والطبراى في الأوسط من حديث أبي هريرة وروأه البرار والطبراى من حديث بريدة والطبراني في الأوسط من حديث ابن عباس وثوبان والهمن حديث أبي الدرداء مامن والى ثلاثة إلالق الله خلولة عينه معلى بن يسترعيه الله رعية المحطها لمواية معقل بن يسار والعروف من حديث معقل بن يسار مامن عبد يسترعيه الله رعية المحطها بنصيحة إلا لم يرح رائحة الجنة : متفق عليه

<sup>(</sup>۲) حديث الحسن انرجلا ولاه النبي صلى الله عليه وسلم فقال للنبي صلى الله عليه وسلم خرلى قال الجلس الطبر انى موصولا من حديث عصمة هو ابن مالك وفيه الفضل بن المختار وأحاديثه منكرة يحدث بالأباطيل قاله أبو حاثم ورواه أيضا من حديث ابن عمر بلفظ الزم بيتك دفيه الغراب بن أبى الغراب ضعفه ابن معين وابن عدى وقال أبو حاتم صدوق

<sup>(</sup>٣) حديث عبد الرحمن بن سمرة لاتسل الامارة ـ الحديث : متفق عليه

أَلَمْ تَقَلَّى لَى لا يَأْمِر على اننينَ ، وأنت قد وليت أمر أمة محمد صلى الله عليه وسلم ؟ فقال بلي و أنا أتول لكذلك ، فن لم يعدل فيها فعليه بهلة الله . يعنى لعنة الله . ولعل القايل البصيرة يرى مأورد من فضل الإمارة مع ماورد من النهى عنها متنافضا ، وليس كذلك . بل الحق غيه أن الخواصّ الأقوياء في الدين ، لاينبني أن يمتنعوا من تقلم الولايات . وأن الضعفاء ولا تأخذه في الله لومة لائم، وهم الذين سقطالخلقءن أعينهم ، وزهدوافي الدنيا، وتبرموا مها، وعنمالطة الخلق، وقهروا أنفسهم وملكوها، وقموا الشيطان فأيس مهم . فهؤلاء لإيحركهم إلاالحق، ولايسكنهم إلاالحق،ولوزهقت فيهمأرواحهم. فهمأهل نيلالفضل في الإمارة والخلافة. ومن علم أنه ليس بهذه الصفة فيحرم عليه الخوض في الولايات ومن جرب نفسه فرآها صابرة على الحق، كافة عن الشهوات في غير الولايات ، ولكن (خاف عليها أن تتغير إذا ذاقت لذة الولاية ، وأن تستحلي الجاه ، وتستلذ نفاذ الأمر، فتكره العزل ، فيداهن خيفة من العزل ، فهذا قد اختلف العلماء في أنه هل يلزمه الهرب من تقلد الولاية . فقال قائلون لابجب ، لأن هذاخوف أمر في المستقبل ، وهو في الجال لم يعهد نفسه إلا قوية في ملازمة الحق وترك لذات النفس. والصحيح أن عليه الاحتراز ، لأن النفس خُداعة ،مدعية للحق ، واعدة بالخيو . فلو وعدت بالخير جزما لكان مخاف علمها أن تتغير عند الولاية . فكيف إذا أظهرت التردد ؟ والامتناع عِن قبول الولاية أهون من العزل بعد الشروع . فالعزل مؤلم . وهو كما قيل: العزل طلاق الرجال. فإذا شرع لاتسميح نفسه بالمزل وتميل نفسه إلى المداهنة وإهال الحق ، وتهوى به في قعر جهنم . ولا يستطيع النزوع منه إلى الموت ، إلاأن يعزل قهرا . وكان فيه عذاب عاجل على كل عب الولاية . ومهما مالت النفس إلى طلب الولاية ، وحملت على السؤال والطلب ، فهو إمارة الشر. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (٣) « إِنَّا لَا نُوكِّي أَمْرَ نَا مَنْ سَأَلَنَا ، فإذا فهمت اختلاف حَكم القوى والضعيف، علمت أن نهى أبي بكر رافعا عن الولاية ، ثم تقلده لها ليس بمتناقض

<sup>(</sup>١) حديث إنالانولي أمرنا من سألناه :متفق عليه من حديث أبي موسى

وأما القضاء: فهو وإن كان دون الخلافة والإمارة ، فهو في معناهما . فإن كل ذيولاية أمير . أى له أمر نافذ . والإِمارة محبوبة بالطبع . والثواب في القضاء عظيم مع اتباع الحق -والعقاب فيه أيضا عظيم مع العدول عن الحق .وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم (١٠ ٪ الْقُضَاةُ ثَلَاثَةٌ قَاصَيَانِ فِي النَّارِ وَقَاضِ فِي الجُّنَّةِ » وقال عليه السلام (٢٠ « مَن اسْتُقْضَى فَقَدُ ذُ بح بَغَيْر سِكِّينِ » فَحَكُمُه حَكُمُ الإِمارة ، ينبغي أن يتركه الضعفاء، وكل من للدنيا ولذاتها وزن فَى عَينه . وليتقلده الأقوياء ' الذين لاتأخذه في الله لومة لائم · ومهماكان السلاطين ظامة ، ولم يقدر القاضي على القضاء إلا بمداهنتهم، وإهال بمضالحقوق لأجلهم ولأجل المتعلقين بهم، إذيعلم أنه لو حكم عليهم بالحق لعزلوه، أو لم يطيموه . فليس له أن يتقلد القضاء وإن تقلده فعليه أن يطالبهم بالحقوق، ولا يكونخوف العزل عذرا مرخصا له في الإِهمال أصلا بل إذا عزل سقطت المهدة عنه ، فينبغي أن يفرح بالعزل إن كان يقضي لله . فإن لم تسمح نفسه بذلك، فهو إذاً يقضى لاتباع الهوى والشيطان، فكيف يرتقب عليه ثوابا، وهو مع الظلمة في الدرك الأسفل من النار؟ . وأما الوعظ، والفتوى، والتدريس، ورواية الحديث، وجمع الأسانيد العالية، وكلما يتسع بسببه الجاه، ويعظم به القدر، فآفته أيضاعظيمة مثل آفة الولايات. وقد كان الخائفون من السلف يتدافعون الفتوى ماوجدو اإليه سبيلا، وكانوا يقولون حدثناباب من أبواب الدنيا. ومن قال حدثنا فقد قال أوسعوا لى و دفن بشر كذا و كذا قبطر من الحديث ، وقال يمنعني من الحديث أني أشهى أن أحدث ولو اشتهيت أن الأحدث لحدثت والواعظ يجد في وعظه وتأثر قلوب الناسبه ، وتلاحق بكائهم ، وزعقاتهم ، وإقبالهم عليه ، لذة لا بو ازبها لذة . فإذاغل ذلك على قلبه ، مال طبعه إلى كل كلام مزخرف يروج عندالموام، وإنكانباطلا. ويفرعن كل كلام يستثقله الموام، وإنكان حقا. ويصير مصروف الهمة بالكلية إلى ما يحرك قلوب العوام ، وبعظم منزلته في قلوبهم ، فلا يسمع حديثا وحكمة إلا ويكون فرحه به من حيث إنه يصلح لأن نذكره على رأس المنبر. وكان ينبني أن يكون فرحه به من حيث إنه عرف طريق السعادة ، وطريق سلوك سبيل الدين ، ليعمل به أولا

<sup>&</sup>quot;﴿ ﴿ ﴾ ﴾ تعديث الفضاة ثلاثة \_ الحديث : أصحاب السنن من حديث بريدة و تقديم في العلم وإستادة هجيج

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من استقضى فقد دبح بغير سكين: أصحاب السنن من حديث أبى هريرة بلفظ من جعل قاضيا وفي رواية مهيموني القضاء فوإسناده مخيج

ثم يقول: إِذَا أَنْهُمُ اللهُ عَلَى بَهِذُهُ النَّمَهُ ، و نفعني بهذه الحكمة ، فأقصَّها ليشاركني في نفعها إخوانى المسلمون. فهذا أيضًا ممايعظم فيه الخوف والفتنة ، فحكمه حكم الولايات. فن لاباعث له إلاطلب الجاه والمنزلة، والأكل بالدين ، والتفاخر والتكاثر. فينبغي أن يتركه و يخالف الهوى فيه. إلى أن تر تاض نفسه ، و تقوى في الدين همته ، ويأمن على نفسه الفتنة . فعند ذلك يعود إليه \* فإن قلت : مها حكر بذلك على أهل العلم تعطلت العلوم واندرست ، وعم الجهل كافة الخلق فنقول: قدمهي رسول الله صلى الله ليه وسلم (١) عن طلب الإمارة ، و توعد عليها ، حتى قال (" ﴿ إِنَّكُمْ تَحْرِصُونَ عَلَى الْإِمَارَةِ ﴿ وَإِنَّهَا حَسْرَةٌ وَنَدَامَةٌ يَوْمَ الْقَيَامَةِ إِلاَّ مَنْ أَخَذَهَا بِحَقَّهَا » وقال (٣) « نِعْمَتِ الْمُرْضِعَةُ وَبِئْسَتِ الْفَاطَمَةُ » ومعلوم أن السلطنة والإمارة لو تعطلت لبطل الدين والدنيا جميما ، وثار القتال بين الخلق ، وزال الأمن ،وخر بتالبلاد و تعطلت المايش . فلم نهى عنها مع ذلك ؟ وضرب عمر رضى الله عنه أبي بن كعب حين رآى قوما يتبعو نه، وهو في ذلك يقول أبي سيد المسلمين ، وكان يقرأ عليه القرءان ، فنعمن أن يتبعوه وقال : ذلك فتنة على المتبوع، ومذلة على التابع. وعمركان بنفسه يخطب و يعظو لا يمتنع منه واستأذن رجل عمر أن يعظ الناس إذا فرغ من صلاة الصبح ، فنعه . فقال أتمنعني من نصح الناس ؟ فقال أخشى أن تنفض حتى تبلغ الثريا ، أذ رأى فيه مخايل الرغبة في جاه الوعظ وقبول الخلق . والقضاء والخلافة عما يحتاج الناس إليه في ديمهم ، كالوعظ والتدريس والفتوى . وفي كل واحد منهما فتنة ولذة ، فلا فرق بينهما فآما قول القائل نهيك عن ذلك يؤدى إلى اندراس العلم ، فهو غلط. إذنهى رسول الله

صلى الله عليه وسلم (1) عن القضاء لم يؤد إلى تعطيل القضاء . بل الرياسة وحبه ايضطر الخلق

<sup>(</sup>١) جديث النهي عن طلب الامارة: وهو حديث عبدالر حمن بن سمر ، لانسل الامارة و قد تقدم قبله بثلاثه أحاديث

<sup>(</sup>٢) حديث انكم تحرصون على الامارة و الهاحسرة يوم القيامة وندامة الامن أخذها محقها : البخاري من حديث أبى هريرة دون قوله إلامن أخذها محقها وزاد في آخره فنعمت المرصعة وبئست الفاطمة ودون قوله حسرة وهي في صحيح ابن حبان

<sup>(</sup>٣) حديث نعمت الرصةو بنست الفاطمة: البخاري من حديث أبي هريرة وهو شية الحديث الذي قبله ورواه ابن حيان بلفظ فيئست المرضعة وبئست الفاطمة

<sup>(</sup> ٤) حديث النهي عن القضاء: مسلم من حديث أبي ذر لا تؤمرن على اثنين ولا تلين مال يتيم

إلى طلبها . وكذلك حب الرياسة لايترك العاوم تندرس · بل لوحبس الخلق و قيدو ابالسلاسل والأعلال من طلب العلوم التي فيها القبول والرياسة ، لأفلتو امن الحبس وقطعو السلاسل وطلبوها . وقد وعد الله أن يؤيد هذا الدين بأفوام لاخلاق لهم . فلا تشغل قلبك بأص الناس ، فإن الله لايضيعهم · وانظر لنفسك . ثم إنى أقول مع هذا إذا كان في البيله جماعة يقومون بالوعظ مثلا ، فليس في النهى عنه إلا امتناع بعضهم . وإلا فيعلم أن كلهم لا يمتنمون ، ولا يتركون لذة الرياسة . فإن لم يكن في البلد إلاواحد ، وكان وعظه نافعاللناس من حيث حسن كلامه . و حسن سمته في الظاهر ، وتخييله إلى العوام أنه إغايريدالله بوعظه وأنه تارك للدنيا ومعرض عُمها ، فلا نمنعه منه ، ونقول له اشتغل وجاهد نفسك . فإن قال لست أقدر على نفسى ، فنقول اشتغل وجاهد ، لأنا نعلم أنه لو ترك ذلك لهلك للناس كلهم إذلافائم به غيره . ولو واظب وغراضه الجاه ، فهو الهالك وحده .وسلامة دين الجميع أحب عندنا من سلامة دينه وحده ، فنجمله فداء للقوم ، ونقول لمل هذا هو النسب قال فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « إِنَّ اللهَ يُؤَيِّدُ هَــذَا الدِّينَ بِأَقْوَامِ لاَ خَلاَقَ لَهُمْ ٥٠ أم الواعظ هو الذي يرغب في الآخرة ، ويزهد في الدنيا بكلامه، وبظاهر سيرته . فأما ما أحدثه الوعاظ في هذه الأعصار ، من الكلمات المزخرفة ، والألفاظ المسجعة المفرونة بالأشعار ، مما ليس فيه تعظيم لأمر الدين ، وتخويف للمسلمين ، بلفيه الترجية والتجرئة على الماصى بطيرات النكت ، فيجب إخلاء البلادمهم، فإنهم واب الدجال وخلفاء الشيطان وإنما كلامنا في واعظ حسن الوعظ ، جميل الظاهر ، يبطن في نفسه حب القبول ولا يقصد غيره. وفيها أوردناه في كـتاب العلم من الوعيد الوارد في حق علماء السوء، ما يبين لزوم الحذر من فتن العلم وغوائله. ولهذا قال المسيح عليه السلام: ياعلماء السوء، تصومون وتصاون ، وتتصدقون ، ولا تفعلون ما تأمرون ، وتدرسون مالا تعملون فياسو مماتحكمون تتو بون بالقول والأماني ، وتعملون بالهوى ، وما ينني عنكم أن تنقوا جلودكم ، وقلو بكم دنسة . يحق أقول لكم ، لاتكو نواكالمنخل يخرج منه الدقيق الطيب ويبتى فيه النخالة

<sup>( 1 )</sup> حديث انالله يؤيد هذا الدين بأقوام لاخلاق لهم:النسائي وقدتقدم قريباً

كذلك أنتم تخرجون الحكم من أفواهكم ، و يبتى الغل فى صدوركم · ياعبيد الدنيا ، كيف يدرك الآخرة من لا تنقضى من الدنيا شهو ته ، ولا تنقطع منها رغبته . بحق أفول لكم با قلوبكم تبكى من أعمالكم . جعلتم الدنيا تحت ألسنتكم ، والعمل تحت أقدامكم بحق أقول لكم ، أفسدتم آخر تكم بصلاح دنياكم · فصلاح الدنيا أحب إليكم من صلاح الآخرة . فأى ناس أخس منكم ؟ لو تعلمون و يلكم حتى متى تصفون الطريق للمدلجين ، وتقيمون فى محلة المتحبرين ، كأنكم تدعون أهل الدنيا ليتركوها لكم ، مهلا مهلا و يلكم ماذا يننى عن البيت المظلم أن يوضع السراج فوق ظهره ، وجوفه وحش مطلم ؟ كذلك ماذا يننى عن البيت المظلم أن يوضع السراج فوق ظهره ، وجوفه وحش مطلة . ياعبيدالدنيا ، لا كبيداتقياء ، ولا كأحراركرام . توشك الدنيا أن تقلمكم عن أصولكم فتلقيكم على لا كبيداتقياء ، ولا كأحراركرام . توشك الدنيا أن تقلمكم عن أصولكم فتلقيكم على حجومكم ، ثم تكبكم على مناخركم ، ثم تأخذ خطاياكم بنواصيكم ، ثم يدفعكم العلم من خلفكم ، ثم بسلمكم إلى الملك الديان حفاة عراة فرادى . فيوقفكم على سو آتكم ، ثم يدفعكم العلم من خلفكم ، ثم بسلمكم إلى الملك الديان حفاة عراة فرادى . فيوقفكم على سو آتكم ، ثم يدفعكم العلم من وقد روى الحارث المحاسي هذا الحديث في بعض كتبه ، ثم قال . هؤلاء علماء السوه شياطين الإنس ، وفتنة على الناس ، رغبوا فى عرض الدنيا ورفعها ، وآثروها على الآخرة وأذاوا الدين للدنيا . فهم في العاجل عار وشين ، وفي الآخرة هم الخاسرون

فإن قلت : فهذه الآفات ظاهرة ،ولكن ورد في العلم والوعظ رغائب كثيرة ،حتى قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) « لَأَنْ يَهْدِي َ الله بِكَ رَجُلاً خَيْرٌ لكَ مِنَ الله نيا وَما فيها » وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « أَيُّمَا دَاعِ دَعَا إِلَى هُدَّى وَاتَّبِعَ عَلَيْهِ كَانَ لَهُ أَجْرُ مُ وَأَجْرُ مَنِ وقال صلى الله عليه وسلم (۱) « أَيُّمَا دَاعِ دَعَا إِلَى هُدَّى وَاتَّبِعَ عَلَيْهِ كَانَ لَهُ أَجْرُ مُ وَأَجْرُ مَنِ الله الله عليه وسلم (۱) « أَيُّمَا دَاعِ دَعَا إِلَى هُدَّى وَاتَّبِعَهُ » إلى غير ذلك من فضائل العلم ، فينبغى أن يقال للعالم اشتغل بالعلم والركم اآة الخلق كا يقال لمن خالجه الرياء في الصلاة لا تترك العمل ، ولكن أتم العمل وجاهد نفسك فاعلم أن فضل العلم كبير ؛ وخطره عظيم . كفضل الخلافة والإمارة . ولانقول لأحد

<sup>(</sup> ۴ ) حديث لائع جدى الله بك رجلا واحدا خيرلك من الدنيا ومافيها دمنفق عليه من جديث سهل بن سعد بلفظ خيرلك من حمر النعم وقد تقدم في العلم

<sup>(</sup>٢) حديث أعاداع دعا الى هدى واتبع عليه كان له أجره وأجر من اتبعه: ابن ماجه من حديث أنس بزيادة فراد فأوله ولمسلم من جديث أبي من ديادة فأوله ولمسلم من جديث أبي من ديال من ديال من ديال المناسبة المديث :

من عباد الله آثرك العلم ، إذ ليس في نفس العلم آفة . وإنما الآفة في إظهاره بالتصدى للوعظ والتدريس ورواية الحديث . ولا نقول له أيضا آثر كه مادام يجد في نفسه باعثا دينيا بمزوجا بباعث الرياء ، . أما إذا لم يحركه إلا الرياء ، فترك الإظهار أنفع له وأسلم . وكذلك نوافل الصلوات إذا تجرد فيها باعث الرياء وجب تركها . أما إذا خطر له وساوس الرياء في أثناء الصلاة وهو لها كاره ، فلا يترك الصلاة ، لأن آفة الرياء في العبادات ضعيفة ، وإنما تعظم في الولايات ، وفي التصدى للمناصب الكبيرة في العلم ، وبالجلة فالمراتب ثلاث :

الأولى: الولايات، والآفات فيها عظيمة. وقد تركها جماعة من السلف خوفا من الآفة. الثانية: الصوم، والصلاة، والحبح، والغزو. وقد تعرض لها أقوياء السلف وضعفاؤهم ولم يؤثر عنهم الترك لخوف الآفة، وذلك لضعف الآفات الداخلة فيها، والقدرة على نفيها مع إنمام العمل لله بأدنى قوة.

الثالثة: وهي متوسطة بين الرتبتين، وهو التصدى لمنصب الوعظ والفتوى ، والرواية والتدريس. والآفات فيها أقل مما في الولايات، وأكثر مما في الصلاة وفالصلاة ينبغي أن لا يتركها الضعيف والقوى ولكن يدفع خاطر الرياء. والولايات ينبني أن يتركها الضعفاء رأسا دون الأقوياء، ومناصب العلم يبنها. ومن جرب آفات منصب العلم علم أنه بالولاة أشبه، وأن الحذر منه في حق الضعيف أسلم، والله أعلم

وههنا رتبة رابعة ، وهي جمع المال ، وأخذه للتفرقة على المستحقين . فإن في الإنفاق وإظهار السحاء استحلابا للثناء ، وفي إدخال السرور على قلوب الناس لذة للنفس. والآفات فيها أيضا كثيرة . ولذلك سئل الحسن عنرجل طلب القوت ثم أمسك ، وآخرطلب فوق قوته ثم تصدق به ، فقال القاعد أفضل . لما يعرفون من قلة السلامة في الدنيا ، وأن من الزهد تركها قربة إلى الله تعالى . وقال أبو الدرداء مايسرني أنني أقت على درج مسجد دمشق أصيب كل يوم خسين دينارا أنصدق بها . أما إني لاأحرم البيع والشراء ،ولكني أريدأن أكون من الذين لا تلهيهم تجارة ولا يبع عن ذكر الله . وقد اختلف العلماء ،فقال قوم إذا طلب الدنيا من الحلال ، وسلم منها ، وتصدق بها ، فهو أفضل من أن يشتغل بالعبادات والنوافل . وقال قوم : الجلوس في دوام ذكر الله أفضل ، والأخذ والإعطاء يشغل عن الله .

وقد قال المسيح عليه السلام : ياطالب الدنيا ليبر بها ، تركك لها أبر . وقال : أقل مافيه أن يشغله إصلاحه عن ذكر الله ، وذكر الله أكبر وأفضل . وهذا فيمن سلم من الآفات

فأما من يتعرض لآفة الرياء ، فتركه لها أبر ، والاستفال بالذكر لاخلاف في أنه أفضل وبالجلة ما يتعلق بالخلق وللنفس فيه لذة فهو مثار الآفات . والأحب أن يعمل ويدفع الآفات فإن عجز فلينظر ، وليجتهد ، وليستفت قلبه ، وليزن مافيه من الخير بما فيه من الشر ء وليفعل مايدل عليه نورالعلم دون ماييل إليه الطبع . وبالجلة ما يجده أخف على قلبه فهو في الأكثر أضر عليه ، لأن النفس لاتشير إلا بالشر ، وقلما تستلذ الخير وتميل إليه ، وإن كان لا بعد ذلك أيضا في بعض الأحوال . وهذه أمور لا يمكن الحكم على تفاصيلها بنني و إثبات . فهو موكول إلى اجتهاد القلب لينظر فيه لدينه ، ويدع مايريبه إلى مالايريبه

ثم قد يقع مما ذكر ناه غرور للجاهل ، فيمسك المال ولا ينفقه خيفة من الآفة ، وهو عين البخل . ولا خلاف في أن تفرقة المال في المباحات فضلا عن الصدقات أفضل من إمساكه وإنما الخلاف فيمن يحتاج إلى الكسب أن الأفضل ترك الكسب والإنفاق ، أو التجرد للذكر وذلك لما في الكسب من الآفات فأما المال الحاصل من الحلال ، فتفر قته أفضل من إمساكه بكل حال فإن قلت فبأى علامة تعرف العالم والواعظ أنه صادق مخلص في وعظه غير مريد رياء الناس ؟ . فاعلم أن لذلك علامات

إحداها : أنه لوظهر من هو أحسن منه وعظا ، أو أغزرمنه علما، والناس له أشدّ قبولاً فرخ به ولم يحسده . نع : لا يأس بالنبطة ، وهو أن يتمنى لنفسه مثل علمه

والأخرى: أن الأكابر إذا حضروا مجلسه، لم يتغير كلامه. بل بقي كاكان عليه فينطر إلى الخلق بدين واحدة . والأخرى أن لا يحب اتباع الناس له في الطريق والمشى خلفه في الأسواق ولذلك علامات كثيرة يطول إحصاؤها . وقد روى عن سعيد بن أبى مروان قال كنت جالسًا إلى جنب الحسن، إذ دخل علينا الحجاج من بعض أبو اب المسجد ومعه الحرس وهو على برذون أصفر . فدخل المسجد على برذونه ، فجمل يلتفت في المسجد ، فلم ير خلفه أحقل من حلقة الحسن ، فتوجه نحوها حتى بلغ قريبا منها ، ثم ثني وركه فنزل ومشى نحو الحسن ، فاما رآه الحسن متوجها إليه ، تجافى له عن ناحية عجلسه . قال سعيد : و تجافيت له أيضا الحسن ، فاما رآه الحسن متوجها إليه ، تجافى له عن ناحية عجلسه . قال سعيد : و تجافيت له أيضا

عن ناحية مجلسي ، حتى صار بيني وبين الحسن فرجة ومجلس للحجاج . فجاء الحجاج حتى جلس بيني وبينه ، والحسن يتكلم بكلام له يتكلم به في كل يوم فما قطع الحسن كلامه قال سميد : فقلت في نفسي لأباون الحسن اليوم، ولأنظر ذهل يحمل الحسن جاوس الحجاج إليه أن يزيد في كلامه ينقرب إليه ،أو يحمل الحسن هيبة الحجاج أن ينقص من كلامه .فتكلم الحسن كلاما واحدا ، نحوا بماكان يتكلم به في كل يوم ، حتى انتهى إلى آخر كلامه . فلما فرغ الحسن من كلامه وهو غير مكترث به ، رفع الحجاج بده فضرب بهاعلى منكب الحسن ثم قال . صدق الشيخ و بر . فعليكي بهذه المجالس وأشباهها ، فأتخذوها حلقاوعادة ، فإنه بلغني عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، (١) أن مجالس الذكر رياض الجنة. ولولاما حلناه من أمر الناس ماغلبتمو نا على هذه المجالس ، لمعرفتنا بفضلها . قال ثم اقتر الحجاج ،فتكلم حتى عجب احسن ومن حضر من بلاغته . فلما فرغ طفق فقام . فجاء رجل من أهل الشام إلى مجلس الحسن حين قام الحجاج، فقال عباد الله المسامين، ألا تعجبون أنى رجل شيخ كبير، وأنى أغزو فأكلف فرسا وبغلا، وأكلف فسطاطا ، وأن لى ثلثائة درهمن العطاء ، وأن لى سبع بنات من الميال ! فشكا من حاله حتى رق الحسن له وأصحابه ، والحسن مكب . فلما فرغ الرجل من كلامه رفع الحسن رأسه ، فقال مالهم قاتلهم الله اتخذوا عباد الله خولا ،ومال الله دولاً ، وقتلوا الناس على الدينار والدره . فإذا غزا عدو الله غزا في الفساطيط الهبابة ،وعلى البغال السباقة . وإذا أغزى أخاه أغزاه طاوياراجلا . فما فترالحسن حتى ذكرهم بأفيح العيب وأشده . فقام رجل من أهل الشام كان جالسا إلى الحسن ، فسعى به إلى الحجاج وحكى له كلامه . فلم يلبث الحسن أن أتته رسل الحجاج ، فقالوا أجب الأمير . فقام الحسن ، وأشفقنا عليه من شدة كلامه الذي تكلم به . فلم يلبث الحسن أن رجع إلى مجلسه وهو يتبسم ، وقلما رأيته فاغرا فاه يضحك ، إنما كان يتبسم . فأقبل حتى قعد في مجلسه ، فعظم الأمانة ، وقال إِمَا تَجَالُسُونَ بِالأَمَانَةِ ، كَأَنْكُمْ تَظْنُونَ أَنْ الخَيَانَةُ لِيسْتَ إِلَّا فِي الدينَارِ والدرم • إِنْ الخَيَانَةُ أشد الخيانة أن يجالسنا الرجل، فنطمئن إلى جانبه، ثم ينطلق فيسعى بنا إلى شرارة من نار

<sup>(</sup>١) حديث ان مجالس الذكر رياض الجنة : تقدم في الاذكار والدعوات

إنى أتيت هذا الرجل ، فقال أقصر عليك من لسانك وقولك : إذا غزا عدو الله كذا وكذا وإذا أغزى أخاه أغزاه كذا ، لاأبالك ، تحرض عليناالناس؟ أما إنا على ذلك لا تهم نصيحتك فأقصر عليك من لسانك . قال فدفعه الله عنى . وركب الحسن حمارا يريدالمنزل ، فبينا هو يسير إذ التفت فرأى قوما يتبعو نه ، فوقف فقال : هل لكم من حاجة ؟ أو تسألون عن شيء ؟ وإلا فارجعوا ، فما يبق هذا من قلب العبد . فبهذه العلامات وأمثالها تتبين سريرة الباطن . ومهما رأيت العلماء يتغايرون و يتحاسدون ، ولا يتوانسون ولا يتعاونون ، فاعلم أنهم قد اشتروا الحياة الدنيا بالآخرة فهم الخاسرون . اللم ارحمنا بلطفك باأرحم الراحمين

# بسيان

#### ما يصح من نشاط العبد للعبادة بسبب رؤية الخلق وما لا يصح

اعلم أن الرجل قد ببيت مع القوم في موضع وفي فيقومون التهجد ، أو يقوم بعضهم فيصاون الليل كله أو بعضه ، وهو ممن يقوم في يبته ساعة قربة ، فإذا رآم انبعث نشاطه الموافقة حتى يزيد على ما كان بعتاده وقد يقل ، مع أنه كان لايعتاد الصلاة بالليل أصلا . وكذلك قد يقع في موضع يصوم فيه أهل الموضع ، فينبعث له نشاط في الصوم ، ولولام لما انبعث هذا النشاط . فهذا رعا يظن أنه رياء ، وأن الواجب ترك الموافقة ، وليس كذلك على الإطلاق بل له تفصيل ، لأن كل مؤمن راغب في عبادة الله تعالى ، وفي قيام الليلوصيام النهاد ولكن قد تموقه الموائق ، وعنمه الاشتغال ، ويغلبه التمكن من الشهوات . أو تستهويه الغفلة فرعا تكون مشاهدة النبرسبب زوال الغفلة ، أو تندفع الموائق والأشغال في بعض المواضع في فراش وثير ، أو تمكنه من المتمع بزوجته ، أو المحادثة مع أهله وأقاربه ، أو فينمه الأشتغال بأولاده ، أو مطالعة حساب له مع معامليه . فإذا وقع في منزل غريب، اندفعت عنه هذه الشواغل التي تفتر رغبته عن الحير ، وحصلت له أسباب باعثة على الحير، كشاهدته عنه هذه الشواغل التي تفتر رغبته عن الحير ، وحصلت له أسباب باعثة على الحير، كشاهدته المواقع الله ، فإنه ينظر إليهم فينافهم ، ويشق عليه أن يسبقوه المهاعة الله ، فتتحرك داعيته للدين لا للرباء . أو ربا يفارقه النوم لاستنكاره الموضع ،

أو سبب آخر ، فيغتم زوال النوم ، وفى منزله رعا يغلبه النوم م ورعا ينضاف إليه أنه فى منزله على الدوام ، والنفس لانسمح بالهجد دائا ، وتسمح بالهجد وقتا قليلا ، فيكون ذلك سبب هذا النشاط ، مع اندفاع سائر العوائق م وقد يعسر عليه الصوم فى منزله وسعه أطايب الأطعمة ، ويشق عليه الصبر عنها . فإذا أعوزته تلك الأطعمة لم يشق عليه ، فتنبعث داعية الدين للصوم ، فإن الشهوات الحاضرة عوائق ودوافع تغلب باعث الدين . فإذا وأمثاله من الأسباب يتصور وقوعه ، ويكون السبب فيه مشاهدة الناس وكونه معهم . والشيطان مع ذلك ربما يصد عن العمل ويقول : لاتعمل فيه مشاهدة الناس وكونه معهم . والشيطان مع ذلك ربما يصد عن العمل ويقول : لاتعمل في يبتك ، ولا ترد على صلاتك المعتادة

وقد تكون رغبته في الزيادة لأجل رؤيتهم ، وخوفا من ذمهم وتسبتهم إياه إلى الكسل لاسيا إذا كانوا يظنون به أنه يقوم الليل ، فإن نفسه لاتسمح بأن يسقط من أعينهم ، فيريد أن يحفظ منزلته . وعند ذلك قد يقول الشيطان : صل فإنك مخلص ؛ ولست تصلى لأجلهم بل لله ، وإنما كنت لاتصلى كل ليلة لكثرة العوائق، وإنمادا عيتكاز وال العوائق لالاطلاعهم وهذا أمر مشتبه إلا على ذوى البصائر . فإذا عرف أن الحرك هو الرياء ، فلا ينبغى أن يزيد على ما كان يعتاده و لا ركعة واحدة ، لأنه يعصى الله بطلب محدد الناس بطاعة الله وإنكان انبعاثه لدفع العوائق ، وعلامة ذلك أن يعرض على نفسه أنه لو رأى هؤلاء يصلون من حيث لا يرونه ، بل من وراء حجاب ، وهو في ذلك الموضع بعينه هل كانت نفسه تسخو بالصلاة و هم لا يرونه ، فإن سخت نفسه فليصل ، فإن باعثه الحق وإن كان ذلك يثقل على نفسه لو غاب عن أعينهم فليترك ، فإن باعثه الرياء .

وكذلك قد يحضر الإنسان يوم الجمعة في الجامع من نشاط لصلاة مالايحضرة كل يوم ويمكن أن يكون نشاطه بسبب نشاطهم ، وزوال غفلته بسبب إقبالهم على الله تعالى . وقد ينجرك بذلك باعث الدين ، ويقارنه نزوغ النفس إلى حب الحمد . فهما علم أن الغالب على قلبه إرادة الدين ، فلا ينبني أن يترك العمل بما يجده من حب الحمد ، بل ينبني أن يرد ذلك على نفسه بالسكر اهية ، ويشتغل بالعبادة وكذلك قد يبكي جماعة ، فينظر إليهم ، فيحضره البكاء خوفا من الله تعالى ، لامن الرياء ، ولو سمع قد يبكي جماعة ، فينظر إليهم ، فيحضره البكاء خوفا من الله تعالى ، لامن الرياء ، ولو سمع

ذلك الكلام وحده لما بكي . ولكن بكاء الناس يؤثر في ترقيق القلب . وقد لا يحضره البكاء فيتباكى تارة رياء وتارة مع الصدق، إذ يخشى على نفسه قساوة القلب حين يبكون ولا تدمع عينه ، فيتباكي تكلفا . وذلك محمود ، وعلامة الصدق فيه أن يعرض على نفسه أنه لو سمع بكاءهم من حيث لا يرونه ، هل كان يخاف على نفسه القساوة فيتباكى أملا ؟ فإن لم يجد ذلك عند تقدير الاختفاء عن أعينهم ، فإنما خوفه من أن يقال إنه قاسي القلب فينبغي أن يترك التباكي . قال لقان عليه السلام لابنه: لاترى الناس أنك تخشى الله ليكرموك وقلبك فاجر. وكذلك الصيحة ، والتنفس ، والأنين عند القرءان أو الذكر، أو بمض مجاري الأحوال ، تارة تكون من الصدق ، والحزن والحوف ، والندم ، والتأسف ، وتارة تكون لمشاهدته حزن غيره ، وقساوة قلبه ، فيتكلف التنفس والأنين ويتحازن . وذلك محمود ٠ وقد تقترن به الرغبة فيه لدلالته على أنه كثير الحزن ، ليمرف بذلك . فإن تجردت هـذه الداعية فهمي الرياء. وإن اقترنت بداعية الحزن، فإن أباها ولم يقبلها وكرهها سلم بكاؤه و تباكيه . وإن قبل ذلك وركن إليه قلبه حبط أجره ،وصاع سعيه، و تعرض لسخط الله تعالى به وقد يكون أصل الأنين عن الحزن ، ولكن عده ويزيد في رفع الصوت. فتلك الزيادة رياء موهو محظور . لأنها في حكم الابتداء لمجرد الرياء . فقد يهيج من الخوف مالا يملك العبد معه نفسه ، ولكن يسبقه خاطر الرياء فيقبله ، فيدعو إلى زيادة تحزين للصوت ،أورفعله أوحفظ الدمعة على الوجه حتى تبصر بعد أن استرسلت لخشية الله، ولكن يحفظ أثرها على الوجمه لأجل الرباء. وكذلك قد يسمم الذكر فتضعف قواه من الخوف فيسقط ، ثم يستحي أن يقال له إنه سقط من غير زوال عقل وحالة شديدة فنزعق ويتو اجدتكلفا ،ليري أنه سقط لكونه مغشيا عليه ، وقد كان ابتداء السقطة عن صدق . وقد يزول عقله ، فيسقط، ولكن يفيق سريما، فتجزع نفسه أن يقال حالته غير ثابتــة، وإغبا هي كبرق خاطف، فيستديم الزعقة والرقص ليرى دوام حاله . وكذلك قد يفيق بعد الضعف ولكن يزول صفه سريعا ، فيجزع أن يقال لم تكن غشيته صيحة ، ولو كان لدام صفه فيمتديم إظهار الضعف والأنين، فيتكي على غيره ، يرى أنه يضعف عن القيام. ويتمايل ف المشى ، ويقرب الخطا ليظهر أنه ضعيف عن سرعة المشي . فهذه كلها مكايدالشيطان

ونزغات النفس. فإذا خطرت فعلاجها أن يتذكر أن الناس لو عرفوا نفاقه في الباطن ء واطلعوا على ضميره لمقتوه ، وأن الله مطلع على ضميره ، وهوله أشد مقتا . كما روى عن ذى النون رحمه الله أنه قام وزعق ، فقام معه شيخ آخر رأى فيه أثر التكلف ، فقال ياشيخ الذي يراك حين تقوم ، فجلس الشيخ . وكل ذلك من أعمال المنافقين . وقدجاء في الخبر « تَعَوَّذُوا (' َ بِاللهِ مِنْ خُشُوعِ النَّفَاقِ ، و إنما خشوع النفاق أن تخشم الجوار حوالقلب غير خاشع ومن ذلك الاستغفار والاستعاذة بالله من عذابه وغضبه ، فإن ذلك قد يكون لخاطر خوف ، وتذكر ذنب وتندم عليه : وقد يكون للمرآآة . فهذه خواطرترد على القلب متضادة مترادفة متقاربة ، وهي مع تقاربها متشابهة . فراقب قلبك في كل ما يخطر لك وانظر ماهو ، ومن اين هو . فإن كان لله فأمضه ، واحذر مع ذلك أن يكون قدخني عليك شيءمن الرياء الذي هو كدييب النمل ، وكن على وجل من عبادتك أهي مقبولة أم لا؟ لخوفك على الإخلاص فها. واحذر أن يتحدد لك خاطر الركون إلى مدهم بعدالشروع بالإخلاص فإن ذلك مما يكثر جدا . فإذا خطر لك فتفكر في اطلاع الله عليك ، ومقته لك ، و تذكر ماقاله أحد الثلاثة الذين حاجوا أيوب عليه السلام، إذ قال ياأيوب: أما عامت أن العبيد تضل عنه علانيته التي كان يخادع بها عن نفسه ، و بجزى بسرير ته؟وقول بعضهم: أعوذبك أن يرى الناس أني أخشاك وأنت لى ماقت . وكان من دعاء على بن الحسين رضي الله عنهما اللهم إنى أعوذ بك أن تحسن في لامعة العيون علانيتي ، وتقبح لك فيما أخماو سريرتي ، محافظا على رياء الناس من نفسي ، ومضيعا لما أنت مطلع عليه مني ؛ أبدى للناس أحسن أمرى ، وأفضى إليك بأسوأعملي ، تقربا إلى الناس بحسناتي ، وفرارا منهم إليك بسيئاتي فيحل بي مقتك ، و يجب على غضبك . أعذ بي من ذلك يارب العالمين

وقد قال أحد الثلاثة نفر لأيوب عليه السلام : ياأيوب ، ألم تعلم أن الذين حفظو اعلانيتهم وأصاعوا سرائرهم عند طلب الحاجات إلى الرحمن ، تسود وجوههم ؟

ر ( ) حديث تعوذوا بالله من خشوع النفاق: البيهق في الشعب من حديث أبي بكر الصديق وفيه الحارث بن عبيد الايادي ضعفه أحمد وأبن معين

فهذه جمل آفات الرياء ، فليراقب العبد قلبه ليقف عليها ، فني الخبر ( إن الرياء سبعين الجاء ، وقد عرفت أن بعضه أغمض من بعض ، حتى أن بعضه مثل دبيب النمل ، وبعضه أخنى من دبيب النمل الا بشدة التفقد والمراقبه ولبته أدرك بعد بذل المجهود . فكيف يطمع في إدراكه من غير تفقد للقلب ، وامتحان للنفس ، وتفتيش عن خدعها ، تسأل الله تعالى العافية عنه وكرمه وإحسانه

## بسيان

ما ينبغى للمريد أن يلزم نفسه قبل العمل وبعده وفيه

اعم أن أولى ما يُلزِمُ المريد قلبه في سائر أوقاته ، القناعة بعم الله في جميع طاعاته ، ولا يقنع البعلم الله إلا من لا يخاف إلا الله ، ولا يرجو إلا الله . فأما من خاف غيره وارتجاه ، استهى اطلاعه على محاسن أجواله . فإن كان في هذه الرتبة فليلزم قلبه كراهة ذلك من جهة العقل والإيمان ، لما فيه من خطر التعرض للمقت ، وليراقب نفسه عند الطاعات العظيمة الشاقة التي لا يقدر عليها غيره ، فإن النفس عند ذلك تكاد تغلى حرصا على الإفشاء ، وتقول مثل التي لا يقدر عليها غيره ، فإن النفس عند ذلك تكاد تغلى حرصا على الإفشاء ، وتقول مثل هذا العمل العظيم ، أو الحرف العظيم ، أو البكاء العظيم ، لو عرفه الخلق منك لسجدوا الك ، فا في الخلق من يقدر على مثله . فكيف ترضى بإخفائه . فيحهل الناس محلك ، و ينكرون تعدرك ، ويحرمون الاقتداء بك ! فني مثل هذا الأمر ينبنى أن يثبت قدمه ، و يتذكر في مقابلة عمل عمله عظم ملك الآخرة ونعيم الجنة ، ودوامه أبد الآباد ، وعظم غضب الله ومقته على من طلب بطاعته ثوابا من عباده " ويعلم أن إظهاره لغيره محبب إليه ، وسقوط عند الله ،

<sup>(1)</sup> حديث الرياء سبعون بابا هكذا ذكر الصنف هذا \_ الحديث: هنا وكانه تصحف عليه أوعلى من نقله من كلامه انه الرياء بالمثناة واعاهو الريا بالموحدة والمرسوم كتابته بالواو والحديث رواه ابن ماجه من حديث أبي هريرة بلفظ الرياسبعون جوبا أيسرها ان ينكح الرجل أمه و في اسناده أبو معشر وأسمه نجيح مختلف فيه وروى ابن ماجه أيضامين حديث ابن مسعود عن النبي صلى الله عليه وسلم قال الربا ثلاثة وسبعون بابا واسناده صحيح هكذا ذكر ابن ماجه الحديثين في أبواب التحارات وقد روى البرار حديث ابن مسعود بلفظ الربا بضع وسبتون بابا والشرك مثل ذلك وهذه والزيادة قديستدل بهاعلى انه الرياه ما المقرائه مع الشرك والله أعلى

وإحباط للعمل العظيم . فيقول وكيف أتبع مثل هذا العمل بحمد الخلق ، وهم عاجزون لايقدرون لى على رزق ولا أجل؟ فيلزم ذلك قلبه-

ولا ينبني أن يبأس عنه ، فيقول إنما يقدرعلي الإخلاصالأفوياء ، فأماالمخلطون فليس ذلك من شأنهم . فيترك الجاهدة في الإخلاص . لأن الخلط إلى ذلك أحوج من المتقى، لأن المتق إن فسدت وافله . بقيت فرائضه كاملة تامة . والمخلط لاتخلوفر الضه عن النقصان ، والحاجة إلى الجبر انبالنو افل فإن لم تسلم صارماً خوذا بالفرائض، هلك به. فالمخلط إلى الإخلاص أحوج وقد روى تميم الدارى عن النبي صلى الله عليه وسلم (١٠) أنه قال « يُحَاسَبُ أَلْمَبْدُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ فَإِنْ نَقَصَ فَرْضُهُ قِيلَ الْنَظُرُوا هَلْ لَهُ مِنْ تَطَوُّرِعٍ فَإِنْ كَانَ لَهُ تَطَوُّع ۖ أَكُملَ بِهِ فَرْضُهُ وَ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ تَطُوعُ عُ أَخِذَ بِطَرَفَيْهِ فَأَلْقِي فِي النَّارِ ، فيأتى المخلطيوم القيامة وفرضه ناقص ، وغليه ذنوب كثيرة، فاجتهاده في جبر الفرائض و تكفير السيئات، ولا عكن ذلك إلا بخلوص النوافل. وأما المتنى، فجهده في زيادة الدرجات. فإن حبط تطوعه بق من حسناته مايترجيح على السيئات، فيدخل الجنة . · فإذاً ينبغي أن يلزم قلبه خوف اطلاع غير الله عليه ، لتصح نو أفله . ثم يلزم قلبه ذلك بعد الفراغ ، حتى لايظهر ، ولا يتحدث به • و إذا فعل جميع ذلك . فينبغي أن يكون وجلا من عمله ، خائفا أنه رعا داخله من الرياء الخذِ ^ مالم يقف عليه ، فيكون شاكا في قبوله ورده ، مجوزا أن يكون الله قد أحصى عليه من نيته الخفية مامقته بها ، ورد عمله بسببها . وينكون هذا الشك والخوف في دوام عمله وبعدم لافي ابتداءالمقد . بَلْ يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ مَثْيَقْنَا فِيالابتداء أَنْهُ يَخْلُصُ ، مَايُرِيدْبعمله إلاالله :حتى ' يسح عمله . فإذا شرع ومضت لحظة عكن فيها النفلة والنسيان ،كان الخوف من النفلة عن شائبة خفية أحبطت عمله ، من رياء أو عجب أولى به . ولكن يكوذرجاؤه أغلب من خوفه لأنه استيقن أنه دخل بالإخلاص ،وشك في أنه هل أفسده يرياء، فيكون رجاء القبول أغلب وبذلك تعظم لذته في المناجاة والطاعات ،فالإخلاص يقينوالريا، شك وخوفه لذلك الشك جدير بأن يكفر خاطر الرياء إنكان قد سبق وهو غافل عنه . والذي يتقرب إلى الله بالسبى في حوالج الناس و إنادة العلم ، ينبغي أن يلزم نفسه رجاء الثواب على دخول السرور

<sup>﴿ \* ﴾</sup> حدبث تيم الدارى في كأل فريضة الصلاة بالنطوع: أبوداود وابن ماجه وتقدم في العالاة

على قلب من قضى حاجته فقط .ورجاء الثواب على عمل المتعلم بعلمه فقط ، دون شكر ،ومكافأة وخمد، وثناء من المتعلم والمنعم عليه ، فإن ذلك يحبط الأجر . فهما توقع من المتعلم مساعدة في شغل وخدمة ، أو مرافقة في المشي في الطريق ليستكثر باستتباعه ، أو ترددا منه في حاجة فقد أخذ أجره، فلا ثوابله غيره. نعم. إن لم يتوقع هو ولم يقصد إلا الثواب على عمله بعلمه ليكون له مثل أجره ،ولكن خدمه التاميذ بنفسه فقبل خدمته ،فنرجو أن لا يحبط ذلك أجره إذا كان لاينتظره ولا يريده منه ، ولا يستبعده منه لو قطعه . ومع هذا فقد كان العلماء يحذرون هذا ، حتى أن بمضهم وقع في بئر ، فجاء قوم فأدلوا حبلا ليرفعوه ، فحلف عليهم أن لايقف معهم من قرأ عليه آية من القرءان ، أو سمع منه حديثا ، خيفة أن يحبط أجره . وقال شقيق البلخي: أهديت لسقيان الثورى ثوبا فرده على . فقلت له ياأبا عبد الله لست أنا ممن يسمع الحديث حتى ترده على . قال عامت ذاك ، ولكن أخوك يسمع منى الحديث فأخاف أن يُلين قلى لأخيك أكثر مما يلين لنيره. وجاء رجل إلى سفيان ببدرة أو بدرتين وكان أنوه صديقا لسفيان، وكان سفيان يأتيه كثيرا. فقال له ياأبا عبد الله في نفسك من أبي شيء ؟ فقال يرحم الله أباك ، كان وكان ، وأثني عليه . فقال باأباعبد الله ،قد عرفت كيف، صار هذا المال إلى ، فأحب أن تأخذ هذه تستمين بها على عيالك . قال فقبل سفيان ذلك . قال فلما خرج قال لولده : يامبارك ؛ ألحقه فرده على ". فرجع فقال أحب تأخذ مالك.فلم يزل به حتى رده عليه ، وكأنه كانت أخوته مع أبيه في الله تمالي ، فكره أن يأخذ ذلك · قال ولده فلما خرج لم أملك نفسي أن جئت إليه فقلت : ويلك ، أي شيء قلبك هذا حجارة اعُدَّ أنه ليس لك عيال ، أما ترحمني ؟ أما ترحم إخوتك ؟ أما ترحم عيالنا ؟ فأ كرت عليه . فقال لى بامبارك ، تأكلها أنت هنيئا مريئا ، وأسئل عنها أنا . فإذاً بجب على العالم أن يلزم قلبه طلب الثواب من الله في اهتداء الناس به فقط. و يجب على المتعلم أن يلزم قلبه حمد الله وطلب ثوابه ، ونيل المنزلة عنده لاعند الملم وعندالخلق .وربما يظن أنَّله أن يراثي بطاعته لينال عند المملم رتبة فيتملم منه . وهو خطأ . لأن إرادته بطاعته غير الله خسران في الحال والملم. وربما يفيد ووبما لايفيد. فكأيف بخسر في الحال عملا نقداعلي أو في علم! وذلاشتمير جائز . بل ينهي أن يتمل لله و يعيد لله و يخدم المعلم لله ، لاليكون له ف تليمه زلة ا

إنكان يريدأن يكون تعلمه طاعة . فإن العباد أمروا أن لا يُعيدوا إلاالله، ولا يريدوا بطاعتهم غيره وكذلك من يخدم أبويه ، لا ينبغي أن يخدمهما لطلب المزلة عندهما ، إلا من حيث أن رضا الله عنه في رضا الوالدين. ولا يجوز له أن يرائي بطاعته لينال بها منزلة عند الوالدين فإن ذلك معصية في الحال، وسيكشف الله عن زيائه، وتسقط منزلته من قلوب الوالدين أيضا وأما الزاهد المعتزل عن الناس ، فينبغي له أن يلزم قلبهذكر اللهوالقناعة بعامه، ولايخطر بقلبه معرفة الناس زهده و استعظامهم محله فإنذلك يغرس الزياء في صدره حتى تتيسر عليه العبادات في خاوته به و إعاسكو به لمعرفة الناس باعتز الهواستعظامهم لمحله ، وهو لا يدرى أنه المخفف للعمل عليه قال إبراهيم بن أدهم رحمه الله : تعامت المعرفة من راهب يقال له سممان ، دخلت عليه في صومعته ، فقلت بإسمعان منذكم أنت في صومعتك ؟ قال منذ سبعين سنة. قلت هَا طَعَامَكَ؟ قَالَ بِاحْنَيْقِ وَمَادَعَاكُ إِلَى هَذَا ؟ قَلْبَيْ أَحْبِبِتَ أَنْ أَعْلِمٍ . قَال في كل ليلة خمصة · قلت فما الذي يهيج من قلبك حتى تكفيك هذه الحمصة ؟ قال ترى الدير الذي بحذائك؟ قلت نغم : قال إنهم يأتونى في كل سنة يوما واحدا ، فيزينون صومعتى ، ويطوفونحواها وَبَعظموني . فكلما تثاقلت نفسي عن العبادة ذكرتها عز تلك الساعة . فأنا أحتمل جهدسنة لعز ساعة . فاحتمل باحنيني جهـ د ساعـة لعز الأبد . فوقر في قلبي المعرفة . فقال حسبك أو أزيدك ؟ قلت بلي · قال انزل عن الصومعة . فنزلت . فأدلى لى ركوة فيهاعشرون حمصة فقال لى : ادخل الدير فقد رأوا ما أدليت إليك . فاسا دخلت الدير اجتمع على النصارى فقالوا ياحنيني ، ما الذي أدلى إليك الشيخ ؟ فلت من قو ته . قالوا فما تصنع به ونحن أحق به؟ ثم قالوا ساوم . قلت عشرون دينارا . فأعطوني عشرين دينارا . فرجعت إلى الشيخ ،فقال ياحنيني ماالذي صنعت ؟ قلت بعته مهم . قال بكم ؟ قلت بعشرين دينارا . قال أخطأت ، لوساومتهم بعشر من ألف دينار لأعطوك . هذا عز من لاتعبده . فانظر كيف يكون عزمن تعبُّده ! ياحنيني أقبل على ربك ، ودع الذهاب والجيئة . والمقصود أن استشعار النفس عن العظمة في القاوب يكون باعثا في الخاوة ، وقد لايشعر العبد به . فينبغي أن يلزم نفسه الحذو منة. وعلامة سلامته أن يكون الخلق عنده والبهائم عِثابة واحدة · فلو تغيرواعن اعتقادهمله لم بحرَّع ، ولم يضق مهذرها، إلا كراهة ضيفة وإن وجدها في قلبه فيردها في الحال بعقله وإيمانه ،

فإنه لوكان في عبادة واطلع الناس كلهم عليه ، لم يزده ذلك خشوعاً ، ولم يداخــله سرور بسبب اطلاعهم عليه . فإن دخل سرور يسير فهو دليل ضعفه ، ولكن إذافدر على رده بكراهة العقل والإيمان ، وبادر إلى ذلك ، ولم يقبل ذلك السروربالركون إليه، فيرجى له أن لايخيب سعيه ، إلا أن يزيد عند مشاهدتهم في الخشوع والانقباض كي لاينبسطوا إليه ، فذلك لا بأس به ، ولكن فيه غرور . إذ النفس قد تكون شهوتها الخفية إظهار الخشوع وتتعلل بطلب الانقباض ، فيطالبها في دعواها قصد الانقباض عوثت من الله غليظ ، وهو أنه لو علم أن انقباضهم عنه إنما حصل بأن يعدو كثيرا ، أو يضحك كثيرا ، أو يأكل كثيرا فتسمح نفسه بذلك . فإذا لم تسمح وسمحت بالعبادة ، فيشبه أن يكون مرادها المنزلة عندهم ولا ينجو من ذلك إلا من تقرر في قلبه أنه ليس في الوجود أحدسوى الله ، قيعمل عمل من لوكان على وجه الأرضوحده لكان يعمله ،فلا يلتفت قلبه إلى الخلق إلاخطر اتضميفة لايشق عليه إرالتها . فإذا كان كذلك لم يتغير عشاهدة الخلق. ومن علامة الصدق قيه أنه لوكان له صاحبان ، أحدهما غني والآخر فقير، فلابجد عندإقبال النني زيادة هزة في نفسه لا كرامة ، إلا إذا كان في الغني زيادة علم أو زيادة ورع ، فيكون مكرما له بذلك الوصف لابالغني . فمن كان استرواحه إلى مشاهدة الأغنياء أكثر ، فهو مراء أو طباع. وإلا فالنظر إلى الفقراء يزيد في الرغبة إلى الآخرة ، ويحبب إلى القلب المسكنة . والنطر إلى الأغنياء مخلافه . فكيف استروح بالنظر إلى الغني أكثر مما يستروح إلى الفقير !

وقد حكى أنه لم يرالأغنياء في مجلس أذل منهم فيه في مجلس سفيان الثورى كان بجلسهم وراء الصف ويقدم الفقراء ، حتى كانوايتمنون أنهم فقراء في مجلسه . نعم لك زيادة إكرام للغني إذا كان أقرب إليك أو كان بينك وبينه حق وصداقه سابقة ، ولكن يكون بحيث لو وجدت تلك العلاقة في فقير ، لكنث لاتقدم الغني عليه في إكرام و توقير ألبتة ، فإن الفقير أكرم على الله من الغنى فإيثارك له لا يكون إلا طمعا في عناه ، ورياء له . ثم إذا سويت بينهما في المجالسة ، فيخشى عليك أن تظهر الحكمة والحشوع للغنى أكثر مما تظهره للفقير ، وإعا ذلك رياء خنى ، عليك أن تظهر الحكمة والحشوع للغنى أكثر مما تظهره للفقير ، وإعا ذلك رياء خنى ، أو طمع خنى . كاقال ابن الساك لجارية له : مالى إذا أتيت بغداد فتحت لى الحكمة ؟ فقالت الطمع بشحذ لسانك ، وقد صدقت ، فإن اللسان ينطلق عند الغنى بما لا ينطلق به عندالفقير وكذلك تحضر من الحشوع عنده ما لا يحضر عند الفقير

ومكايد النفس وخفاياها في هذا الفن لا تنحصر ولا ينجيك منها إلا أن تخرج ماسوى الله من قلبك ، وتتجرد بالشفقة على نفسك بقية عمرك ، ولا ترضي لهابالناربسبب شهوات منغصة في أيام متقازبة ، وتكون في الدنيا كملك من ملوك الدنيا قد أسكنته الشهوات، وساعدته اللذات ، ولكن في بدنه سقم ، وهو يخاف الهلاك على نفسه في كل ساعة لواتسم فى الشهوات . وعلم أنه لواحتسمى وجاهد شهوته ، عاش ودام ملكه . فلما عرف ذلك جالس الأطباء، وحارف الصيادلة، وعود نفسه شرب الأدوية المرة، وصبر على بشاعتها وهنجر بنيع اللذات ، وصبر على مفارقتها · فبدنه كل يوم يزداد نحولا لقلة أكله، ولكن سقمه يزدادكل يوم نقصانا لشدة احمائه · فهما نازعته نفسه إلى شهوة تفكر في توالى الأوجاع والآلام عليه ، وأداء ذلك إلى الموت المفرق بينه وبين مملكته ، الموجب لشمانة الأعداء به . ومهما اشتد عليه شرب دواء تفكر فيما يستفيده منه من الشفاء ، الذي هــوْ سبب التمنع بملكه ونعيمه ، في عيش هنيء ، وبدن صحيح ، وقلب رخى ، وأمر نافذ، فيخف عليه مهاجرة اللذات، ومصابرة المكروهات. فكذلك المؤمن الريد لملك الآخرة احتمى عن كل مهلك له في آخرته و وهي لذات الدنيا وزهرتها ،فاجتزى منها بالقليل،واختار النحول والذبول ، والوحشة ، والحزن،والخوف ، وترك المؤانسة بالخلق ، خوفا من أن يحل عليه غضب من الله فيهلك ، ورجاء أن ينجو من عذابه . فخف ذلك كله عليه عند شدة يقينه ، وإيمانه بعاقبة أمره ؛ وبمــا أعدُّله من النعيم المقيم في رضوان الله أبد الآباد · ثم علم أن الله كريم رحيم ، لم يزل لمباده المسريدين لمرضاته عونا ، وبهم رءوفا ، وعليهم عطوفا. ولوشاه لأغناه عن التعب ، ولكن أراد أن يبلوه ، ويعرف صدق إرادتهم ، حكمة منه وعدلا ثُم إذا تحمل التعب في بدايته ؛ أقبل الله عليه بالمونة والتيسير وحط عنه الأعياء ، وسهل عليه الصبر ، وحبب إليه الطاءة ، ورزقه فيها من لذة المناجاة ما يلهيه عن سائر اللذات ويقويه على إماتة الشهوات ، ويتولى سياستة وتقويته ، وأمده بمعونته . فإن الكريم لابضيع سعى الراجي ، ولا يخيب أمل المحب ، وهو الذي يقول . من تقرب إلى شبرا تقربت إليه ذارعا: ويقول تعالى . لقد طال شوق الأبرار إلى لفائي ، وإنى إلى لقائم أشد شوقا. فليظهر العبد في البداية جده وصدقه وإخلاصه ، فلا يموزه من الله تعالى على القرب ماهواللائق، بجوده، وكرمه، ورأفته، ورحمته. تم كتابُ ذم الجاه والرياء، والحمدلله وحده

#### فهرست الجزء العاشر

| الصفحة  |                                             | لصفحة     | 1                                                    |
|---------|---------------------------------------------|-----------|------------------------------------------------------|
| ۱۷۷۳    | عز النفس في القياعه                         |           | كتاب ذم البخل                                        |
| 1 4 4 1 | السبه بالصالحين                             | ۱۷۵۳      | وذم حب المال                                         |
|         | صرف النظر عمن هو قوقه الى من                | ١٧٥٥      | <b>بیان</b> ذم المال وکراههٔ حبه                     |
| 1771    | هو دونه في المال                            | 1001      | الاحادبث الواردة في ذم المال                         |
| 1111    | بيان مضبلة السخاء                           | ۱۷٥٨      | الآمار الواردة في دم المال                           |
|         | الاحادث الـواردة في الحن عـلى               |           | بيان مدح المال والجمع ببنه وبين                      |
| 1770    | السخاء                                      | 1009      | الدم                                                 |
| 1773    | السخاء سجرة في الجنة                        | 177.      | منزلة المال في الدنيا                                |
| 1777    | سنخاء المرء يحق دمه                         | 7771      | بيان تفصيل آفات المال وفوائده<br>فوائد المال الدينية |
| 1777    | الآتار الواردة في فضل السخاء                |           | الاسسعانة به على العبادة                             |
| 1 4 4 4 |                                             |           | الصدقة                                               |
| 13/1    | منهى المكرم كرم الحسن بن على رضى الله عنهما |           | المروءة                                              |
| 1771    | حكايات الاسخياء                             | 1775      | رو<br>وقاية العرض                                    |
| 11///3  | سخاء عائشة رضى الله عنها                    | ,         | الاستخدام                                            |
|         | سخاء عبيد الله بن عباس                      |           | الخيرات ألعامة                                       |
|         | سخاء معاوية                                 |           | آمات المال                                           |
| 1771    | سخاء المأمون                                |           | تسهبل سبل المعاصي                                    |
|         | سخاء الحسن                                  | 1778      | التنعم وما ينرتب عليه                                |
| ۱۷۸۳    | سخاء ابن عباس وتواضعه                       |           | الانسغال بالمال عن ذكر الله تعالى                    |
| •       | سخاء عبد الحميد بن سعد                      |           | بيان ذم الحرص والطمع ومدح                            |
|         | سخاء أبي طاهر بن كنير                       | <b>.</b>  | القنـــاعة واليـــاس مما في ايدى                     |
|         | سخاء أبى مرثد                               | 1770      | الناس<br>الانسام                                     |
|         | سخاء معن بن زائدة                           |           | طمع الانسبان<br>مدح القناعة                          |
|         | سخاء الحسن والحسين وعبد الله                | 1777      | سلح العناعة<br>النهى عن شدة الحرص                    |
| 17/1    | ابن جعفر                                    | 1777      | النهى عن الطمع                                       |
|         | سخاء عبد الله بن عامر                       | ] ' ' ' ' | الآىار الواردة فى الطمع والقناعة                     |
| 1440    | سخاء الليث بن سعد                           | 1779      | مثال لطمع الآدمي على لسان الطيور                     |
| 1789    | بيان ذم البخل                               | 177.      | طمع العالم يذهب علمه                                 |
| 171.    | الأحاديث في ذم البخل                        |           | بيان علاج الحرص والطمع والدواء                       |
| 1711    | تعوذه صلى الله عليه وسلم من البخل           |           | الذي يكتسب به صفة القناعة                            |
| 1791    | البخل يدهب كرامة المرء بين قومه             | ļ         | الافتصاد في المعيشة باب للقناعة                      |
| 1798    | سخاء البخيل عند موته لاينفع                 | 1 1441    | مدم التفكر في رزف الغد                               |

| الصفحة               | 1                                                         | الصفحة | 1                                            |
|----------------------|-----------------------------------------------------------|--------|----------------------------------------------|
| ۱۸۲۷                 | كتاب ذم الجاه والرباء                                     | 1798   | الآثار الواردة في ذم البخل                   |
| 144.                 | بيان ذم الشهرة وانتشار الصيت                              | ۱۲۹٦   | حكايات البخلاء                               |
| 1871                 | بيان فضيلة الخمول                                         | 1727   | <b>بیان</b> الایثار وفضله                    |
| ١٨٣٤                 | بيان ذم حب البجاه                                         |        | الايثار اعلى درجات السخاء                    |
| ١٨٣٥                 | ببان معنى الجاه وحقيقته                                   | 1797   | بعض المثلة الايشار                           |
|                      | بيان سبب كون الجاه محبوبا بالطبع                          |        | ایشار علی کرم الله وجهه ومباهاة الله         |
| ۲۳۸۱                 | حتى لا يخلو عنه قلب الا بشديد<br>المجاهدة                 | 1711   | به ملائکته                                   |
| 1/11                 | بهبست.<br>ترجیح الجاه علی المال                           | 18     | بيان حد السخاء والبخل وحقيقنهما              |
|                      | بيان الكمال الحقيقي والكمال الوهمي                        | 14-1   | عد البخل<br>حد البخل                         |
| 733.1                | الذّى لا حقيقة له                                         |        | حد الجود                                     |
|                      | المعلومات المتغيرة                                        | i      | حد البخل والجود للغزالي<br>حد البخل والجود   |
|                      | المعلومات الأزلية                                         | 11.5   | السخاء في الدين                              |
| 1480                 | بيان ما يحمد من حب الجاه ومايدم                           | ,      | بيان ملاج البخل                              |
|                      | بيان السبب في حب المدح والثناء                            |        | بين عدي ببس<br>حب المال كوسيلة لقضاء الشهوات |
| 1 I CV               | وارتياح النفس به وميـل الطبع اليه وبغضها للذم ونفرتها منه | 14 -   |                                              |
| 1887<br>1883         | الية وبعصه سدم وتعرفه منه<br>بيان علاج حب الجاه           | 14.0   | حب المال للداته                              |
| 1715 1               | بيان وجه العلاج لحب المدح وكراهة                          | 1ለ•٦   | علاج البخل بالرياء                           |
| 701                  | الذم                                                      |        | بيان مجموع الوظائف التي على العبد            |
| ١٨٥٤                 | <b>بيان</b> علاج كراهة الذم                               | ۱۸۰۸   | في ماله                                      |
| 100                  | الذم بقصد التعنت                                          |        | معرفة قيمته                                  |
|                      | الذم بغير حق                                              |        | اكتسمايه من الحلال                           |
|                      | بيان اختلاف أحوال الناس في المدح                          |        | اكتساب قدر الحاجة                            |
| 1107<br>1101         | والذم<br>درجات الناس بالنسبة للمدح                        | 14.4   | انفاقه في الحلال                             |
|                      |                                                           |        | لية الاستعانة على العبادة به                 |
| 1109                 | الشيطر الثاني من الكتاب                                   | 141.   | <b>بیان دم الغنی</b> ومدح الفقر              |
|                      | فى طلب الجاه والمنزلة بالعبادات                           |        | كلام المحاسبي في اغناء علماء السوء           |
|                      | بيان دم الرياء ـ آيات دم الرياء                           | 1418   | موازنة بين السلف والخلف                      |
| ۱۸٦٠.                | احاديث ذم الرياء                                          | 1775   | قصة ثعلبة بن حاطب                            |
| ٥٢٨١                 | الآثار الواردة في ذم الرياء                               |        | انغماسه في جمع المال يلهيه                   |
| 1777                 | <b>بیان</b> حقیقة الرباء وما براءی به                     |        | عن الفرائض                                   |
| 777                  | الرياء بالبدن ــ الرياء بالهيئة والزى                     | מזאו   | بحكم الله فيه                                |
| <i>አ</i> ፖአ <i>የ</i> | الرياء بالقول<br>الرياء بالعمل ــ الرياء بالاصــحاب       |        | هدم قبول توبته                               |
| 1771                 | والزائرين                                                 | 1470   | حب المال يقتل صاحبه                          |

| لصفحة | 1                                 | الصفحة | I                                        |
|-------|-----------------------------------|--------|------------------------------------------|
| ۱۸۹۹  | بيان الرحصه و وصد اظهار الطاعات   | 144.   | حكم الرياء                               |
|       | اظهار نفس العمل                   | ۱۸۷۳   | بيان درجات الرياء ـ وصه الرياء           |
| 11.1  | التحدت بالعمل بعد الفراغ منه      | 1478   | الرياء بأصل الابمان                      |
|       | بيان الرخسيه في نتمان الذنوب      | ۱۸۷٥   | الرياء بالعبادات المفروضة                |
| 19.5  | وكراهه اطلاع الناسعليهوذمهم له    |        | الرياء بالنوافل                          |
|       | العرح بالسسر وكراهية الفضيحة      | ١٨٧٦   | الرياء بأوصاف العبادات                   |
| 19.8  | الأمر بسنر الذنوب                 | 1444   | الرياء بالكمالات في العبادة              |
|       | كراهية الدم                       |        | الرياء بالزيادات في العبادة              |
|       | التأذى بالذم                      |        | الرياء بالطاعة للتمكن من المعصية         |
| 19.0  | كراهية الدم لعصيان الذام به       |        | الرياء بالطاعة لنيل حظ مباح من           |
|       | ستر الذنب خوفا من عاقبته          | 1,474  | حظوظ الدنيا                              |
|       | ستر الذنب حياء                    |        | الرياء بالطاعة دفعا للمدمة               |
|       | بيان ترك الطاعات خوفا من الرياء   |        | بيان الرياء الخفى الذى هو أخفى من        |
| 19.7  | و دخول الآفات                     | ۱۸۷۹   | دبيب النمل                               |
| 1915  | الفضاء                            | 1711   |                                          |
|       | الوعظ والفتوى                     | 4      | بيان مايحبط العمل من الرياء الخفى        |
| 1110  | صفة الواعظ                        | ۱۸۸۳   | والجلى ومالايحيط                         |
| 1111  | علامات الواعظ الصادق              |        | وارد الرياء بعد الفراغ من العمل          |
|       | الحسن والحجاج                     |        | <b>بيان</b> دواء الرياء وطــريق معالجــة |
|       | بيان ما يصح من نشاط العبد للعبادة | ۱۸۸۸   | القلب فيه                                |
|       | بسبب رؤية الخلق ومالا يصح         |        | استئصال الرياء                           |
| 1771  | أمثلة من خشوع النفاف              | የላለየ   | علاح طلب المحمدة عند الناس               |
|       | بيان ما ينبغى للمريد أن يلزم نفسه | 189.   | علاج الطمع فيما في أيدى الناس            |
| 3781  | قبل العمل وبعده وفيه              |        | علاج خوف مدمة الخلق                      |

#### لجنت نشالثق في الأسريلامية



الجزءالحادىعشر

مضاف إليه تخريج الحافظ العراق

كناب ذم الكبروالعجب

## كناب ذم الكبروالعجب

وهو الكتاب التاسع من ربع المهلكات من كتاب إحياء علوم الدين

# والعدادم ااحم

الحمد لله الخالق ، البارى ، المصور ، العزيز ، الجبار ، المتكبر ، العلى الذى لا يضعه عن عجده واضع ، الجبار الذى كل جبارله ذليل خاصع ، وكل متكبر في جناب عزه مسكين متواضع . فهو القهار الذى لا يدفعه عن مراده دافع ، النى الذى ليس له شريك و لامنازع ، القادر الذى بهراً بصار الخلائق جلاله وبهاؤه ، وقهر العرش المحيد استواؤه واستقصاؤه واستيلاؤه ، وحصر السن الأنبياء وصفه و ثناؤه ، وارتفع عن حد قدرتهم إحصاؤه واستقصاؤه . فاعترف بالعجز هن وصف كنه جلاله ملائكته وأنبياؤه ، وكسر ظهور الأكاسرة عزه و علاؤه ، وقصر أيدى القياصرة عظمته وكبرباؤه . فالعظمة إزاره والكبرياء رداؤه ، ومن نازعه فيهما قصمه بداء الموت فأعجزه دواؤه . جل جلاله و تقدست أسماؤه . والصلاة على محمد الذى أنزل عليه النور المنتشر ضياؤه ، حتى أشرفت بنوره أكناف العالم وأرجاؤه ، وعلى آله وأصحابه الذين النور المنتشر ضياؤه ، وخيرته وأصفياؤه ، وسلم تسلما كثيرا

أما بعد فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( ' " قالَ اللهُ تَعَالَى ٱلْكِبْرِيّا؛ رِدَا فِي وَٱلْمَظَمَةُ إِذَارِي فَمَنْ نَاذَيْنِي فِيهِما تَصَمْتُهُ » وقال صلى الله عليه وسلم (" ثَلَاثُ مُهْلِكاتُ شُخْ الله مُطاعْ وَهُو " يُ مُثَبّع " وَ إِعْجَابُ ٱلْمُرْءِ بِنَفْسِهِ » فالكبر والعجب دا آن مهلكان . والمتكبر مُطاعْ وَهُو " ي مُثّبَع " وَ إِعْجَابُ ٱلْمُرْءِ بِنَفْسِهِ » فالكبر والعجب دا آن مهلكان . والمتكبر

<sup>(</sup>كتاب ذم الكبر والعجب)

<sup>(</sup>۱) حديث قال الله تعالى السكبريا، ردائى والعظمة إزارى فمن نازعنى فيهما فصمته :الحاكم فى المستدرك دو ث ذكر العظمة وقال صبح على شرط مسلم وتفدم فى العلم وسيأنى بعد حديثين بلفظ آخر

<sup>(</sup>٢) حديث ثلاث مهلكات ـ الحديث : البزار والطبراني والبيه في الشعب من حَـديث أنس بسند ضعيف وتقدم فيه أيضا ·

والمعجب سقيان مربضان ؛ وهما عند الله ممقو تان بغيضان ، وإذا كان القصد في هذا الربع من كتاب إحياء علوم الدين شرح الملكات ، وجب إبضاح الكبر والعجب فإنهامن قبائح المرديات و نحن نستقصى بيانهما من الكتاب في شطر في الكبر، وشطر في العجب

### الشطير الأول من الكتاب في الكر

وفيه بيان ذم الكبر ، وبيان ذم الاختيال ، وبيان فضيلة التواضع ، وبيان حقيقة التكبر وآفته ، وبيان من يتكبر عليه ودرجات التكبر ، وبيان مابه التكبر ، وبيان البواعث على التكبر ، وبيان أخلاق المتواضعين وما فيه يظهر الكبر ، وبيان علاج الكبر ، وبيان امتحان النفس فى خلق الكبر ، وبيان المحمود من خلق التواضع والمذموم منه

# بسيان ذم الكبر

<sup>( )</sup> حديث لايدخل الجنة من كان في قلبه مثقال حبة من خردل من كبر ولايدخل النار رجل في قلبه مثقال حبة من ايمان: مسلم من حديث ابن مسعوم

<sup>(</sup>١) الاعراف: ١٨ (٢) غافر: ٣٥ (١) ابراهيم : ١٥ (١) النحل : ٢٣ (١) الفرقان : ١١ (١) غافر: ٩٠٠

الله على الله تعالى الكريويا و والم المنطقة الزارى المن المنوع واحداً منهما القيتة في جَهّم ولا أبلى عومن أبي سلمة بن عبد الرحن قال والتي عبد الله بن عمر و وعبدالله بن عمر و على الصفا ، فتواقفا ، فضى ان عمر و ، وأقام ابن عمر و يميى . فقالوا ما يبكيك باأبا عبدالرحن عمل الصفا ، فتواقفا ، فضى ان عمر و ، وأقام ابن عمر ويميى . فقالوا ما يبكيك باأبا عبدالرحن وقال مذا ، يمنى عبد الله بعمو ، وعرف أكبه الله في النار على وجهه ه كان في قليه مثقال حبة من خردل من كبر أكبه الله في النار على وجهه ه وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (" ولا ألا جرائي أله من المناس ، والجنام عن المند والمناس ، والجن ، والبها في اخرجوا . فخرجوا في مائتي الف من الإنس ، وماثتي القيمي والإنس ، والجن ، والبها في المدرجوا . فخرجوا في مائتي الف من الإنس ، وماثتي القيمي البحر ، فسم صوتا : لو كان في قلب صاحبكم مثقال ذرة من كبر لخسفت به أبعد ممارفيته والسول الله عليه وسلم (" و يُغرُبُ مِن النار عُنث له أذ نان تسممان ومينان تبم مثال تبم من الله الله عليه وسلم (" و يُغرُبُ مَن النار عُنث له أذ نان تسممان ومينان تبم من الله الله عليه وسلم (" و المنابق المنابق المنابق المنابق المنابق المنابق والمنابق الله عليه وسلم (" و المنابق المنابق المنابق المنابق المنابق المنابق المنابق والنار فقالت النار فقالت المنابق المنابق

<sup>(</sup>۱) حديث أبه هريرة يقول الله تعالى السكبرياء ردائى والعظمة إزارى فمن نازعنى واحدامته القيته في جهتم مسلم وأبوداود وابزماجه واللفظ له وقال أبوداود قذفته فى الناروقال مسلم حديثه وقالى وداؤه وازاره بالغببة وزاد مع أبي هريرة أباسميد أيضا

<sup>(</sup> ۲ ) حديث عبدالله بن عمر و من كان في قلبه مثقال حبة من كبركبه الله في النار على وجهه: أحمدوالبيه في في شعب ، الايمان من طريقه باسناد مجميح

<sup>(</sup>٣) حديث لايزال الرجل يذهب بنفسه حتى يكتب في الجيارين ـ الحديث: الترمذي وحسنه من حديث سامة بن الأكوع دون قوله من العداب

<sup>(</sup>٤) حديث يخرج من النار عنق له أدنان ـ الحديث : الترمدي من حديث أبي هريرة وقال حسن محيح غرب

<sup>(</sup> ٥ ) حديث لا يدخل الجنة جبار ولا بخيل ولاسي اللكة: تقدم في أسباب التكسب والمعابش والمغروف خائن مكان جبار

<sup>(</sup>٦) حديث تحاجت الجنة والنار فقالت النار أوثرت بالمسكيرين والعجيدين ـ الحديث : متفق عليه من حديث أبي هربرة

<sup>(</sup>۱) حديث بئس العبد عبد تجبر واعتدى ــ الحديث : الترمذى من حديث أسماء بنت عميس بزيادة فيه مع تقديم و تأخير و قال غريب وليس اسناده بالقوى ورواه الحاكم في المستدرك وصححه ورواه البيهتي في الشعب من حديث نعيم بن عاروضعفه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ثابت بلغنا المقيل يارسول الله ماأعظم كبرفلان فقال أليس بعده الموت : البيهق في الشعب هكذا مرسلا بلفظ تجبر

<sup>(</sup>٣) حديث عيد الله بن عمرو ان بوحا لماحضرته الوفاة دعا ابنيه وقال اني آم كابا ثنتين وآنها كاعن اثنتين أحديث : أحمد والبخاري في كتاب الأدب والحاكم بزيادة في نقله قال صحيح الاسناد

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أهل الباركل جعظرى جواظ مستكبر جماع مناع : وهذه الزيادة عندها من حديث عبد الله ابن عمرو وفي الصحيحين من حديث حارثة بن وهب الحزاعي ألاأ خبركم بأهل الناركل عنل جواظ مستكبر

وقال صلى الله عليه وسلم ١٦ ه إِنَّ أَحَبَّكُمْ إِلَيْنَا وَأَقْرَ بَكُمْ مِنَّا فِي الآخِرَة أَحَاسِنِكُمْ أَخْسَلَا وَإِنَّ أَبْعَدَكُمْ مِنَّا اللَّهُ ثَارُونَ الْمُتَسَدِّقُونَ الْمُتَفَيْهِ قُونَ » فالله المتفهة وق ؟ قال « المُتَكَبِّرُونَ » قالوا بارسول الله قد علمنا الثر ثارون والمنشدقون ، فما المتفهة وق ؟ قال « المُتَكَبِّرُونَ » وقال صلى الله عليه وسلم (٢) « كُمْشَرُ المُتَكَبِّرُونَ يَعْلُوهُمْ كُلُّ شَيْء مِنَ الصَّفَارِ مُنَّ فَعُورِ الذَّرِّ تَطَوَّهُمُ النَّاسُ ذَرَّا فِي مِثْلِ صُورَ الرَّجَالَ يَعْلُوهُمْ كُلُّ شَيْء مِنَ الصَّفَارِ مُنَّ فَي مِشْلِ مُولِقِ اللهُ عَلَى مِنْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

<sup>(</sup>١) حديث انأحبكم اليناوأقربكم منا فىالآخرة أحاسنكمأخلاقا ـ الحديث: أحمد منحديث أبى تعلبة الحشق بلفظ الى ومنى وفيه انقطاع ومكحول لم يسمع من أبى تعلبة وقد تقدم فى رياضة النفس أول الحسديث

<sup>(</sup> ٢ ) حديث يحتمر المنكبرون يوم الفيامة ذرا في صور الرجال ـ الحديث : الترمذي من رواية عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده وقال حمن غريب

<sup>(</sup>٣) حديث أبى هريرة يحشر الجبارون والمشكبرون يوم القيامة فى صور الدر ــ الحديث : البزار هكذا مختصرا دون قوله الجبارون واسناده حسن

عديث أبى موسى ان فىجهنم واذبايقال له هبهب حق على الله أن يسكنه كل جبار : أبويعلى والطبرانى والحاكم وقال صحيح الاسناد قلت فيه أزهر بن سنان ضعفه ابن معين وابن حبان وأورد له فى الضعفاء هذا الحديث

<sup>(</sup> ٥ ) حديث ان فى النار قصر المجعل فيه المستكبرون و بطبق عليهم: البيه فى الشعب من حديث أنس و قال تو ابيت مكان قصر ا و قال فيقفل مكان يطبق و فيه أبان بن أبي عياش و هو ضعيف

<sup>(</sup>٣) حديث اللهمانى أعود بك من نفخة الكبرياء: لم أره بهذ اللفظ وروى أبوداود وابر ماجه من حديث جبر ابن مطعم عن النبي صلى الله عليه وسلم في أثناه حديث أعود بالله من الشيطان من نفخه و نفته و همزه الموتة ولأسحاب السنن من جديث أبي سعيد الحدرى نحوه تكلم فيه أبوداود وقال الترمذي هو أشهر حديث في هذا الياب م

وقال (١٠ ومَن فَارَق رُوحُهُ جَسَدَهُ وَهُو بَرى الله عنه و لا يَحقرن أحد أحدا من المسلمين ، فإنه صفيو المسلمين عند الله كبير وقال وهب بلا خلق الله جنة عدف ، فظر إليها فقال وهيو المسلمين عند الله كبير وقال وهي بلا خلق الله جنة عدف ، فظر إليها فقال وهي حرام على كل متكبر . وكان الأحنف بن قيس يجلس مع مصعب بن الزبير على سريره فجاءيو ما ومصعب ماد رجليه ، فلم يقبضها ، وقعد الأحنف فرحمه بعض الزحمة ، فرأى أثر ذلك في وجهه ، فقال . عجبا لابن آ دم يتكبر وقد خرج من مجرى البول مرتين . وقاله الحسن . العجب من ابن آدم بنسل الخرء بيده كل يوممرة أومر تين، ثم يمارض جبار السموات وقد قيل في ( وَ في أَنفُسِكُم أَفَلَا تُبْصِرُونَ (١٠) هو سبيل الغائط والبول . وقد قاله مدبن الحسن بن على . ما دخل قاب امرىء شيء من الكبر قط إلا نقص من عقله بقدم ما دخل من فيرون أن النه ما لمنان عن السيئة التي لا تنفع معها حسنة ، فقال الكبر . وقال النعمان بن بشير على المنبر . إن الشيطان مصالى وفخو خا ، وإن من مصالى الشيطان وفخو خه البطر بأنعم الله ، والفخر بإعطاء الله ، والكبر على عبادالله، واتباع الحوى في غير ذات الله . نسأل الله تمالى العفو والعافية في الدنيا والآخرة بمنه وكرمه

# بسيان

ذم الاختيال وإظهار آثار الكبر في المشي وجر الثياب

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " «لاَ يَنْظُرُ اللهُ إِلَى رَّجُلٍ يُجُرُّ إِزَارَهُ بَطَرًا » وقال صلى الله عليه وسلم " « بَيْنَمَا رَّجُلْ يَتَبَخْتَرُ فِي مُرْدَ تِهِ إِذْ أَعْجَبَتْهُ فَضَفَ اللهُ بِهِ الْأَرْضِ

<sup>(</sup>۱) حديث من فارق روحه جده وهو برى من ثلاثة دخل الجنة السكير والدين والفاول الترمذي والنسائي وابن ماجه من حديث ثوبان وذكر الصنف لحذا الحديث هنا موافق المشهور في الرواية انهالسكير بالموحدة والراء لسكن ذكر ابن الجوزى في جامع المسانيد عن الدار قطئ قال انماهو السكنر بالمنون والزاى وكذلك أيضا ذكر ابن مردويه المحديث في تفسير والذين يكيرون الذهب والفضة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لاينظر الله الى من جر إزاره بطرا: منفق عليه من حديث أبي هريرة (٣) حديث بينا رجل يتيختر في رديه قد أعبته نفسه ما لحديث : متفق عليه من جديث أبي هريرة

<sup>(</sup>١) الداريات: ٢١

فَهُوْ يَتَجَلَّجَلُّ فِيهَا إِلَى يَوْمِ الْقَيَامَةِ » وقال صلى الله عليه وسلم « مَنْ جَرَّ ثَوْ بَهُ خُيلاً، لَا يَنْظُرُ اللهُ إِلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ »وقال زيد بن أسلم : دخلت على ابن عمر ، فمر به عبد الله بن واقد وعليه ثوب جديد، فسمعت يقول . أي بني ارفع إزراك، فإني سمعت رسول الله عملى الله عليه وسلم (") يقول « لاَ يَنْظُرُ اللهُ إِلَى مَنْ جَرَّ إِزَارَهُ خَيَلاَءَ» وروى أنرسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) بصق يوما على كـفه ، ووضع أصبعه عليه وقال « يَقُولُ اللهُ نَعَالَى انْ آدَمَ أَتُعْدِزُ بِي وَفَدْ خَلَقْتُكَ مِنْ مِثْلِ هَذِهِ حَتَّى إِذَا سَوَّ يُتُكَ وَعَدَ لَتُكَ مَشَيْتَ بَيْنَ بُرْدَيْنِ وَ لِلْأُرْضِ مِنْكَ وَنَيدٌ جَمْنت وَمَنَعْتَ حَيَّ إِذًا بَلَغَتِ التَّرَاقِي كُلْتَ أَنَصَدَّقُ وَأَنَى أَوَانُ الصَّدَقَةِ ثَم وقال صلى الله عليه وسلم "" ﴿ إِذَا مَشَتْ أُمَّتِي ٱللَّطَيْطَاءَ وَخَدَمَ هُمُ فَأَرس وَالرُّومُ مَسْلُطَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض ، قال ابن الأعرابي . هي مشية فيها اختيال وقال صلى الله عليه وسلم (٤) د مَنْ تَعَظَّمَ فِي نَفْسِهِ وَاخْتَالَ فِي مِشْيَتِهِ لِقَيَ اللهَ وَهُوَ عَلَيْهِ غَضْبَانُ ، الآثار: عن أبي بكر المذلى قال: بينها نحن مع الحسن ، إذ مر علينا ابن الأهتم يربد المقصورة ، وعليه جباب خز قد نضد بعضها فوق بعض على ساقه ، وانفرج عنها قباؤه ، وهو يمشى بتبخَّتر . إذ نظر إليه الحسن نظرة فقال : أف أف ، شامخ بأ نفه ، ثاني عطفه، مصعر خده ، ينظر في عطفيه . أي حميق أنت ، تنظر في عطفيك ، في نعم غير مشكورة ولامذكورة ، غير المأخوذ بأمر الله فيها ، ولا المؤدى حق الله منها ! والله أن يمشي أحـــد طبيعته يتخلج تخليج المجنون ، في كل عضومن أعضائه لله نعمة ، وللشيطان به لفتة . فسمع ابن الأهتم فرجع يعتذر إليه. فقال لاتعذر إلى و تب إلى ربك. أما سمعت قول الله تعالى

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر لاینطر الله الی منجرازاره خیلاه:رواه مسلم مقتصراً علی المرفوع دون ذکر مرور عبد الله بنواقد علی ابن عمروهوروایة لمسلم ان المار رجل من بنی ایث غیر مسمی

<sup>(</sup> ۲ ) حديث ان رسول الله على الله عليه وسلم بصق بو ماعلى كفه و وضع أصبعه عليها و قال يقول ابن آدم أتعجو في وقد خلفتك من مثل هذه \_ الحديث يا ابن عاجه و الحاكم و صحح استاده من حديث بشر بن حجاش

 <sup>(</sup>٣) حديث ادا مشت أمق الطبطاء الجديث ؟ الترمذي وابن حبان في صحيحه من حديث ابن عمر المطبطاء
 بضم المم و فتح الطاء بن المهنديين المهندية العثاة من بحث خصفوا والمستعمل مكبرا

<sup>(</sup> ع ) خديث من تعظم في نفسه واختال في مَشْنِه لتي الله و تنوعليه عُضيان، أحمد والطبراني والحاكم و صححة والبيهق في الشعب من حديث ابن عمر

(وَلاَ يَمْسِ فِي الْأَرْضِ مَرَحاً إِنْكَ لَنْ يَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ الْجِبَالَ طُولاً ('') ومر بالحسن شاب عليه بزة له حسنة ، فدعاه فقال له : ابن آدم معجب بشبابه ، عب لشمائله ، كأن القبر قد وارى بدنك ، وكأنك قد لافبت عملك . وبحلك داو قلبك ، فإن حماجة الله إلى العباد صلاح قلوبهم وروى أن عمر بن عبد العزيز حج قبل أن يستخلف فنظر إليه طاوس وهو يختال في مشيته ، فنمز جنبه بأصبعه ثم قال : ليست هذه مشية من في بطنه خرء . فقال عمر كالمعتذر : ياعم لقد ضرب كل عضو منى على هذه المشية حتى تعلمتها . ورأى محمد بن واسع ولده يختال ، فدعاه وقال : أندرى من أنت ؟ أماأمك فأشتريها بالله يعلى دره ، وأما أبوك فلا أكثر الله في المسلمين مثله . ورأى ابن عمر رجلا يجز إزاره فقال . إن للشيطان إخوانا كردها مرتين أو ثلاثا . ويروى أن مطرف بن عبد الله فقال . إن للشيطان إخوانا كردها مرتين أو ثلاثا . ويروى أن مطرف بن عبد الله الله ورسوله . فقال له المهلب وهو يتبختر في جبة خز " ، فقال : ياعبد الله ، هذه مشية يبغضها الله ورسوله . فقال له المهلب : أما تعرفي ؟ فقال بلي أعرفك ، أولك نطفة مذرة . وآخرك جيفة قذرة ، وأنت بين ذلك تحمل العذرة . فضى المهلب وترك مشيته تلك . وقال مجاهد في قوله تمالى (ثُمُ الله كمرة إلى أهله يتمالى وشيفة تذرة ، وأنت بين ذلك تحمل العذرة . فضى المهلب وترك مشيته تلك . وقال مجاهد في قوله تمالى (ثُمُ قَدَه مِن إلى أهله يتمالى يتبغتر

وإذ قد ذكرنًا ذم الكبر والاختيال ، فلنذكر فضيلة التواضع والله تعالى أعلم

# بسيان

#### فضيلة التواضع

قَالَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم ('' « مَا زَادَ اللهُ عَبْداً بِعَفْوِ إِلاَّ عِزَّا وَمَا تُوَاضَعَ أُحَدُ ثِنْهِ إِلاَ رَفَعَهُ اللهُ » وقال صلى الله عليه وسلم ('' « مَا مِنْ أُحَدِ إِلاَّ وَمَعَهُ مَلَكَانَ وَعَلَيْهِ حَكَمَة " يُمْسِكَا نِهِ ، بِهَا فَإِنْ هُو رَفَعَ نَفْسَهُ جَبَذَاها ثُمُّ قَالَا اللّهُم " ضَعْهُ وَإِنْ وَضَعً

<sup>(</sup>١) حديث مازاد الله عبدا بعفوالاعزا - الحديث: مسلم من حديث أبي هريرة وقد تقدم

<sup>(</sup> ٧ ) حديث مامن أحد الاومعه ملكان وعليه حكمة عسكانه بها ـ الحديث : العقيلي في الضعفاء والبيهق. في الشعب من حديث أبي هريرة والبيهق أيضًا من حديث ابن عباس وكلاهما ضعيف

<sup>&</sup>quot; (٢) لقان : ١٨ (٢) القيامة : ١٣٣

<sup>(</sup>۱) حديث طوبى لمن تواضع فى غير مسكنة \_ الحديث : البغوى وابن قانع والطبرانى من حديث ركب المصرى والبزار من حديث أنس وقدتقدم بعضه فى العلم و بعضه فى آفات اللسان

<sup>(</sup>۲) حديث أبي سلمة المديى عن أبيه عن حده قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم عندنا بقاء وكان صائما ــ الحديث: وفيه من تواضع رفعه الله ــ الحديث: رواه البرار من رواية طلحة من يحي ابن طلحة بن عبيد الله عن أبيه عن جده طلحة فذكر نحوه دون فوله ومن أكثر من دكر الله أحبه الله ولم يقل بقيا وقال الذهبي في الميزان انه خبر منكر وقد نفدم ورواه الطبراني في الأوسط من حديث عائمة قالت أبي رسول الله صلى الله عليه موسلم بقدح فبه لبن وعل ــ الحديث: وفيه أماني لا أرعم أنه حرام ــ الحديث: وفيه من أكثر ذكر الموت أحبه الله وروى المرفوع منه أحمد وأبو بعلى من حديث أبي سعيد دون قوله ومن بدر أففره الله ودكرا فيه فوله ومن أكثر ذكر الله أحبه الله و فدم الدنيا

<sup>(</sup>۳) حدیث السائل الذی کانبهرمامة مکرة وأنه صلی الله علیه و سلم أجلسه علی نفذه نم مال اطعم الحدیث: لم أجدله أصلاو الموجود حدیث أکله مع مجدوم رواه أبوداود والنرمذی و ابن ماجه من حدیث جار و قال الترمذی غریب

<sup>(</sup>ع) حديث خير في ربي بين أمرين عبدا رسولا و ملكا نبيا ــالحديث: أبو يعلى من حديث عائمة والطبراني من جديث أبن عباس وكلا الحديثين ضفيف

وأوحى الله تعالى إلى موسى عليه السلام، إنما أقبل صلاة من تواضع لعظمى، ولم يتماظم على خاتى ، وألزم قلبه خوفى ، وقطع نهاره بذكرى ، وكف نفسه عن الشهوات من أجلى وقال صلى الله عليه وسلم (۱) و ألكر مُ التَّقْوَى وَالشَّرَفُ التَّوَاضُعُ وَالْيَقِينُ الْغَي » وقال المسيح عليه السلام : طو بى للمتواضمين فى الدنيا ، هم أصحاب المنابر يوم القيامة ، طو بى للمطهرة فلو بى للمصلحين بين الناس فى الدنيا ، هم الذين يرثمون الفردوس يوم القيامة ، طو بى للمطهرة قاوبهم فى الدنيا ، هم الذين ينظرون إلى الله تعالى يوم القيامة . وقال بعضهم . بلغنى أن النبى صلى الله عليه وسلم من الله عليه وسلم عنه ورزقه من ورزقه من ورزقه ورزقه من مؤضيع عنه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله والله عليه وسلم الله عليه والله عليه وسلم الله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله والله عليه والله والله

<sup>(</sup> ١ ) حديث الكرم التقوى والشرف التواضع واليقين العنى : ابن أبى الدنيا فى كتاب اليقين مرسلا وأسند الحاكم أوله من رواية الحسن عن سمرة وقال صحيح الاسناد

<sup>(</sup> ۲ ) حديث إذاهدى الله عبدا للاسلام وحسن صورته ـ الحديث : الطبراني موقوفًا على ابن مسعود تحوف وفيه المسعودي مختلف فيه

<sup>(</sup>٣) حديث أربع لا يعطيهن الله إلا من عب الصمت وهو أول العادة والتوكل على الله والتواضع والزهد في الدنيا: الطبراني والحاكم من حديث أنس أربع لا يصن الا بعجب الصمت وهو أول العادة والنواضع وذكر الله وقلة الشيء: قال الحاكم صحيح الاسناد قلت فيه العوام بن جويرية قال ابن حبان يروى الموضوعات ثم روى له هذا الحديث

<sup>(</sup>٤) حديث ابن عباس إذاتواضع العبد رفع الله رأسه إلى السها، السابعة : البهق فى الشعب محوه و فيه زمعة ابنى صالح ضعفه الجهو

<sup>(</sup> ٥ ) حديث إن التواضع لا يزيد العبد إلارفعة \_ الحديث : الأصفهاني في الترغيب والترهيب من حديث أنس وفيه بشر بن الحسين وهوضعيف جدا ورواه ابن عدى من حديث ابن عمروفيه الحسن بن عيد الرحمن الاحتياصي وخارجة بن مصعب وكلاهما ضعيف

(') كان يطعم ، فجاء رجل أسود به جدرى قد تقشر ، فجعل لا يجلس إلى أحد إلافام من جنبه · فأجلسه النبي صلى الله عليه وسلم إلى جنبه . وقال صلى الله عليه وسلم (٢) « إِنَّهُ لَيُعْجُبُني أَنْ يَحْمَلُ ارْجُلُ الشِّيْءِ في تيده يَكُونُ مَهْنَةً لِأَهْلِهِ يَدْفَعُ بِهِ السِّكِبْرَ عَنْ نَفْسِهِ» وقال النبي صلى الله عليه وسلم (٣) لأصحابه يوما «مَا لِي لَا أَرَى عَلَيْكُمْ ۚ حَلاَ وَأَةَ الْعِبَادَةِ ؟ » قالوا وما حلاوة العبادة ؟ قال « التُّو اضُعُ » قال صلى الله عليه وسلم ( " ﴿ إِذَا رَأْ يُنُّمُ الْمُتَو اصْعِينَ مِنْ امَّنِي فَتَوَاضَعُوا لَهُمْ وَإِذَارًا مُنَّمُ اللَّكَابُّرِينَ فَتَكَبَّرُ واعَلَيْهِمْ فَإِنَّذَ لِكَ مَذَ لَّهُ لَهُمْ وَصَفَارٌ، الآثار : قال عمر رضي الله عنه : إن العبد إذا تواضع لله رفع الله حكمته . وقال انتعش رفعك الله . وإذا تـكبر وعدا طوره رهصه الله في الأرض ، وقال اخسأ خسأك الله . فهو في نفسه كبير ، وفي أعين الناس حقير ، حتى أنه لأحقر عندهم من الخنزير . وقال جربر ابن عبدالله · أنتهيت مرة إلى شجرة تحتها رجل نائم ، قد استظل بنطع له ، وقد جارزت ـ الشمس النطع، فسويته عليه. ثم إن الرجل استيقظ، فإذا هو سلمان الفارسي. فذكرت لهماصنعت . فقال لى : ياجرير ، تواضع لله فى الدنيا ، فإنه من تواضع لله فى الدنيا رفعــه الله يوم القيامة. ياجر بر ، أتدرى ماظامة الناريوم القيامة ؟ قلت لا قال إنه ظلم الناس بعضهم بعضا في الدنيا . وقالت عائشة رضى الله عنها : إنكي لتغفرون عن أفضل العبادات التواضع. وقال يوسف بن أسباط: يجزى فليل الورع من كثير العمل، و يجزى قليل التواضع من كثير الاجتهاد ، وقال الفضيل ، وقـد سئل عن التواضع ما هو فقال : أن تخضع للحق وتنقادله ، ولو سمعته من صي قبلته ، ولوسمعته من أجهل الناس قبلته .وقال ابن المبارك رأس التواضع أن تضع نفسك عند من دو نك في نعمة الدنيا ، حتى تعلمه أنه ليس لك بدنياك

<sup>(</sup>۱) حديث كان يطغم فجاءه رجل أسود بهجدرى فجمل لايجلس إلى أحد إلاقام من حنبه فأجلسه النبي صلى الله عليه وسلم إلىجنبه: لمأجده هكذا والمعروف أكله مع مجذوم رواه أبوداود والترمذى وقال غريب وابن ماجه من حديث جابر كانقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث إنه ليعجبني أن يحمل الرجل الشيء فيده فيكون مهنة لأهله يدفع بهالكبر عن نفسه: غريب

<sup>﴿</sup>٣﴾ حديث مالى لا أَرى 'عَلْيُـكم حلاوة العبادة قالوا وماحلاوة الغبادة قالَ التواضع: غريبَأيضا

<sup>(</sup> ٤ ) حديث إذا رأيتم للتواصعين من أمنى فتواضعوالهم وإدارأيتم المتكبرين فستكبروا عليهم فان ذلك لهم مذلة وصغار : عربب أيضا

عليه فضل. وأن ترفع تفسك عمن هو فوقك في الدنيا، حتى تعلمه أنه ليس له بدنيا عليك فضل. وقال قتادة : من أعطى مالا ، أو جمالا ، أو ثيابا ، أو علما ، ثم لم يتواضع فيه ، كان عليه وبالايوم القيامة وقيل أوحى الله تعالى إلى عيسى عليه السلام، إذا أنعمت عليك بنعمة فاستقبلها بالاستكانة أعمها عليك، وقال كعب: ما أنعم الله على عبد من نعمة فى الدنيافشكر هالله، وتواضع بهالله، إلا أعطاءالله نفعها في الدنيا، ورفع بهادرجة في الآخرة. وماأنهم الله على عبدٌ من نعمة في الدنيافلم يشكرها ؛ ولم يتواضع بها لله ، إلا منعه الله نفمها في الدنيا ، وفتح له طبقا من النار ،يمذيه إن شاء الله أو يتجاوز عنه . وقيل لعبد الملك بن مروان، أي الرجل أفضل؟قال من تواضع عن قدرة ، وزهد عن رغبة ، وترك النصرة عن قوة · ودخل ابن النماك على هارون فقال ياأمير المؤمنين ، إن تواضعك في شرفك أشرف لك من شرفك . فقال ما أحسنما قلتها فقال ياأمير المؤمنين ، إن امرأ آناه الله جمالا في خلفته ، وموضعا في حسبه ، وبسط له في ذات يده ، فعف في جماله ، وواسي من ماله ، وتواضع في حسبه ، كتب في ديوان الله من خالص أولياء الله . فدعا هارون بدواة وقرطاس وكتبه بيده . وكان سلمان بن داودعليها السلام إذا أصبح ، تصفح وجوه الأغنياء والأشراف ، حتى يجيء إلى المساكين فيقعد بمعهم ويقول مسكين مع مساكين . وقال بعضهم . كما تكره أن يراك الأغنياء في الثياب الدون، فكذلك فاكره أن يراك الفقراء في الثياب المرتفعة. وروى أنه خرج يونس وأيوب والحسن بتذاكر ونالتواضع ، فقال لهم الحسن . أندرون ما التواضع؟التواضعأن تُخِرج من إ منزلك ولا تلقى مسلما إلا رأيت له علبك فضلا . وقال مجاهد . إن الله تعالى لما أغرق قوم نوح عليه السلام . شمخت الجبال وتطاولت ، وتواضع الجودى ،فرفعه الله فوق الجبال وجمل قرار السفينة عليه وقال أبو سليمان. إن الله عن وجل اطلع على قلوب الآدميين، فلم يجد قلبا أشد تواضعاً من قلب موسى عليه السلام ، فخصه من بينهم بالكلام . وقال يو نس بن عبيد وقد انصرف من عرفات . لمأشك في الرحمة لولااً في كنت معهم أني أخشى أنهم حرموا بسبي ويقال. أرفع ما يكون المؤمن عند الله ، أوضع ما يكون عند نفسه. وأوضع ما يكون عند الله ،أرفع ما يكون عند نفسه ، وقال زيادالنمرى الزاهِدبنير تواضع كالشهيرة التي لا تثمر وقال مالك بن دينار ولو أن مناديا ينادي بباب المسجدليخ بركم

وجلاً ، والله ما كان أحد يسبقني إلى الباب ، إلا رجلاً بفضل قوة أوسعي . قال فاما بانم لأن المبارك قوله قال • بهذا صار مالك مالكا . وقال الفضيل . من أحس الرياسة لم يفلح أبدًا وقال موسى بن القاسم: كانت عندنازلزلة وربح حمراء، فذهبت إلى محمد بن مقاتل هُقَات بِاأَبَا عَبِدَ الله ، أنت إمامنا فادع الله عز وجل لنا . فبكي ثم قال : ليتني لمأكن سبب هلا ككم . قال فرأيت النبي صلى الله عليه وسلم في النوم فقال : إن الله عن وجل رفع عنكم بدعاء محمد بن مقاتل . وجاء رجل إلى الشبلي رحمه الله فقال له : ماأنت ؟ وكات حدًا دأيه وعادته ، فقال أنا النقطة التي تحت الباء . فقال له الشبلي . أباد الله شاهدك أُوتِجِمَلُ لنفسكُ مُوضَّمًا . وقال الشبلي في بعض كلامه : ذلى عطل ذل اليهود . ويقال من يرى لنفسه قيمة فليس له من التواضع نصيب. وعن أبي الفتح بن شخرف قال: رأيت على بن أبى طالب رضي الله عنه في المنام ، فقلت له ياأبا الحسن عظني . فقال لي :ماأحسن التواضع بالأغنياء في مجالس الفقراء ، رغبة منهم في ثواب الله . وأحسن منذلك تيه الفقراء على الأغنياء ، ثفة منهم بالله عز وجل . وقال أبو سليمان : لايتواضع العبد حتى يعرف نفسه وقال أبو يزيد : مادام العبد يظن أن في الخلق من هو شر منه فهو متكبر . فقيل اله فمتى يكون متواضعاً ؟ قال إذا لم ير لنفسه مقاما ولا حالاً ، و تواضع كل إنسان على قدر معرفته بربه عز وجل ، ومعرفته بنفسه . وقال أبو سليمان . لو اجتمع الخلقعليأن يضموني كانضاعي عند نفسي ما قدروا عليه · وقال عروة بن الورد : التواضع أحد مصايد الشرف وكل نعمة محسود عليهاصاحبها إلا الثواضع، وقال يحيى بن خالدالبرمكي . الشريف إذا تنسُّك الله المنه السفيه إذا تنسك تعاظم. وقال يحيى بن معاذ التكبر على ذرى التكبر عليك بماله تو امنع ويقال التواضع في الخاق كالهـم حسن ، وفي الأغنياء أحسن . والتـكمر في الخلق كلهم قبيح ، وفي الفقراء أقبح . ويقال لاعز إلا من تذلل لله عز وجل ، ولارفعة إلا لمن تواضع لله عز وجل، ولا أمن إلا لمن خاف الله عز وجل، ولا ربح إلا لمن ابتاع نفسه مون الله عز وجل . وقال أبو على الجوزجاني . النفس معجونة بالكد ، والحرص ، والحسد، فمن أراد الله تمالى هلاكه منع منه التواضع، والنضيحة، والقناعة. وإذا أراد الله تمالي به خيراً لطف به في ذلك ، فإذا هاجتُ في نفسه نار الكبر أدركها التواضع ،

مع نصرة الله تعالى . وإذا هاجت نار الحسد في نفسه أدركتهاالنصيحة مع تو فيق الله عزوجل وإذا هاجت في نفسه نار الحرص أدركتها القناعة ، مع عون الله عز وجل

وعن الجنيدر حمه الله، أنه كان يقول يوم الجمعة في مجلسه، لولا أنه روى عن الني صلى الله عليه وسلم (۱) أنه قال « يَكُونُ في آخِرِ الزَّمَانِ زَعِيمُ الْقُوْمِ أَرْذَ لَهُمْ » ما تكامت عليكم وقال الجنيد أيضا ، التواضع عند أهل التوحيد تكبر ، ولعل مراده أن التواضع يثبت نفسه ولا يراها شيئا حتى بضغها أو يرفعها , والموحد لا يثبت نفسه ولا يراها شيئا حتى بضغها أو يرفعها

وعن عمرو بن شيبة قال: كنت عكة بين الصفا والمروة ، فرأيت رجلا راكبا بغلة وبين يديه غلمان ، وإذا هم يمنفون الناس . قال ثم عدت بعد حين ، فدخلت بغداد ، فكنت على الجسر ، فإذا أنا برجل حاف حاسر طويل الشعر ، قال فجعلت أنظر إليه وأتأمله ، فقال لى مالك تنظر إلى ؟ فقلت له شبهتك برجل رأيته عكة ، ووصفت له الصفة فقال له أنا ذلك الرجل . فقلت ما فعل الله بك ؟ فقال إلى ترفعت في موضع يتواضع فيه الناس فوضعى الله حيث يترفع الناس وقال المفيرة : كنا نهاب إبراهيم النخمي هيبة الأمير وكان يقول إن زمانا صرت فيه فقيه الكوفة لزمان سوء ، وكان عطاء السلمي إذا سموت وكان يقول إن زمانا صرت فيه فقيه الكوفة لزمان سوء ، وكان عطاء السلمي إذا سموت عطاء لاستراح الناس . وكان بشرالحافي يقول : سلموا على أبناء الدنيا بترك السلام عليهم ودعار جل لعبدالله رن المبارك فقال: أعطاك الله ما ترجوه . فقال إن الرجاء يكون بعدالموفة ودعار جل لعبدالله ن قريش عند سلمان الفارسي رضي الله عنه يوما ، فقال سلمان . فأين المعزفة ؟ وتفاخرت قريش عند سلمان الفارسي رضي الله عنه يوما ، فقال سلمان . كني خلقت من نطقة قذرة ، ثم أعود جيفة منذة ، ثم آني الميزان فإن ثقل فأنا كريم ،

<sup>(</sup>۱) حديث يكون في آخر الزمان زعيم القوم أردلهم ؛ الترمذي من حديث أبي هريرة اذا انخذالني، دولا الحديث ؛ وقال غريب ولهمن حديث على بن أبي طالب اذافعلت أمتى شمس عشرة خصلة حل بها البلاء فذكر منها وكان زعيم القوم أردلهم ولأبي لعيم في الحلية من حديث حديفة من اقتراب الساعة أثنان وسبعون خصلة فذكرها منها وفيهما فوج بنضالة ضعيف

وإن خف فأنا لئيم ، وقال أبو بكر الصديق رضى الله عنه : وجدنا الكرم في التقوى ه والغنى في البقين ، والشرف في التواضع . نسأل الله الكريم حسن التوفيق

# بيان

#### حقيقة الكبر وآفته

أعلم أن الـكبر ينقسم إلى باطن وظاهر . فالباطن هو خاق في النفس ، والظاهر هو أعمال تصدر عن الجوارح. واسم الكبر بالخلق الباطن أحق. وأما الأعمال فإنها ثمرات لذلك الخلق. وخلق الكبر موجب للأعمال. ولذلك إذا ظهر على الجوارح يقال تكسر وإذا لم يظهر يقال في نفســه كبر . فالأصل هو الخلــق الذي في النفس ، وهو الاسترواح والركون إلى رؤية النفس فوق المتكر عليه . فإن الكريستدعي متكر اعليه، ومتكر الله وبه ينفصل الكبر عن العجب كما سيأتي . فإن العجب لايستدعي غيير المعجب . بل لو لم يخلق الإنسان إلا وحده تصور أن يكون معجباً ، ولا يتصور أن يكون متكبراً ، إلا أن يكون مع غيره ، وهو رى نفسه فوق ذلك الغير في صفات الكمال ، فعند ذلك يسكون متكبرا. ولا يكني أن يستمظم نفسه ليكون متكبرا، فإنه قد يستمظم نفسه، ولكنه وى غيره أعظم من نفسه ، أو مثل نفسه ، فلا يتكبر عليه . ولا يكني أن يستحقر غيره فإنه مع ذلك لورأى غيره مثل نفسه لم يتكبر . بل ينبغي أن بري لنفسه مرتبة ، ولغميره هر تبة ، ثم يرى مر تبة نفسه فوق مرتبة غيره . فعند هذه الاعتقادات الثلاثة يحصل فيه خلق السكبر ٤ لا أن هذه الرَّؤية تنفي السكبر . بل هذه الرؤية وهذه العقيدة تنفخ فيه ، فيحصل في قلبه اعتداد ، وهزة ، وفرح ، وركون إلى ما اعتقده ، وعزفي نفسه بسبب ذلك. فتلك الغزة، والهزة، والركون إلى المقيدة هو خلق السكير، ولذلك قال النسي صلى الله عليه وسلم (١٠ وَأُعُوذُ بِكَ مِنْ نَفْخَةِ ٱلشَّكِبْرِيَاءِ ٧ وَكَذَلْكَ قَالَ عَمْسُو . أخشى أن تنتفخ حتى تبلغ الثرياء للذى استأذيه أن يعظ بعد صلاة الصبح

<sup>(</sup> ١ ) حديث أعوذبك من نفخة الكبرياء: تقدم فيه

فكأن الإنسان مهما رأى نفسه مهذه العين ، وهو الاستعظام ، كبر وانتفيخ وتعزز م قالكبر عبارة عن الحالة الحاصلة في النفس من هذه الاعتقادات ، وتسمى أيضاعزة وتعظما ولذلك قال ابن عباس في قوله تعالى ( إنْ في صُدُورِهِمْ إلاَّ كَبْرٌ مَا هُمْ بِيَالْغَيْهِ ( أَنْ أَي قال عظمة لم يبلغوها . ففسر الكبر بتلك العظمة • ثم هذه العزة تقتضى أعمالا في الظاهر والباطن هي عمرات ، ويسمى ذلك تسكبرا . فإنه مها عظم عنده قدره بالإضافة إلى غيره حقر من دونه، وازدراه، وأقصاه عن نفسه، وأبعده، ونرفع عن مجالسته ومؤاكلته ورأى أن حقه أن يقوم ماثلا بين يديه إن اشتد كبره . فإن كان أشد من ذلك استنكف عن استخدامه ، ولم يجمله أهلا للقيام بين يديه ، ولا يخدمة عتبته . فإن كاندون ذلك فيأ نف من مساواته، وتقدم عليه في مضايق الطرق، وارتفع عليه في المحافل، وانتظر أن يبدأم بالسلام، واستبعد تقصيره في قضاء حوائجه وتعجب منه . وإن حاج أو ناظر أنف أن يرد عليه ، وإن وعظ استنكف من القبول . وإن وعظ عنف في النصح ، وإن رد عليه شيء من قوله غضب ، وإن علم لم يرفق بالمتعلمين، واستذلهم، وانتهره، واستنعليهم، واستخدمهم وينظر إلى العامة كأنه ينظر إلى الحير ، استجهالا لهم واستحقارا . والأعمال الصادرة من خلق الكبركشيرة ، وهي أكثر من أن تحصى ، فلاحاجة إلى تعدادهافإنهامشهورة فهذا هو الكبر، وأفته عظيمة ، وغائلته هائلة ، وفيه يهلك الخواص من الخلق، وقلما ينفك عنه العباد ، والزهاد ، والعامـاء ، فضلا عن عوام الخلق . وكـيف لاتعظم آفته وقلهُ قال صلى الله عليه وسلم (١) « لاَ يَدْخُلُ الْجُنَّةَ مَنْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةً مِنْ كِبْرِ » وإغا مار حجابًا دون الجنة لأنه بحول بين العبد وبين أخلاق المؤمنين كلها ، وتلك الأخلاق هي أبواب الجنة والكبر وعزة النفس يغلق تلك الأبواب كلها، لأنه لا يقدر على أذبحب للمؤمنين مايحب لنفسه وفيه شيء من المز . ولا يقدر على التواضع وهورأس أخلاق المتقين وفيه العرُّ • ولا يقدر على ترك الحقد وفيه العز ، ولا يقدر أن يدوم على الصدُّق وفيه العرُّ ولا يقدر على ترك الفضب وفيه العز . ولا يقدر على كظم النيظ وفيه العز . ولا يقدر على

<sup>(</sup>١) عديث لايدخل الجنة من في قلم مثقال درة من كم يتقدم فيه

الماناتر ١٦٠

مرك الحسد وفيه العز . ولا يقدر على النصح اللطيف وفيه العز . ولا يقدر على قبول النصح وفيه العز . ولا يسلم من الإزراء بالناس ومن اغتيامهم وفيه العز . ولا معنى للتطويل ، فما من خلق ذميم إلاوصاحب المز والكبر مضطر إليه ، اليحفظ به عزه . وما من خلق محمود إلا وهو عاجزعنه، خوفامنأن يفو ته عزه فنهذالم يدخل الجنة من في قلبه مثقال حبة منه والأخلاق الذميمة متلازمة ، والبعض منها داع إلى البعض لامحالة . وشرأ نواع الكبر ما يمنع من استفادة العلم، وقبول الحق، والانقياد له. وفيــه وردت الآيات التي فيها ذم المكبر والمنكبرين. قال الله تمالى ( وَأَ لَلاَ لِكَةٌ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ ('') إِلَى قُولُه ( وَكُنتُمْ هُنْ آيَاتِهِ تَسْتُكْبِرُ وَنَ (٧) ) ثم قال ( ادْخَاوُا أَبُوابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَبِنْسَ مَثُوَى أُ لُمْ يَن (٣) ) ثم أخبر أن أشد أهل النار عذايا أشد هم عتيا على الله تعالى فقال ( ثُمُ النَّار عَنَّ مِنْ كُلِّ شِيمَةٍ أَبُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى الَّر عَمْن عتياً (١٠) وقال تعالى (فَالَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِالآخِرَةِ قُلُو مُهُمْ مُنْكُرَةٌ وَهُمْ مُسْتَكُبْرُونَ (٥) وقال عز وجل ( يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا لَوْلاً أَنْتُمْ لَـكُناً مُؤْمِنِينَ (٦٠) وقال تعالى (إِنَّ الَّذِينَ بَسْتَـكُبْرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَّدْ خُلُوُنَ جَهَنَّمَ دَاخِرِ مِنَ (٧) وقال تعالى (سَأْصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَشَكَبَّرُونَ في الأرْض بغَيْر الْحِقِّر (١٠) وقيل في التفسير سأرفع فهم القرءان عن قلوبهم . وفي بعض التفاسير سأحجب قلوبهم عِن الملكوت وقال ابن جريح سأصرفهم عن أن يتفكر وافيها ويعتبروابها . ولذلك قال المسيح عليه السلام . إن الزرع ينبت في السهل ولاينبت على الصفا. كذلك الحكمة تعمل في قلب المتواضع ولا تعمل في قلب المتكبر. ألا ترون أن من شمخ برأسه إلى السقف شجه ، ومن طأطأ أظله وأكنه ؟ فهذا مثل ضربه المتكبرين وأنهم كيف يحرمون الحكمة ولذلك ذكر رسول اللهصلى الله عليه وسلم جحودالحق في جد الكبر والكشف عن حقيقته وقال (١) « مَنْ سَفِهَ الْحُقَّ وَغَمْصَ النَّاسَ »

<sup>(1)</sup> حديث الكبر من سفه الحق و غمص الناس : مسلم من حديث الن مسعود في أثناء حديث وقال بطر الحق و غمط الناس ورواه الترمذي فقال من بطر الحق و غمص الناس وقال حسن صحيح ورواه . أحمد من حديث عقبة بن عامر بلفظ المصنف ورواه البيه في الشعب من حديث أبي و عانة هكذا

<sup>(</sup> ١ ، ٢ ) الانعام: ٩٥ (٢) الزمر: ٧٧ (٢) مريم: ٩٦ (٥) النحل ٢٧ (٦) سأ: إس (١) غافر: ٩٠ (٨) الاعراف: ١٤٣١

### بسيان

#### المتكبير عليه ودرجاته وأقسامه وثمرات الكبر فيه

لاعلم أن المتكبر عليه هو الله تعالى ، أو رساله ، أو سائر خلقه . وقد خلق الإنسان ظلومًا جهو لا فتارة يتكبر على الخلق، و تارة يتكبر على الخالق. فإذاً التكبر باعتبار المتكبر عليه ثلاثة أفسام. الأول: التكبر على الله. وذلك هو أفش أنواع الكبر، ولامثار له إلا الجيل الحض والطغيان · مثل ما كان من نمروذ ، فإنه كان يحدث نفسه بأن يقاتل رب السماء · وكما يحكى عن جماعة من الجهلة ، بل ما محكى عن كل من ادعى الربوبية ، مثل فرعون وغيره ، فإنه لتكبره قال (أنَارَ بُكُمُ الْأَعْلَى (١)) إذ استنكف أن يكون عبدا لله . ولذلك قال تعالى ( إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَيْنَ سَيَدْ خُلُونَ جَهَمَّمَ دَاخِرِ بِنَ (٢) ) وقال تعالى ( لَبَ يَسْتَنْكُفَ الْمُسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلهِ وَلَا لللَّا ئِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ (") الآية وقال تعالى (وَ إِذَا قِيلَ لَمْهُ أُسْجُدُوا لِلرَّ عَلَى قَالُوا وَمَاالَّ عَلَىٰ أَنَسْجُدُ لِلَّا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُوراً ") فالقسم الثاني : التكبر على الرسل ، من حيث تعزز النفس وترفعها عن الانقياد لبشرمثل. مناثر الناس. وذلك تارة يصرف عن الفكر والاستبصار، فببتى في ظلمة الجهل بكبره، قينتنع عن الانقياد وهو ظان أنه محق فيه . وتارة يمتنع مع المعرفة ، ولكن لانطاوعه "قُسُه للانقيادللحق، والنواضع للرسل، كَاحَكَى الله عن قولهم (أَنُوْ مِنُ لِبَشَرَ ثَنِ مِثْلِنَا (\*) وتولهم ( إِنْ أَ نُهُمْ إِلاَّ بَشَر مِثْلِنَا ('') (وَ لَئِنْ أَطَعْهُمْ بَشَرًا مِثْلَكُمُ إِنَّا كُمُ إِذَا لَخَاسِرُونَ ('') (وَتَالَ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لَفَاءَنَا لَوْلا أَنْزِلَ عَلَيْنَا الْلَا نِكَةُ أَوْ نَرَى رَبُّنَا لَقَد اسْتَكْبرُوا قِي أَنْفُسِهِمْ وَعَتُوا عُتُوا كَبِيراً (م) ( وَقَالُوا لَو لاَ أَنْزِلَ عَلَيْهِ مَلكَ (١٩) وقال فرعون قَمَا أُخِبِرُ الله عنه ( أَوْجَاءَ مَعَهُ ٱ لُلكَ لِكُةُ مُقَتَّرُ نَينَ (١٠٠) وقال الله تعالى ( وَاسْتَكْبَرَ هُوَ وَجُنُودُهُ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحُقِّ (١١) ) فتكبر هُو على الله وعلى رسله جميعا . قال وهب . قال له موسى عليه السلام آمن ولك ملكك . قال حتى أشاور هامان فشاور هامان، فقال هامان ١٠٤ التاز عات : ٢٤ ( ) غافر : ٦ ( ) النساء ١٧٢ ( ) الفرقان: ١٠ ( ) الوَّمنونَ ١٧٤ ( ) ابراهيم ٢٠١٠ رد) المؤمنون: ٣٤ (١) الفرقان : ٢٦ (٩) الانعام: ٨ (١٠) الزخرف: ٥٣ (١١) القصيف. ٢٠١٠ (١٠)

بيهاأ نترب تمبداذ صرت عبداتمبدا فاستنكف عن عبو دية الله ، وعن اتباع موسى عليه السلام وقالت قريش فيما أخبر الله تمالى عنهم ( كُولاً نُرُّلٌ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلُ منَ الْقَرْ يَتَيْنِ عَظِيمٍ ( ) قال تتادة · عظيم القريتين هو الوليد بن المغيرة وأبي مسعود الثقني طلبوا من هو أعظم رياسة من النبي صلى الله عليه وسلم ، إذ قالوا غلام يتيم كيف بعثه الله إلينا. فقال تعالى (أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَة رَبِّكَ (٢) ) وقال الله تعالى ( لِيَقُولُوا أَهَؤُ لاَء مَنَّ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنْ يَيْنِنَا (1) أي استحقار الهمو استبعادا لتقدمهم. وقالت قريش لرسول الله صلى الله عليه وسلم . (1) كيف نجلس إليك وعندك هو لاء! أشاروا إلى فقراء المسلمين ، فازدروهم بأعينهم لفقرهم، وتسكمبروا عن مجالستهم، فأنرل الله تعالى ﴿ وَكَا تَطُرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْتَشِيُّ (٥٠) إلى قوله (مَاعَلَيْكَ مِنْ حِساً بهِمْ (١٠) وقال تعالى ﴿ وَأَصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ بِالْفَدَاةِ وَالْمَشِي يُر يدُونَ وَجُهَةُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكُ عَنْهُمْ ثُر بِدُ زِينَةَ الْحُيَاةِ الدُّنْيَا (٧) ثم أخبر الله تعالى عن تعجبهم حين دخلوا جهنم ، إذ لم يروا الذين ازدروهم، فقالوا مالنا لانري رجالا كنا نمده من الأشرار؟ قيل يعنون عمارا توبلالاً ، وصهيباً ، والمقداد رضي الله عنهم . ثم كان منهم من منعه الكبر عن الفكر والمعرفة فجهل كونه صلى الله عليه وسلم محقا . ومنهم من عرف ومنعه الكبر عن الاعتراف . قال الله تعالى مخبرًا عنهم ( فَلَمَّا جَاءُهُمْ مَا عَرَ فُوا كَفَرُوا بِهِ (^) وقال ( وَجَعَدُوا بِهَاوَاسْتَيْقَنَتْهَا أُنفُسُهُمْ ظُلُماً وَعُلُواً ١٠٠) وهـذا الكبر قريب من التكبر على الله عز وجل ، وإن كان دونه ، ولكنه تكبر على قبول أمر الله ، والتواصع لرسوله

القسم الثالث: التكبر على المباد · وذلك بأن يستعظم نفسه ، ويستحقر غيره ، فتأبى نفسه عن الانقياد لهم ، وتدعوه إلى البرفع عليهم ، فيزدريهم ويستصغرهم ، ويأنف من من مساواتهم . وهذا وإن كان دون الأول والثانى ، فهو أيضا عظيم من وجهين .

<sup>(</sup>۱) حدیث قالت قریش لرسول الله صلی الله علیه وسلم کیف مجلس الیك وعندك هؤلاء ـ الحدیث: فی زول قوله تعالی ـ ولا تطرد الذین یدعون ربهم ـ مسلم من حدیث سعدین آبی و قاص الاانه قال فقال الشركون و قال این ماجه قالت قریش

<sup>(</sup>٢) الزخرف: ٣١ (٣) الزخرف: ٣٢ (١) الانعام: ٥٥ (٥، ٦) الانعام: ٥٠ (١) الكهف : ٨٨ (١) الكهف : ٨٨ (١٠) القرة: ٨٩ (٣) النحل: ١٤٠

وأحدها: الحبر، والعز، والعظمة، والعلاء، لا يليق إلا بالمك القادر. فأما العبد الماوك الضعيف، العاجز، الذي لا يقدر على شيء، فن أين يليق محاله الحبر! فهما تسكير العبد فقد فازع الله تعالى في صفة لا تليق إلا بجلاله. ومثاله أن يأخذ الفلام تلنسو ة المكن، فيضعها على رأسه، و يجلس على سريره. فما أعظم استحقاقه للمقت! وما أعظم بهدفه للخزى والنكال وما أشد استجراءه على مولاه! وما أقبح ما تماطاه. وإلى هذا المني الإشارة بقوله تمالى: العظمة إزارى، والحكبرياء ردائى، فن نازعنى فيهما قصمته. أى أنه خاص صفقى، ولا يليق الآلى في والمنازع في صفة من صفاتى. وإذاً كان الكبر على عباده لا يليق إلا به فن تكبر على عباده فقد جنى عليه، إذ الذي يسترذل خواص غلمان الملك، ويستخدمهم ويترفع عليهم، ويستأثر عاحق الملك أن يستأثر به منهم، فهو منازع له في بعض أمره، وإن لم تبلغ درجته درجة من أراد الجلوس على سريره، والاستبداد علكه. فالحلق كلهم عباد الله فة درجة من أراد الجلوس على سريره، والاستبداد علكه. فالحلق كلهم عباد الله وأب من منازعة وبين منازعة عمود وفرعون، ماهو الفرق بين منازعة وبين منازعة غروذ وفرعون، ماهو الفرق بين منازعة وبين منازعة في وبين منازعة في أصل الملك

<sup>· (</sup>۱) فصلت : ۲۹ <sup>(۲)</sup> اليقرة : ۲۰۳

فقتل المتكبر الذي خالفه ، والذي أمره كبرا . وقال ابن مسعود: كني بالرجل إنما إذا قيل له الته الله قال عليك الفسلف. وقال صلى الله عليه وسلم « كا الله عليه وسلم « كا الله عليه وسلم » فامنعه بلا كبره قال فارفعها بعد ذلك أى اعتلت يده فإذا تكبره على الحلق عظيم ، لأنه سيدعوه إلى التكبر على أمر الله . وإعاضرب إبليس مثلا لهذا ، وما حكاه من أحواله إلا ليعتبر به ، فإنه قال (أنا خَيْرٌ منه و الله . وإعاضرب إبليس مثلا لهذا ، وما حكاه من أحواله إلا ليعتبر به ، فإنه قال (أنا خَيْرٌ منه و الله . و إعاضرب إبليس بالنه قال (أنا خَيْرٌ منه و أنه قال (أنا خَيْرٌ منه و الله الكبر على أدم ، والحسد له . فجره عتم من السجود الذي أمر ه الله تعالى به ، وكان مبدؤ والكبر على آدم ، والحسد له . فجره ذلك إلى التكبر على أمر الله تعالى، فكان ذلك سبب هلا كه أبد الآباد . فهذه آفة من آفات فلك برعى العباد عظيمة ، ولذلك شرح رسول الله صلى الله عليه وسلم الكبر بهاتين الآفتين ، إذ سأله الكبر هو انقال صلى الله عليه وسلم الله و أنه ألك من أبكن و في الأفة الناس » و في حديث آخر (" «من سفية المؤتى " وقول و فعص الناس ، أى از دراهم واستحقره و هم عباد الله عديث آخر (" «من سفية المؤتى " وقف الأولى . وسفه الحق هو رَدُه ، وهي الآفة الثانية .

فكل من رأى أنه خير من أخيه ، واحتقر أخاه وازدراه ، ونظر إليه بمين الاستصغار، أورد الحق وهو يعرفه ، فقد تكبر فيما بينه وبين الخلق، ومن أنف من أن يخضع لله تعالى ، ويتواضع لله بطاعته واتباع رسله ، فقد تكبر فيما بينه وبين الله تعالى ورسله



#### ما به التكبر

اعلمأنه لا يتكبر إلامتي استعظم نفسه، ولا يستعظمها إلا وهو يعتقد لهاصفة من صفات الجمال

<sup>(</sup>١) حديث قال الرجل كل بيمينك قال لاأستطيع فقال لااستطعت \_ الحديث : ممامن حديث سامة بن الأكوع

<sup>(</sup> ٢ ) حديث قول ثابت بر فيس بنشهاس انى امرؤقد حبب الى من الجمال ماترى \_ الحديث : وفيه السكير من بطر الحق وغمص الناس مسلم والترمذي وقد تقدم قبله بحديثين

<sup>(</sup>٣) حديث الكبر من سفه الحق وغمص الناس : تقدم معه

<sup>(</sup>۲٬۱) ص:۲۷

وجماع ذلك برجع إلى كالديني أو دنيوى . فالديني هو العلم والعمل . والدنيوى هو النسب، والجمال ، والةوة ، والمال ، وكثرة الأنصار . فهذه سبعة أسباب

الأول: العلم . وماأسرع الكبر إلى العاماء . ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (١) « آفَةٌ ﴿ الْمِلْمِ الْخُيلاَء » فلا يلبث العالم أن يتمزز بعزة العلم ، و يستشعر في نفسه جال العلم و كاله ، و يستعظم نفسه ، ويستحقر الناس ، وينظر إليهم نظره إلى البهائم ، ويستجهلهم ، ويتوقع أن يبدءوه بالسلام . فإن بدأ واحدامهم بالسلام ، أورد عليه ببشر ، أوقامله ، أوأجاب له دعوة ،رأى ذلك صنيمة عنده ،ويداعليه يلزمه شكرها واعتقد أنهأ كرمهم ، وفعل بهم مالايستحقون من مثله، وأنه ينبغي أن يرقوا له و يخدموه، شكر اله على صنيمه . بل الغالب أنهم يبرونه فلا يبرهم، و يزورونه فلايزوره، ويمودونه فلايموده، ويستخدم من خالطه منهم ويستسخر ه في حوائجه، فإِن قصر فيه استنكره ، كأنهم عبيده أو أجراؤه، وكأن تعليمه العلم صنيعة منه إليهم، ومعروف لديهم ، واستحقاق حق عليهم . هذا فيما يتماق بالدنيا . أما في أمر الآخرة ،فتكبره عليهم بأن يرى نفسه عند الله تعالى أعلى وأفضل منهم ، فيخاف عليهم أكثر ممايخاف على نفسه، ويرجو لنفسه أكثر مما يرجو لهم. وهـذا بأن يسمى جاهلا أولى من أن يسمى عالمـا: بل العلم الحقيق هو الذي يمرف الإنسان به نفسه وربه ، وخطر الخاتمة ، وحجة الله على العاماء وعظم خطر العلم فيه ، كما سيأتى في طريق معالجة الكبر بالعلم وهذا العلم يزيد خوفا ، وتواضعاً ، وتخشعاً ، ويقتضي أن يرى كل الناس خيراً منه ، لعظم حجة الله عليــه بالعلم ، وتقصيره في القيام بشكر نعمة العلم، ولهذا قال أبو الدرداء من ازداد عاما ازداد وجعا. وهو كما قال فإن قلت فما بال بعض الناس يزداد بالعلم كبرا وأمنا ، فاعلم أن لذلك سبين :

أحدها : أن يكون اشتغاله بما يسمى علما ، وليس علما حقيقيا. وإعااله الحقيق ما يعرف به العبد ربه و نفسه ، وخطر أمره فى لفاء الله والحجاب منه . وهذا يورث الحشية والتواضع دون الكبر ، والأمن . قال الله تعالى ( إ عَمَا يَخْشَى اللهَ مَنْ عِبَادِهِ الْعُمَامَاءُ () فأماو راءذلك

<sup>(</sup>١) حديث آفة العلم الحيلاء :قلت هكذا ذكره المسنف والعروف آفةالعلم النسيان وآفة الجمال الحيلاء هكذا رواه الفضاعي في مسند الشهاب من حديث على بسند ضعيف وروى عنه أبومنصور الديلمي في مسند الفردوس آفة الجمال الحيلاء وفيه الحسن بن عبد الحميد الحكوفي لايدري من هورحدث عن أبيه بحديث موضوع قاله صاحب الميزان

<sup>(</sup>۱) فاطر : ۲۸

كملم الطب، والحساب، واللغة، والشعر، والنحو، وفصل الخصومات، وطرق المجادلات فإذا تجر دالإنسان لهاحتي امتلامنها ، احتلامها كبراو نفاقا وهذه بأن تسمى صناعات أولى من أن تسمى عاومًا . بل العلم هو معرفة العبو دية ، و الربو بية ، و طريق العبادة و هذه تو رث التو اضع غالبا السبب الثاني: أن يخوض العبد في العلم وهو خبيث الدخلة، ردى النفس، سي الأخلاق. فإنه لم يشتنل أولا بتهذيب نفسه، وتركية قلبه بأنو اع المجاهدات، ولم يرض نفسه في عبادة ربه، فبق خبيث الجوهر . فإذا خاض في العلم أي علم كان ، صادف العلم من قلبه منز لا خبيثًا . فلم يطب تمره ولم يظهر في الخير أثره وقد ضرب وهب لهذا مثلافقال العلم كالغيث ينزل من السماء حاوا صافيا ، فتشربه الأشجار بعروقها، فتحوله على قدر طمومها فيزدادالمر مرارة، والحلوملاوة فكذلك العلم يحفظه الرجال، فتحوله على قدرهممها وأهوائها ، فيزيد المتكبر كبرا ، والمتواضع تواضعا. وهذا لأنمن كانت همته الكبروهو جاهل، فإذا حفظ العلم وجدما يتكبر به؟فاز دادكبرا. وإذا كان الرجل خائفا معجهله ، فازداد علما ،علم أن الحجة قدتاً كدت عليه ، فيزداد خوفا و إشفاقا ،وذلا و تو اضعا . فالملم من أعظم ما يتكبر به. ولذلك قال تمالى لنبيه عليه السلام (وَاخْفِضْ جَنَا حَكَ لَمِن اتَّبَعَكَ منَ الْمُؤْمِنِينَ (٢)) وقال عزوجل (وَلَوْ كُنْتَ فَظَّاغَلِيظَا الْقَلْبِ لِآ نَفْضُو امنْ حَوْ الِكَ (٣)) ووصف أُولِها وه فقال (أَذِلَّهُ عَلَى المُوْمِنِينَ أَعِز وَعَلَى الكَافِرِينَ (١٠) وكذلك قال صلى الله عليه وسلم فيمارواه المباس,رضي الله عنه (١) دَيْكُونُ قُوَمَ مُ يَقْرَءُونَ الْقُرْءَانَ لاَ يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُمْ ۚ يَقُولُونَ قَدْ قَرَأْنَا ٱلقُرْءَانَ فَمَن أَقْرَ أَمِنَّا وَمَن أَعْلَمُ مِنَّا » ثم التفت إلى أصحابه وقال «أوليْكَ مِنْكُم أَيْها الأُمَّة أُوليْك هُمْ وَقُودُ النَّارِ ، ولذلك قال عمر رضي الله عنه . لا نكو نو اجبا برة العاماء . فلا يني عامكم بجهلكم ولدلك استأذن عمم الدارى عمر رضى الله عنه في القصص، فأني أن يأذنله ، وقال له : إنه الذبح. واستُأذَنه رجل كان إمام قوم أنه إذا سلم من صلاته ذكرهم ، فقال . إنى أخاف أن تنتفخ حتى تبلغ الثريا . وصلى حذيفة بقوم ، فلما سلم من صلاته قال. لتلتمسبن إماما غيرى ، أو لتصلن وحدانا ، فإنى رأيت في نفسي أنه ليس في القوم أفضل مني . فإذا كان مثل حــ ذيفة لا يسلم

<sup>﴿</sup> ١ ) حديث العباس يكون قوم يقر ، و ن القرء ان لا يجاوز حناجرهم بقولون قدقر أنا الفرء ان فمن أقر أمنا ـ الحديث: ابن المبارك فى الزهد و الرقائق

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٢١٥ (١) آل عمران : ١٥٩ (٢)

فكيف يسلم الضعفاء من متأخرى هذه الأمة . فاأعز على بسيط الأرض عالما يستحقأن يقال له عالم، ثم إنه لا يحركه عز العلم وخيلاؤه فإن وجد ذلك فهو صدّ بق زمانه ، فلا ينبغي أن يفار ق بل يكون النظر إليه عبادة، فضلاعن الاستفادة من أنفاسه وأجواله لوعر فناذلك ولوفي أقعى الصين لسمينا إليه ، رجاء أن تشملنا بركته ، وتسرى إليناسيرته وسجيته وهيمات، فأني يسمح آخر الزمان عثلهم ،فهم أرباب الإقبال وأصحاب الدول،قدا نقر ضو افى القرن الأول ومن يليهم. بل يمز في زمانناعالم بختلج في نفسمه الأسف والحزن على فوات هذه الخصلة ، فذلك أيضا إماممدوم وإماعزيز ولولا بشارة رسول الله صلى الله عليه وسلم بقوله (١٠ دَسَيَأٌ بَي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ مَنْ تَمَسَّكَ فِيهِ بِعُشْرِ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ تَجَاء لكانجدير ابناأن نقتحم والمياذبالله تعالى ورطة اليأس والقنوط، مع ما يحن عليه من سوء أعمالنا. ومن لنا أيضا بالتمسك بعشر ما كانو اعليه؟ وليتنا عسكنا بمشر عشره، فنسأل الله تعالى أن يعاملنا عاهو أهله و يستر علينا قبائح أعمالنا كا يقتضيه كرمه وفضله الثاني: العمل والعبادة . وليس يخلو عن رذيلة العز موالكبر ، واستمالة قاوب الناس الزهاد والعبّاد. ويتر تنح الكبر منهم في الدين والدنيا .أما في الدنيا ،فهو أنهم يرون غيرهم بزيارتهم أولى منهم بزيارةغيرهم ويتوقمون قيامالناس بقضاء حوائجهم ، وتوقيرهم ، والتوسع لهم في المجالس، وذكر هم بالورع والتقوى، وتقديم على سائر الناس في الحظوظ ، إلى جيم ماذكر ناه في حق العلماء . وكأنهم يرون عبادتهم منة على الخالق . وأمانى الدين، فهوأنُ برى الناس هالكين، و يرى نفسه ناجيا وهو الهالك تحقيقامهارأى ذلك قال صلى الله عليه وسلم (١٠) ﴿ إِذَا سَبِعْتُمُ الرَّجُلَ يَقُولُ هَكَاكَ النَّاسُ فَهُو أَهْلَكُهُمْ ، وإنماقال ذلك لأنهذا القول منه يدل على أنه مزدر بخلتي الله ،مغتربالله ،آمن من مكره ، غير خانف من سطوته . وكيف لا بخاف ويكفيه شرا احتقاره لغيره . قال صلى الله عليه وسلم (٣) • كَفَى بِالْمَرْءِ شَرًّا أَنْ يَحْقُرِ أَخَاهُ الكسليم، وكم من الفرق بينه و بين من يحبه لله ، و يعظمه لعبادته و يستعظمه ، ويرجو له مالا يرجوه لنفسه فالخلق يدركون النجاة بتعظيمهم إيادلله وفهم يقربون إلى الله تعالى بالدنومنه ع وهو يتمقت إلى الله بالتنزه والتباعد منهم ، كما نه مترفع عن بجالستهم فاأجدرهم إذا أحبوه

<sup>﴿</sup> ١ ) حدبث سيأتي على الماس زمان من تمسك بشر ماأنتم عليه نجاء أحمد من رواية رجل عن أبي در

<sup>(</sup> ٧ ) حديث اداسمتم الرجل يقول هلك الناس فهو أهلسكهم: مسلم من حديث أبي هريرة ( ٧ ) حديث كن بالمرء شرا أن محفر أخاه المسلم المسلم من حديث أبي هريرة بالفط احراؤ من الشر

المالاحه وأن ينقلهم الله إلى درجته في العمل، وما أجدره إذا ازدارهم بمينه وأن ينقله الله إلى حد الإهال ، كاروي أنرجلافي بني اسرائيل كان يقال له خليم بني اسرائيل، لكثرة فساده مر برجل بَهُ عَمِ مِقَالَ له عابد بني اسرائيل . و كان على رأس العابد غمامة تظله فامامر الخليع به ، فقال الخليع في تفسه أناخليع بني اسر اثيل، وهذا عابد بني اسر اثيل. فلو جلست إليه لعل الله يرجمني. فجلس إليه. فقال العابد. أنا عابد بني اسرائيل ،وهذا خليع بني اسرائيل ، فكيف بجلس إلى ! فأنف منه، وقال له قم عنى فأوحى الله إلى نبي ذلك الزمان ،سرهما فليستأنفا الممل ، فقدغفرت للخليم ، والحبطت عمل العابد موفى رواية أخرى، فتحولت الغامة إلى رأس الخليع . وهذا يعرفك أن الله المالي إنماير يدمن العبيد قلوبهم، فالجاهل العاصى إذا تواضع هيبة لله ، وذل خو فامنه، فقداً طاع الله يقلبه ، فهو أطوع لله من المالم المتكبر ، والعابد المعجب . وكذلك روى أن رجلا في إي السرائيل، أنى عابدامن بني اسرائيل، (١٠) فو طيء على رقبته وهو ساجد. فقال ارفع فو الله لا يغفر الله لك فأوسى الله إليه أيم المتألى على ، بل أنت لا يغفر الله لك. وكذلك قال الحسن. وحتى أن صاحب الصوف أشد كبرا من صاحب المطرز الخز أى أن صاحب الخزيدل لصاحب الصوف ، وبرى الفصلة ، وصاحب الصوف يرى الفضل لنفسه وهذه الآفة أيضافهما ينفك عنها كثير من المهادو موانه لواستخف به مستخف أو آذاه مؤذ ،استبعد أن يغفر الله له ، ولا يشك في أنه صار تعقوتا عندالله ولوآذي مسلما آخر لم يستنكر ذلك الاستنكار . وذلك لعظم قدر نفسه عنده وموجيل، وجم بين الكبر ، والعجب، والاغترار بالله . وقدينتهي الحق والفياوة ببعضهم إلى أن يتحدى و يقول و سترون ما يجرى عليه . وإذاأصيب بنكبة زعمأن ذلك من كراماته وآن الشمالواد به إلاشفاء غليله، والانتقام له منه . مم أنه يرى طبقات من الكفار يسبون الله وروسوله أوعرف جاعة آذوا الأنبياء صاوات الله عليهم ، فهم من قتلهم ، ومهم من ضربهم تُم إِنْ اللهُ أُمهِلُ أَكْثَرُهُم ولم يماقبهم في الدنياء بلربما أسلم بعضهم فلم يصبه مكروه في الدنيا ولا في الآخرة . ثم الجاهل المغرور يظن أنه أكرم على الله من أنبيائه ، وأنهقد انتقرله عـــا لاينتقم لأنبيائه به ولعله في مقت الله بإعجابه وكبره وهو غافل عن هلاك نفسه فهذه عقيدة المغترين

<sup>(</sup> ۱ ) حديث الرجل من بني اسر اليل الذي وطيء على رقبة عابد من بني اسر اليل وهو ساجد فقال ارفع فو الله الاينفر الله لك أبد الحديث : أبوداود والحاكم من حديث أبي هر يرة في فيمة العابد الذي قال العاسى والله لا ينفر الله لك أبدا وهو بغير هذه السياقة وإسناده حسن

وأما الأكياس من العباد 'فيقولون ماكان يقوله عطاء السلمي حين كانتهب ريح أو تقع صاعقة :ما يصيب الناسما يصيبهم إلا بسبي ،ولومات عطاء لتخلصوا. وما قاله الآخر بعد انصرافه من عرفات : كنت أرجو الرحمة لجميمهم لولا كو ني فيهم . فانظر إلى الفرق بين الرجلين، هذايتق الله ظاهرا وباطنا ،وهو وجل على نفسه، مزدر لعمله وسعيه، وذاك ربمايضمن من الرياء ،والكبر ، والحسد ، والغل ، ماهو ضحكة للشيطانبه ، ثم إنه عتن على الله بعمله ومن اعتقد جزماً نه فوق أحد من عبادالله ،فقد أحبط بجهله جميع عمله فإن الجهل أفحش المعاصى وأعظم شيء يبعدالعبد عنالله ،وحكمه لنفسه بأنه خير من غيره جهل محض ،وأمن من مكرالله ولايأمن مكرالله إلاالةومالخاسرون. ولذلك روىأنرجلاذكر بخيرللني صلى الله عليه وسلم (١٠) قَاْقِبِل ذَات يوم ، فقالوا بارسول الله هذا الذي ذكر ناه لك . فقال « إِنِّي أَرَى فِي وَجُهُهِ سَفْمَةً مِنْ الشَّيْطَانِ ، فسلم ووقف على النبي صلى الله عليه وسلم ، فقال له النبي صلى الله عليه وسلم «أَسْأَكُكَ بِاللهِ حَدَّثَنَّكَ نَفْسُكَ أَنْ لَيْسَ فِي الْقَوْمِ أَفْضَلُ مِنْكَ؟ ، قال اللهم نعم. فرأى رسول الله صلى الله عليه وسلم بنو رالنبو "قمااستكن في قلبه سفمة في وجهه وهذه آفة لأينفك عنها أحد من العباد إلامن عصمه الله . لكن العاماء والعبادق آفة الكبر على ثلاث درجات الدرجة الأولى: أن يكون الكبر مستقرا في قلبه ، يرى نفسه خيرا من غيره ، إلاأنه يجتهد ويتواضع، ويفعل فعلمن يرىغيرهخيرامن نفسه .وهذا قدرسخ في قلبه شجرة الكبر ولكنه قطع أغصانها بالكلية

الثانية: أن يظهر ذلك على أفعاله ، بالترفع في المجالس ، والتقدم على الأفران ، وإظهار الإنكار على من يقصر في حقه . وأدبى ذلك في العالم أن يصعر خده للناس كأنه معرض عنهم وفي العابد أن يعبس وجهه ؛ ويقطب جبينه ، كا نه متنزه عن الناس ، مستذر لهم ، أو غضبان عليهم . وليس يعلم المسكين أن الورع ليس في الجبهة حتى تقطب ، ولافي الوجه حتى يعبس ، ولافي الحجم عن يوبس ، ولافي الحجم عن يا المالورع في القاوب . ولافي الخدحتى يصعر ، ولا في الرقبة حتى تطأطأ ، ولا في الذيل حتى يضم ، إنما الورع في القاوب . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) « التَّقُوكي هَهُنَا » وأشار إلى صدره . ففد كان رسول الله قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢٠) « التَّقُوكي هَهُنَا » وأشار إلى صدره . ففد كان رسول الله

<sup>( 1 )</sup> حديث ان رجلا ذكر بخير للنبي صلى الله عليه وسلم، فأقبل ذات يوم فقالو ايار سورل الله هذا الذي ذكر أناه لك فقال الى أرى في وجهه سفعة من الشيطان ــ الحديث: أحمدو البزار و الناروقط في من حديث أنهم عديث أنهم و تعديث التقوى ههنا وأشار إلى صدره : مسلم من حديث أبي هريرية وقد تقدم

صلى الله عليه وسلم (") أكرم الخلق وأتقام، وكان أوسمهم خلقا وأكثر م بشراو تبسما وانبساطا ولذلك قال الحارث بن جزء الزيدى صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم : يعجبنى من القراء كل طلبق مضعاك . فأما الذى تلقاه ببشر و يلقاك بعبوس، يمن عليك بعلمه ، فلا أكثر الله في المسلمين مثله ، ولو كان الله سبحانه و تعالى برضى ذلك لما قال لنبيه صلى الله عليه وسلم (واخفض جناحك لمن اتبعك من المرا منين (")

وهؤلاء الذين يظهر أثر الكبر على شمائلهم ، فأحوالهم أخف حالا بمن هو فى الرتبة الثالثة ، وهو الذى يظهر الكبر على لسانه ،حتى يدعوه إلى الدعوى ، والمفاخرة، والمباهاة وتزكية النفس ، وحكايات الأحوال والمقامات ، والتشمر لغلبة الغير فى العلم والعمل

أما العابد فإنه يقول في معرض التفاخر لنبره من العباد: من هو؟ وما عمله ؟ ومن أين زهده ؟ فيطول اللسان فيهم بالتنقص ، ثم يشى على نفسه ويقول ، إنى لم أفطر منذكذا وكذا ولا أنام الليل ، وأختم القرءان في كل يوم ، وفلان ينام سحرا ، ولا يكثر القراءة وما يحرى عراه . وقد يزكى نفسه ضمنا فيقول . قصدى فلان بسوء فهلك ولده ، وأخذما له، أوسرض أوما يجرى بحراه ، يدعى الكرامة لنفسه . وأما مباهاته ، فهو أنه لووقع مع قوم يصاون بالليل ، قام وصلى أكثر مماكان يصلى . وإن كانوا يصبرون على الجوع ، فيسكلف نفسه السبر ليغلبهم ، ويظهر لهم فوته وعجزه ، وكذلك يشتدفى العبادة خوفا من أن يقال غيره أعبد منه ، أوأتوى منه في دين الله . وأما العالم فإنه يتفاخر ويقول ، أنا متفان في العاوم ، ومطلم على الحقائق ، ورأيت من الشيوخ فلانا وفلانا . ومن أنت ؟ وما فضلك ومن لقيت ؟ وما الذي سمت من الحديث ؟ كل ذلك ليصغره و يعظم نفسه . وأمامباها ته فهو أنه يجتهد في المناظرة أن يغاب ولا يغاب ويسهر طول الليل والنهار في تحصيل قوم يتجبل بها في المنافرة ، والجدل و تحسين العبارة . وتسحيم الألفاظ وحفظ علوم يتجبل بها في المنافرة ، والجدل و تحسين العبارة . وتسحيم الألفاظ وحفظ العافر والمنافرة من يقوم يوم على من أخطأ فيها . فيظهر فضله و نقصان أنرانه ، ويفرح مهما أخطأ وباحد منهم المنافرة والمد منهم المنافرة والمد منهم المنطأ والم ونقصان أنرانه ، ويفرح مهما أخطأ واحد منهم المنطأ واحد منهم المنطأ واحد منهم المنطأ واحد منهم المنافرة و المنافرة و المنافرة و المحد منهم المنطأ والمد منهم المنطأ والمد منهم المنطأ والمد و المنافرة و الم

<sup>(</sup>١) حديث كان أكرم الحلق وأتناهم \_ الحديث : نقدم في كتاب أخلاق النبوة

المال و المالي

البرد عليه ، و يسو ، إذا أصاب وأحسن خيفة من أت يرى أنه أعظم منه فهذا كله أخلاق الكبر وآناره التي يشرها التعزز بالعلم والعمل . وأين من يخاو هن جيخ ذلك أو عن بعضه ؟ فليت شمرى من للذى عرف هذه الأخلاق من نفسه ، ومعم نول رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) و لا يَدْ خُلُ الجُنّة مَنْ في قَلْبه مِثْقال حَبّة مِنْ خَرْدُك مِن كُبر ، كميف يستعظم نفسه ، ويتكبر على غيره ، ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول إنه من أهل النار . وإنحا العظيم من خلاعن هذا . ومن خلاعنه لم يكن فيه تعظم وتكبر . والعالم هو الذى فهم أن الله تعالى قال له إن لك عندنا قدرا مالم تر لنفسك قدرا فإن رأيت لها قدرا فلافدر لك عندنا . ومن لم يدلم هذا من الدين فاسم العالم عليه كذب ، ومن علمه لزمه أن لا يتكبر ولا مرى لنفسه قدرا . فهذا هو التكبر بالعلم والعمل

الثالث التكبربالحسب والنسب . فالذى له نسب شريف يستحقر من ليس له ذلك النسب ، وإنكان أرفع منه عملاوعهما وقد يتكبر بمضهم فيرى أن الناس له أموال وعيد، ويأنف من خالطتهم و نجالسهم ، وغرته على اللسان التفاخر به ، فيقول لنيره يانبطى ، وياهندى ، وباأرمنى ، من أنت ؟ ومن أبوك فأنا فلان بن فلان ، وأين لمثلك أن يكامى أوينظر إلى ادمع مثلى تتكلم ! وما يجرى عراه وذلك عرق دفين في النفس ولا ينفث عنه نسيب، وإن كانصالحا وعاقلا ، إلاأنه قد لا يترشح منه ذلك عند اعتدال الأحوال . فإن غلبه غضب أطفأ ذلك تو فقلت به بابن السوداء . فقال النبي صلى الله عليه وسلم د ياأ با ذر طف الصاغ طف الساغ فقل النبي لا بن السوداء . فقال النبي صلى الله عليه وسلم د ياأ با ذر رحمه الله : فاضطحعت وقلت الرجل فقلت له باابن السوداء . فقال النبي صلى الله عليه وسلم د ياأ با ذر محمالله : فاضطحعت وقلت الرجل قب فطأ على خدى ، فانظر كيف نبه رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه رأى لنفسه فضلا بكونه ابن بيضاء ، وأن ذلك خطأ وجهل . وانظر كيف تاب وقلع من نفسه شجرة السكر برقحه من تكبر عليه ، إذعرف أن العز لا يقمعه إلا الذل . ومن ذلك ما دوى أن وسائل و فان العز لا يقمعه إلا الذل . ومن ذلك ما دوى أن وسائل و فان العز لا يقمعه إلا الذل . ومن ذلك ما دوى أن وسائل الله وسلم أنه والم المائل عليه ، إذعرف أن العز لا يقمعه إلا الذل . ومن ذلك ما دوى أن وسائل الله وسلم أنه و من ذلك ما دوى أن وسائل النبي الله وسلم أنه والمنائل مانوى أن وسائل المن المنائل المن المناؤك المنائل مليه ، إذ عرف أن العز لا يقمعه إلا الذل . ومن ذلك ما دوى أن وسائل المنائل ا

<sup>(</sup>١) حديث لايدخل الجنة من في قلبه مثقال حبة من خردل من كير ٥ تقدم

<sup>(</sup>٣) حَديث أبى در قاولت رجلًا عند النبي صلى الله عليه وسلم فقلت عليه وسلم قالب السوداء سرالحديث و البيمالياراك في البر والصاة مع اختلاف ولأحمد من حديثه إن النبي صلى الله عليه وسلم قال الفطر فالمكالمات يغير من أحمر والالسورد الأأن تفضله يتقوى

عند النبي صلى الله عليه وسلم ، ''فقال أحدها للآخر: أنافلان بن فلان ، فمن أنت لاأم لك؟ فقال النبي صلى الله عليه وسلم و افْتَخَر رَجُلانِ عِنْدَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلاَمُ فَقَالَ أَحَدُهُما أَنَا فَلاَنُ بَنُ فَلاَن حَتَّى عَدَّ تِسْمَةً فَأُوْحَى اللهُ تَمَالَى إِلَى مُوسَى عَلَيْهِ السَّلاَمُ قُلْ لِلَّذِى افْتَخَر فَلاَن بُنُ فَلاَن حَتَّى عَدَّ تِسْمَةً فَأُوْحَى اللهُ تَمَالَى إِلَى مُوسَى عَلَيْهِ السَّلاَمُ قُلْ لِلَّذِى افْتَخَر بَل النَّهِ مِن أَهْلِ النَّارِ وَأَنْت عَاشِرُهُمْ » وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم '' « ليَدَعَنَّ بَلِ النَّمَةُ مِن أَهْلِ النَّارِ وَأَنْت عَاشِرُهُمْ » وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم '' « ليَدَعَنَّ قَوْمُ الْفَخْرَ بِا آبَائِهِمْ وَقَدْ صَارُوا فَحْمًا فِي جَهَمَّ أَوْ لَيكُونَنَ أَهُونَ عَلَى اللهِ مِنَ الجِعْلانِ النَّي تَدْرُفُ بِآ نَافِهَا القَذَرَ »

الرابع: التفاخر بالجمال، وذلك أكثر ما يجرى بين النساء؛ ويدعو ذلك إلى التنقص، والثلب، والغيبة، وذكر عيوب الناس. ومن ذلك ماروى عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت دخلت امر أة على النبي صلى الله عليه وسلم، (") فقلت بيدى هكذا، أى إنها قصيرة. فقال النبي صلى الله عليه وسلم، قد اغتبيها » وهذا منشؤه خفاء الكبر، لأنها لوكانت أيضا قصيرة لما ذكرتها بالقصر، فكأنها أعجبت بقامتها، واستقصرت المرأة في جنب نفسها، فقالت ماقالت

الخامس: الكبر بالمال. و ذلك بجرى بين الملوك في خزائنهم ، و بين التجار في بضائعهم ، و بين الدها قين في أراضيهم ، و بين المحملين في البلسهم ، و خيو لهم ، و مراكبهم . فيستحقر الغنى الفقير ويتكبر عليه ويقول له: أنت مكد ومسكين ، وأنا لو أردت لا اشتريت مثلك ، واستخدمت من هو فو قك . ومن أنت ؟ ومامعك ؟ وأساس بيتي يساوى أكثر من جميع مالك وأنا أنفق في اليوم ما لا تأكله في سنة . وكل ذلك لاستمظامه للفتي واستحقاره للفقر وكل ذلك جهل منه بفضيلة الفقر وآفة الغني . وإليه الإشارة بقوله تعالى ( فقال لصاحبه وهُو قكار دُلك جهل منه بفضيلة الفقر وآفة الغني . وإليه الإشارة بقوله تعالى ( فقال لصاحبه وهُو قكار دُلك جهل منه بفضيلة الفقر وآفة الغني . وإليه الإشارة بقوله تعالى ( فقال لصاحبه وهُو آفة الغني . وإليه الإشارة بقوله تعالى ( فقال ليشارة مناكم ما لا وقلداً عند مناكم الوقلة المناكم الوقلة الفقر و آفة الغني . وإليه الإشارة بقوله تعالى ( فقال لي منك ما لا وقلداً عند المناكم الكور الفقر و آفة الغني . وإليه الإشارة بقوله تعالى ( فقال منك ما لا وقلداً عند المناكم المناكم المناكم المناكم المناكم المناكم المناكم المناكم الكور المناكم المناكم

<sup>(</sup>۱) حدیث انرجلین تفاخرا عند النبی صلی الله علیه وسلم فقال أحدهما للاّخر أنافلان بن فلان فمن أنت لاأب لك ـ الحدیث : عبدالله بن أحمد فی زوائد المسند من حدیث أبی بن كهب باسناد صحیح و رواه أحمد موقوفا علی معاذ بقصة موسی فقط

٢ ٢ حديث لبدعن قومالفخر بآبائهم وقدصار والحما فيجهنم أوليكونن أهون على الله من الجعلان الحديث: أبوداود والترمذي وحسنه وأبن حبان من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٣) حديث عائشة دخلت امنأة على النبي صلى الله عليه وسلم فقلت بيدى هكذا أى انهاقصيرة \_ الحديث : تقدم في آفات اللسان \_

<sup>(</sup>۱) السكيف: ١٤٤

فَسَى رَبِّى أَنْ يُوْ يَنِنِي خَيْراً مِنْ جَنَتَكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ السَّماَ و فَتُصْبِحَ صَيدًازَ لَقَا\* أَوْ يُصْبِحَ مَاؤُهَا غُوراً فَلَنْ تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَبًا(') وكانذلك منه تكبرا بالمال والولد. ثم بين الله عاقبة أمره بقوله ( يَالَيْتِنِي لَمْ أَشْرِكُ مِرَ فَي أَحَدًا ('') . ومن ذلك تكبر قارون ، إذقال تعالى إخبارا عن تكبره ( فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ وَمِن ذلك تكبر قارون ، إذقال تعالى إخبارا عن تكبره ( فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي زِينَتِهِ قَالَ النَّذِينَ يُرِيدُونَ الخَياةَ الدُّنيَا يَالَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُو تِي قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظَيَّ عَظِيمٍ ('') السادس : الكبر بالقوة وشدة البطش ، والتكبر به على أهل الضعف السابع : التكبر بالا تباع ، والآنصار ، والتلامذة ، والفلمان، وبالمشيرة، والأقارب، والبنين ويجرى ذلك بين الملوك في المكاثرة بالجنود ، و بين العلماء في المكاثرة بالمستفيدين وبالجملة فكل ما هو نعمة ، وأمكن أن يعتقد كالا ، وإن لم يكن في نفسه كالا، أمكن أن يتكبر به . حتى أن المخنث ليتكبر على أقرائه بزيادة معرفته وقدرته في صنعة المختين، أن يتكبر به . حتى أن المخنث ليتكبر على أقرائه بزيادة معرفته وقدرته في صنعة المختين، وأن يمتور به يون ذلك كالا فيفتخر به ، وإن لم يكن فعله إلا نكالا . وكذلك الفاسق قد يفتخر

بكثرة الشرب، وكثرة الفجو ربالنسو ان والغامان، و يتكبر به، لظنه أن ذلك كال، و إن كان مخطئا فيه فهذه مجامع ما يتكبر به العباد بعضهم على بعض ، فيتكبر من يدلى بشيء منه على من لا يدلى به ، أو على من يدلى عا هو دو نه في اعتقاده ، وربما كان مثله أو فوقه عند الله تعالى كالعالم الذي يتكبر بعامه على من هو أعلم منه ، لظنه أنه هو الأعلم ، ولحسن اعتقاده في نفسه نسأل الله العون بلطفه ورحمته ، إنه على كل شيء قدير

## بيان

البواعث على التكبر وأسبابه المهيجة له

اعلم أن الكبر خلق باطن وأمّا ما يظهر من الأخلاق والأفعال فهي ثمرة و نتيجة وينبغي أن تسمى تكبرا و يخص اسم الكبر بالمعنى الباطن الذي هو استمطام النفس ، وروَّية قدرها فوق قدر الفير ، وهذا الباطن له موجب واحد، وهو العجب الذي يتعلق بالمتكبر كماسياً في معناه فوق قدر الفير ، وهذا الباطن له موجب واحد، وهو العجب الذي يتعلق بالمتكبر كماسياً في معناه فوق قدر الفير ، وهذا الباطن له موجب واحد، وهو العجب الذي يتعلق بالمتكبر كماسياً في معناه فوق قدر الفير ، وهذا الباطن له موجب واحد، وهو العجب الذي يتعلق بالمتكبر كماسياً في معناه

فإنه إذا أعجب بنفسه ، وبعلمه ، وبعمله ، أو بشيء منأسبابه ، استعظم نفسه وتكبر . وأما الكبر الظاهر ، فأسبابه ثلاثة . سبب في المتكبر ، وسبب في المتكبر عليه، وسبب فما يتملق بنيرهما . أما السبب الذي في المسكبر ، فهو العجب . والذي يتعلق بالمتكبر عليه ، هو الحقدوالحسد . والذي يتملق بغيرها ، هو الرياء . فقصير الأسباب مهذا الاعتبار أربمة : المجيِّ أوالحقد، والحسد، والرباء أماالمجب، فقد ذكرنا أنه يورث الكر الباطن، والكبر الباطن يشمر التكر الظاهر. في الأعال ، والأقوال والأحوال . . وأما الحقد، فإنه يحمل على التكبر من غير عجب ، كالذي يتكبر على من برى أنه مثله أو فوقه ، ولكن قد غضب عليه بسبب سبق منه، فأور ثه الغضب حقدا ، ورسخ في قلبه بغضه. فهو لذلك لا تطاوعه نفسه أن يتواضعله ،و إن كان عنده مستحقا للتواضع. فكم من رذل لا تطاوعه نفسه على التواضع لواحد من الأكابر لحقده عليه ،أو بغضه له. و يحمله ذلك على ردًّ الحق إذا جاء من جهته ،و على الأنفة من قبول نصحه. وعلى أن بجتهد فى التقدم عليه و إن علم أنه لا يستحق ذلك ، وعلى أن لا يستحله وإنْ ظلمه.فلا يعتذر إليه وإنجني عليه ولايسأله عماهو جاهل به . وأما الحسد فإنه أيضا يوجب البغض المحسود ، وإن لم يكن منجهته إيذاء وسبب يقتضي الغضب والحقد . ويدءو الحسد أيضا إلى جحد الحق ، حتى يمنع من قبول النصيحة و تعلم العلم . فكم من جاهل يشتاق إلى العلم ،وقد ق في رذيلة الجهل لاستنكافه أن يستفيدمن واحدمن أهل بلده أو أقار به، حسدا وبغيآعليه ، فهو يعرضعنه ،ويتكبرعليه ،معمعرفته بأنه يستحق التواضع بفضل علمه.ولكن الحسد يبعثه على أن يمامله بأخلاق المتكبرين ،و إن كان في باطنه ليسيري نفسه فوقه

وأما الرياء فه و أيضا بدعو إلى أخلاق المتكبرين، حتى أن الرجل ليناظر من يعلم أنه أفضل منه ، وليس بينه و بينه معرفة ، ولا محاسدة ، ولا حقد ، ولكن عتنع من قبول الحق منه ، ولا يتواضع له في الاستفادة ، خيفة من أن يقول الناس إنه أفضل منه . فيكون باعثه على التكبر عليه الرياء المجرد ولو خلامعه بنفسه لكان لا يتكبر عليه وأما الذي يتكبر بالعجب ، أو الحسد ، أو الحقد ، فإنه يتكبر أيضا عند الحلوة به مهما لم بكن معهما أنالث وكذلك قد ينتمى إلى نسب أو الحقد ، فإنه يتكبر أيضا عند الحلوة به مهما لم بكن معهما أنالث وكذلك قد ينتمى إلى نسب شريف كاذبا ، وهو يعلم أنه كاذب . ثم يتكبر به على من ليس ينتسب إلى ذلك النسب، و يترفع علم أنه كاذب . ثم يتكبر به على من ليس ينتسب إلى ذلك النسب، و يترفع عليه في المجالس، و يتقدم عليه في الطريق ، ولا يرضى عساواته في المجالس، و يتقدم عليه في الطريق ، ولا يرضى عساواته في المجالس، و يتقدم عليه في الطريق ، ولا يرضى عساواته في المجالس، و يتقدم عليه في الطريق ، ولا يرضى عساواته في المجالس، و يتقدم عليه في الطريق ، ولا يرضى عساواته في المجالس، و يتقدم عليه في الطريق ، ولا يرضى عساواته في المجالس، و يتقدم عليه في المجالس، و يتقدم عليه في المجالس، و يتقدم عليه في العرب عنه عليه في المجالس، و يتقدم عليه في المجالس و يتقدم عليه و يتقدم عليه و يتقدم عليه و يتقدم عليه في المجالس و يتقدم عليه و يتقدم عليه و يتقدم عليه و يتقدم عليه و يتقدم و يتقدم و يتقدم عليه و يتقدم و يتقدم و يتقدم عليه و يتقدم و

باطناباً نه لا يستحق ذلك ، ولا كبر ف باطنه ، لمرفته با نه كاذب ف د ، وى النسب ولكن يحمله الرياء على أفعال المتكبر بن . وكأن اسم المتكبر إعا يطلق في الأكثر على من يفعل هذه الأفعال عن كبر في الباطن ، صادر عن العجب ، والنظر إلى الغير بعين الاحتقار . وهو إن سمى متكبرا فلا جل النشبه بأفعال الكبر ، نسأل الله حسن التوفيق . والله تعالى أعلم

### بسيان

أخلاق المتواضعين ، ومجامع ما يظهر فيه أثر التواضع والتكبر

اعلم أن التكبر يظهر في شمائل الرجل ، كسعر في وجهه ، و نظره شزرا ، وإطراقه رأسه وجلوسه متربعا أو متكنا . و في أفواله ، حتى في صوته و نفعته ، وصيعته في الإيراد . ويظهر في مشيته و تبختره ، وقيامه وجلوسه ، وحركاته وسكناته . وفي تعاطيه لأفعاله ، وفي سائر تقلباته في أحواله ، وأقواله ، وأعماله . فن المتكبرين من يجمع ذلك كله ، ومنهم من يتكبر في بعض ويتواضع في بعض . فنها التكبر بأن يحب قيام الناس له أو بين يديه . وقد قال على كرم الله وجهه : من أراد أن ينظر إلى رجل من أهل النار ، فلينظر إلى رجل قاعدو بين يديه قوم قيام . وقال أنس ("كم يكن شخص أحب إليهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكانو اإذا رأوم لم يقوم واله ، لما يعلم في صورة لذلك . ومنها أن لا يعشى إلا ومعه غيره بيشى خلفه . قال أبو الدرداء يقوم واله ، لما يعمل في صورة ظاهرة . ومشى قوم خلف الحسن البصرى فنعهم وقال ما يبق هذا من عبيده ، إذ فلب العبد وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم "في بعض الأوقات يمشى مع بعض الأصحاب فياً مرهم بالتقدم ، و يمشى في غمارهم ، إما لتعليم غيره ، أو لينفى عن نفسه وساوس الشيطان بالكبر فيأمرهم بالتقدم ، و يمشى في غمارهم ، إما لتعليم غيره ، أو لينفى عن نفسه وساوس الشيطان بالكبر فيأمرهم بالتقدم ، و يمشى في غمارهم ، إما لتعليم غيره ، أو لينفى عن نفسه وساوس الشيطان بالكبر فيأمرهم بالتقدم ، و يمشى في غمارهم ، إما لتعليم غيره ، أو لينفى عن نفسه وساوس الشيطان بالكبر

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أنس لميكن شخص أحب اليهم من رسول الله صلى الله عليه وسلم وكانوا اذار أوه لميقوموا له الحديث : تقدم في آ داب الصحبة وفي أخلاق النبوة

<sup>(</sup> ٤ ) حديث كان في بعض الأوقات يمشى مع الأصحاب فيأمرهم بالتقدم: أبو منصور الدياسي في مصند الفردوس من حديث أبي امامة بسند ضعيف جداانه خرج بمشى إلى البقيع فن نعه أصحابه فوقفه فأمرهم أن يتقدموا ومشى خلفهم فسئل عن ذلك فقال الى سمعت خفق نعاليكم فأشفقت أن يقع في نفسى شي من السكم وهم منكم فته جماعة ضعفاه

والعجب ٤ كا خرج الثوب الجديد في الصلاة ، وأبدله بالخليم ، لأحد هذين المعنيين . ومنها أن لا يُزُوَّرُ غيره ، وإن كان محصل من زيارته خير لنيره في الدين . وهو صد التو اصع . روى أن منفيان الثورى قدم الرملة . فبعث إليه إبراهيم بن أدهم أن تمال فدائنا . فجاء سفيان . فقيل له. ياأبا اسعق ، تبعث إليه بمثل هذا إفقال أردت أن أنظر كيف تواضعه . ومنها أن يستنكف من جلوس غيره بالقرب منه ، إلاأن يحاس بين بديه .والتواضع خلافه قال ان وهب :جلست إلى عبدالدزيز بنأ بي رو اد ، فس فذي فخذه ، فنحيت نفسي عنه ، فأخذ ثيا في فحر بي إلى نفسه وَقَالَ لَى : لم تفعلون بي ما تفعلون بالجبابرة او إنى لاأعرف رجلا منكم شرا مني. وقال أنس (٢) كانت الوليدة من ولا تدالمدينة تأخذبيد رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلا ينزع يدهمنها حتى تذهب به حيث شاءت . ومنها أن يتوقىمن مجالسة المرضى والمعلولين ، و يتحاشى عنهم و هو من الكبر (٢) دخل رجل وعليه جدرى قد تقشر على رسول الله صلى الله عليه وسلم، وعنده عَاسٌ مَن أصحابه يأ كلون ، فاجلس إلى أحد إلاقام من جنبه ، فأجلسه النبي صلى الله عليه وسلم إلى جنبة. وكان عبدالله بن عمر رضى الله عنهما لا يحبس عن طعامه مجذوما ، ولا أبرص. ولامبتلى إلاأقمده على مائدته . ومنها أن لا يتماطى بيده شغلافي بيته . والتو اضع خلافه . روى أن عمر بن عبد العزيز أتاه ليلة ضيف ، وكان يكتب، فكاد السراج يطفأ ، فقال الضيف أقوم إلى المسباح فأصلحه ؟ فقال ليس من كرم الرجل أن يستخدم ضيفه • قال أفأ نبه الغلام ؟ فقال هي أول نومة نامها . فقام وأخذ البطة ، وملا المصباح زيتا . فقال الضيف قمت أنت بنفسك ياأمير المؤمنين! فقال ذهبت وأناعمر، ورجعت وأناعمر ،مانقص مني شيء . وخير الناسمن كان عُنْد الله متواضعا . ومنهاأن لا يأخذمناعه (1) و محمله إلى بيته وهو خلاف عادة المتواضعين كان رُسُول الله على الله عليه وسلم يفعل ذلك . وقال على كرم الله وجهه . لا ينقص الرجل الكامل

<sup>(</sup>١) حديث اخراجه الثوب الجديد في الصلاة وابداله بالخليع: قلت المعروف نزع الشراك الجديد ورد الشراك الخلق أونزع الحميصة وابس الأنبجابية وكلاها تقدم في الصلاة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أنس كانت الوليدة من ولائد المدينة تأخد بيد رسول الله صلى الله عليه وسلم ــ الحديث : تقدم في آداب المعيشة

<sup>(</sup> ٣ ) حديث الرجل الذي بهجدري واجلاسه إلى جنبه: تقدم قريباً

<sup>(</sup>٤) حديث حمله متاعه إلى بيته : أبويعلى من حديث أبي هريرة في شرائه للسراويل وحمله: وتقدم

من كاله ما حمل من شيء إلى عياله . وكان أبو عبيدة بن الجراح ، وهو أمير ، يحمل سطلا له من خشب إلى الحمام وقال ثابت بن أبى مالك : رأيت أباهر يرة أقبل من السوق يحمل حزمة حطب وهو يومئذ خليفة لمروان فقال أوسع الطريق للأمير ياابن أبى مالك . وعن الأصبغ بن نباقة قال : كأنى أنظر إلى عمر رضى الله عنه معلقا لحمانى يده اليسرى ، وفى يده المينى الدرة ، يدور في الأسواق حتى دخل رحله ، وقال بعضهم . رأيت عليارضى الله عنه قدائمة مي الما بحمله في ملحقة ، فقلت له أحمل عنك يا أمير المؤمنين ؟ فقال لا ، أبو العيال أحق أن يحمل في ملحقة ، فقلت له أحمل عنك يا أمير المؤمنين ؟ فقال لا ، أبو العيال أحق أن يحمل

ومنها اللباس ، إذ يظهر به التكبر والتواضع . وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم « أُلبَذَاذَةُ مِنَ الْإِعَانِ ، فقال هارون: سألت منها عن البذاذة ، فقال هو الدون من اللباس وقال زيد بن و هب : رأيت عمر بن الخطاب رضى الله عنه خرج إلى السوق ، وبيده الدرة وعليه إزار فيه أربع عشرة رقعة بعضها من أدم . وعو تب على كرم الله وجه فى إذار مرقوع فقال : يقتدى به المؤمن ، ويخشع له القلب . وقال عيسى عليه السلام . جودة الثياب خيلاء في القلب . وقال طاوس : إنى لأغسل ثوبي هذين ، فأنكر قلى ماداما نقيبن ،

ويروى أن عمر بن عبد العزيز رحمه الله ، كان قبل أن يستخلف تشترى له الحلة بألف دينار ، فيقول ما أجودها لولا خشو نة فيها . فلما استخلف ، كان يشترى له الثوب بخدسة دراهم . فيقول ما أجوده لولا لينه . فقيل له أين لباسك ، ومركبك ، وعطرك يا أمير المؤمنين ؟ فقال إن لى نفسا ذواقة ، وإنها لم تذق من الدنيا طبقة إلا تافت إلى الطبقة التي فوقها ، حتى إذا ذافت الخلافة ، وهي أرفع الطباق ، تافت إلى ماعند الله عن وجل . وقال سميد بن سويد . صلى بنا عمر بن عبد العزيز الجمعة ، ثم جلس وعليه قبيص مرقوع الجيب من بين بديه ومن خطفه فقال له رجل با أمير المؤمنين ، إن الله قد أعطاك ، فلو لبست ، فنكس رأسه مليا ، ثم رفع وأسه فقال ، إن أفضل القصد عند الجدة ، وإن أفضل العفو عند القدرة . وقال صلى الله عليه وسلم ( " « مَن مَرك زينة لله و وضع ثيابًا حَسَنة تَوَاضُعاً لله وَا بيناء كرضائه كان حَسَنة مَوَاضُعاً لله وَا بيناء كرضائه كان

<sup>(</sup>١) حديث البذاذة من الايمان: أبو داود و ابن ماجه من حديث أبي أمامة بن ثعلبة وقد تقدم

<sup>(</sup>٢) حديث من ترك زينة لله ووضع ثيابا حسنة تواضعاً لله ـ الحديث : أبو سعيد الماليني في سند الصوفية وأبو نعيم في الحلية من حديث ابن عباس من ترك زينة لله ـ الحديث وفي اسناده نظر

فإن قلت: فقد قال عيسى عليه السلام: جودة الثياب خيلاء القلب. وقد سئل نبينا صلى الله عليه وسلم (') عن الجال في الثياب، هل هو من الكبر؟ فقال « لا وَلكِنَّ مَنْ مَنْهَ الْحَلِقَ وَغَيْصَ النَّاسَ » فكيف طريق الجمع بينهما؟ فاعلم أن الثوب الجديد ليس من ضرورته أن يكون من التكبر في حق كل أحد في كل حال . وهو الذي أشار إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم (') من حال ثابت الله صلى الله عليه وسلم (') من حال ثابت النقيس، إذ قال إنى امرؤ جبب إلى من الجال ماترى ، فعر ف أن ميله إلى النظافة وجودة الثياب ، لاليتكبر على غيره ، فإنه ليس من ضرورته أن يكون من الكبر وقد يكون ذلك من الكبر . كما أن الرضا بالثوب الدون قد يكون من التواضع . وعلامة المتكبر أن يطلب التجمل إذا رآه الناس ، ولا يبالى إذا انفرد بنفسه كيف كان . وعلامة طالب الجال أن يجب الجال في كل شي، ولو في خاوته ، وحتى في سنور داره . فذلك ليس من التكبر . فإذا انقرد عليه السلام على بعض الأحوال على أن قوله خيلاء

فإذاً انقسمت الأحوال. نزل قول عيسى عليه السلام على بعض الأحوال على أن قوله خيلاء القلب يدنى قد نورث خيلاء في القلب. وقول نبينا صلى الله عليه وسلم إنه ليسمن الكبر يمنى أن الكبر لايوجبه . ويجوز أن لا يوجبه الكبر، ثم يكون هو مورثا للكبر .

وبالجلة فالأحوال تختلف في مثل هذا، والمحبوب الوسط من اللباس، الذي لا يوجب شهرة بالجودة ولا بالرداءة . وقد قال صلى الله عليه وسلم ('' و كُلُوا وَاشْرَ بُوا وَالْبَسُوا وَتَصَدَّقُوا في غَيْرِ سَرَفِي وَلاَ يَخِيلَة ('' إِنَّ الله يُحِبُ أَنْ يَرَى أَنْرَ نِعْمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ ، وقال بكر بن عبدالله المزنى : البسوا ثياب الملوك ، وأميتوا قلوبكم بالجشية . وإنما خاطب بهذا قوما يطلبون التكبر بثياب أهل الصلاح . وقد قال عيسى عليه السلام : مالكم تأنونى وعليكم ثياب الرهبان ، وقلوبكم فلوب الذاب الضوارى . البسوا ثياب الماوك ، وأميتوا قلوبكم بالخشية

<sup>(</sup>١) حديث سئل عن الجال فالثياب هلهو من الكبر فقال لا ما الحديث: تقدم غير مرة

<sup>﴿ ﴾ )</sup> حديث انتابت برقيس قال للنهي صلى أنه عليه وسلم ابى اميرؤ حبب الى الجال ـ الحديث : اهو اللهى قبله سعى فيه السائل وقد تقدم

<sup>(</sup> ٣ ) حديث كلوا واشر بوا والبسوا وتصدقوا في غير اسراف ولاغيلة :النساف وابن ماجه من روايه سمرو ابن شعيب عن أبيه عن جده

<sup>(</sup> ع ) حدیث ان الله بحب ان بری آثر نصبته طی عبده :انترمذی و حب نا من رو این همرو پن شمیب بین ایسه به پن چده ایضا و قد جعلهما الصنف حدیثا و احدا

ومنها أن يتواضع بالاحتمال إذا سبوأوذى وأخدحقه . فذلك هو الأصل. وقدأوردنا مانقل عن السلف من احتمال الأذى في كتاب الغضب والحسد

وبالجلة فمجامع حسن الأخلاق والتواضع سيرة النبي صلى الله عليه وسلم فيه . فينبغي أن يقتدى به . ومنه ينبغي أن يتملم . وقد قال أبو سلمة : قلت لأبي سعيد الحدرى : ماتري فيما أحدث الناس من الملبس، والمشرب، والمركب، والمطعم؟ فقال يا ابن أخي، كل لله ، واشرب لله ، والبس لله . وكل شيء منذلك دخلهزهو أومباهاةأو رياءأوسمة ،فهو معصيةوسرف وعالج في بيتك من الخدمة (١٠ ما كان يعالج رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيته . كان يعلف الناصح، ويمقل البعير، ويقم البيت، ويحلب الشاة، ويخصف النمل، ويرقع الثوب، ويأكل مع خادمه ، و يطحن عنه إذا أعيا ، و يشتري الشيء من الدوق، ولا عنمه من الحياه أن يعلقه بيده ، أو يجمله في طرف ثوبه ، وينقل إلى أهمله يصافح النتي والفقير ، والكبير والصغير . ويسلم مبتدئًا على كل من استقبله من صغير أوكبير ، أسوداًوأحمر، حرأوعبد من أهل الصلاة ، ليست له حلة لمدخله وحلة لمخرجه ،لايستحيمنأن يجيب إذا دعى ، وإن كان أشمت أغير ، ولا يحقر مادعى إليه ، وإن لم يجد إلا حشف الدقل . لا يرفع غدا المشاء : ولا عشاء لغداء . هين المؤنة ، لين الخلق ، كريم الطبيعة ، جميل المعاشرة طليق الوجه ، بسام من غير ضحك ، محزون من غير عبوس ، شديد في غير عنف ،متواضع في غير مذلة ، جواد من غير سرف ، وحمم لكل ذي قربي ومسلم ، رقيق القلب ، دائم الإطراق لم يبشم قط من شبع ، ولا عديده من طمع قال أبو سلمة . فدخلت على عائشة رضي الله عنها غَدَثُهَا بِمَا قَالَ أَبُو سَمِيدٌ فِي زَهِدُ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ ، فقالت ما أخطأ منه حرفا ولقد قصر ، إذما أخبرك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يمتلى ، قط شبعا ، ولم يبث إلى أحد شكوى ، وإن كانت الفاقة لأحب إليه من اليسار والغنى ، وإن كان ليظل جانما يلتوى لبلته حتى يصبح ، فما عنمه ذلك عن صيام يوسه ، ولو شاء أن يسأل ربه فيؤتى بكنوز

<sup>(</sup> ١/ ) حديث أبي سعيد الحدرى وعائشة قال الحدرى لأبي سلمة عالج في بيتك من الجدمة ما كان رسول الله يعلى الله عليه وسلم يعالج في بيته كان يتلف الناضج الخديث : وفيه قال أبوسلمة فللمقات طي عائشة فحد شها بذلك عن أبي سعيد قالت ما خطأ ولقد قصر أوما أخبرك العاممة قط شبعا الحديث با يطوله الم أقف لم ماعلى اسناد

الأرض وتمارها ورغد عيشها من مشارق الأرض ومغاربها لفعل وربمنا بكيت رحمة له مما أوتى من الجوع ، فأمسح بطنه بيدى ، وأقول نفسى لك الفداء لو تبلغت من الدنيا بقدر ما يقو تك و يمنعك من الجوع ؟ فيقول ياعائشة ، إخواني من أولى العزم من الرسل قد صبروا على ما هو أشد من هذا ، فضوا على حالهم ، وقدموا على ربهم ، فأكرم مآبهم ، وأجزل توابهم. فأجدني استحيي إن ترفهت في معيشني ، أن يقصر بي دومهم ، فأصبر أياما يسيرة أحب إلى من أن ينقص حظى غدا في الآخرة ، وما من شيء أحب إلى من اللحوق بإخواني وأخلائي . قالت عائشة رضى الله عنها . فو الله مااستكمل بعدذلك جمة حتى قبضه الله عن وجل في انقل من أحواله صلى الله عليه وسلم يجمع جملة أخلاق المتواضعين ، فن يطلب التواضع فليقتد يه . ومن رأى نفسه فوق محله صلى الله عليه وسلم ، ولم يرض لنفسه بما رضي هو به فا أشد جهله . فلقد كان أعظم خلق الله منصبا في الدنيا والدين ، فلا عن ولا رفعة إلا في الاقتداء به . ولذلك قال عمر رضى الله عنه : إنا قوم أعن نا الله بالإسلام ،فلن نطلب المز في غيره ، لما عو تب في بذاذة هيئته عند دخوله الشام . وقال أبو الدرداء: اعــلم أن لله عبادا يقال لهم الأبدال ، خلف من الأنبياء ، هم أو تاد الأرض . فاسا انقضت النبوة .أبدل الله مكانهم قوما من أمة محمد صلى الله عليه وسلم ، كم يفضلوا الناس بكثرة صوم ولاصلاة ولا حسن حلية ، ولكن بصدق الورع ، وحسن النية ، وسلامة الصدر لجميع المسلمين والنصيحة لهم ابتغاء مرضاة الله ، بصبر من غير تجبن ، وتواضع في غير مــذلة . وهم قوم اصطفام الله واستخلصهم لنفسه ، وهم أربعون صديقا ، أو ثلاثون رجلًا ، قلوبهم على مثل يقين إبراهيم خليل الرحمن عليه السلام . لا يموت الرجل منهم حتى يكون الله قدأ نشأ من يخلفه واعلم باأخي أنهم لا يلمنون شيئا ، ولا يؤذونه ، ولا يحقرونه ، ولا يتطاولون عليه ، ولا يحسدون أحداً ، ولا يحرصون على الدنيا ، هم أطيب الناس خيرا ، وألينهم عريكم ، وأسفام نفسا . علامتهم السفاء ، وسجيتهم البشاشة ، وصفتهم السلامة . ليسوا اليوم في خشية ، وغد في غفلة . ولكن مداومين على حالهم الظاهر ، وم فيها يينهم وبين رجهم لا تدركهم الرياح المواصف ، ولا الخيل المجراة . قلوبهم تصمدارتياما إلى الله ، واشتياقا إليه وقدماً في استباق الحبرات . أوَلئك حرّب الله ألا أن جزب الله م المفلحون .

قال الراوى: فقلت يا أبا الدرداء ، ماسمعت بصفة أشد على من تلك الصفة ، وكيف لى أن أبلغها؟ فقال ما يبنك و بين أن تكون فى أوسعها إلا أن تكون تبغض الدنيا . فإنك إذا أبغضت الدنيا أقبلت على حب الآخرة و بقدر حبك للآخرة تزهد فى الدنيا و بقدر ذلك تبصر ما ينفعك وإذا علم الله من عبد حسن الطلب أفرغ عليه السداد ، واكتنفه بالعصمة . واعلم باابن أخى أن ذلك فى كتاب الله تعالى المنزل (إن الله مَع الذينَ اتقو اوا لذين هُم مُعسنون (١) قال يحيى بن كثير . فنظرنا فى ذلك ، فا تبلدذ المتلذذون عثل حب الله وطلب مرضاته . اللهم اجعلنا من عب الحبين لك يارب العالمين ، فإنه لا يصلح لحبك إلا من ارتضيته وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

#### بسيان

#### الطريق فى معالجة الكبر واكتساب التواضع له

اعلم أن الكبرمن المهلكات . ولا يخلو أحدمن الخلق عن شيء منه · و إزالته فرض عين . ولا يزول بمجردالتمني ، بل بالمعالجة ، واستمال الأدوية القامعة له و في معالج تعمقامان

أحدها: استئصال أصله من سنخه ، وقلع شجر ته من مغرسها في القلب

الثانى : دفع المارض منه بالأسباب الخاصة التي بها يتكبر الإنسان على غيره

المقام الأول: في استئصال أصله. وعلاجه علمي وعملي . ولا يتم الشفاء إلا بمجموعها . أما العلمي ، فهو أن يعرف نفسه ، ويعرف ربه تعالى و يكفيه ذلك في إذالة الكبر . فإنه مهاعرف نفسه حتى المعرفة ، علم أنه أذل من كل ذليل ، وأقل من كل قليل . وأنه لا يليق به إلا التواضع والذلة والمهانة . وإذا عرف ربه ، علم أنه لا تليق العظمة والكبريا ، إلا بالله

أمامعر فته ربه وعظمته ومجده ،فالقول فيه يطول ،وهومنهى علم المكاشفة وعده ،فالقول فيه يطول ،وهومنهى علم المكاشفة وأيضا يطول ، ولكنا فد كرمن ذلكما ينفع في إثارة التواضع والمذلة . ويكفيه أن يعرف معنى آية واحدة في كتاب الله ، فإن في القروايت علم الأولين والآئفرين لمن فتحت بصيرته . وقدقال ثمالى ( قُتِلَ الْإِنْسَانُ مَا الْكُفْرَةُ مِنْ أَيُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ

<sup>(</sup>١) النحل: ٢٨٨

مِنْ نَطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ \*ثُمَّ السَّبيلَ يَسَّرَهُ \*ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأْ فَبَرَهُ \* ثُمَّ إِذَا شَاء أُ نَشَرَهُ (١)) فقد أشارت الآية إلى أول خلق الإنسان ، وإلى آخر أمره ، وإلى وسطه . فلينظر الإنسان ذلك ليفهم معنى هذه الآية أما أول الإنسان فهو أنه لم يكن شيئامذ كورا ؛ وقد كان في حيز العدم دهورا عبل لميكن لمدمه أول . وأيشيء أخس وأقل من الحو والعدم؟ وقد كان كذلك في القدم. ثم خلقه الله من أردل الأشياء ، ثم من أفذرها ، إذ قد خلقه من تراب ، ثم من نطفة ، ثم من علقة ، ثم من مضغة ،ثم جعله عظما ،ثم كسا العظم لحما . فقد كان هذا بداية وجوده حيث كان شيئًا مذكوراً , فاصار شيئًا مذكورا إلاوهو على أخس الأوصاف والنموت ، إذ لم يخلق في ابتدائه كاملاء بل خلقه جادا ميتا لايسمم ، ولا يسم ، ولا يحس ، ولا يتحرك ولا ينطق ولا يبطش ، ولا يدرك ولا يعلم . فبدأ بمو ته قبل حياته، وبضعفه قبل قو ته ، و بجهله قبل علمه ، وبماه قبل بصره ، و بصممه قبل سممه ، و ببكمه قبل نطقه ، و بضلالته قبل هداه ، و يِفَقْرِه قبل غناه، و بعجزه قبل قدرته ، فهــذا معنى قوله ( منْ أَىٌّ شَيْء خَلَقَهُ مِنْ نُطُفَّة خَلَقُهُ فَقُدُرَهُ (٢) . ومعنى قوله ( هَل أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حَيِنْ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مُّذْكُوراً \* إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَمِينْ نُطْفَةٍ أَمْشَا جِ نَبْتَلِيهٍ (") كذلك خلقه أو لا . ثم امتن عليه فقال (أُثُمُّ السَّبيلُ يُسَّرَّهُ ( عُن ) وهذا إشارة إلى ماتيسر له في مدة حياته إلى الموت ، وكذلك قالى (مِنْ نَطْفَة أَمْشَا جِ نَبْتَلِيه فَجَمَلْنَاهُ سَمِيمًا بَصِيرًا \* إِنَّا هَدَ بْنَاهُ السَّبيلَ إِمَّا شَاكِرًا و إمَّا كَفُورًا (فَ) ومعناه أنه أحياه بعد أن كان جاداً ميتا، ترابا أولا ، و نطفة ثانيا ، وأسمه بعد ماكان أمم، وبصّره بعد ماكان فاقدا للبصر ، وقواه بعدالضمف، وعلمه بعدالجهل، وخلق له الأعضاء بِمَا فيها من المجالب والآيات بعد الفقد لها ،وأعناه بعد الفقر، وأشبعه بمدالجوع وكسام بعد العرى ،وهداه بعدالضلال .فانظر كيف د بره وصوره ، وإلى السنبيل كيف يسره وإلى طغيان الإنسان ماأكفره ، وإلى جهل الإنسان كيف أظهره فقسال ( أَوَ كُمْ يَرَ الْإِنْسَالُ أَ أَا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ (٦) وَمِنْ آياتِهِ أَنْ خَلَقَكُمْ مِنْ ثُرَابِ اللهُمُ إِذَا أَنْتُمُ بِشَرْ لَنْتَشُرُونَ (٧٠). فانظر إلى نعمة الله عليه مكيف يقله من تلك الذلة، والقلة والخسة ، والقذارة ، إلى هذم الرفعة والسكرامة ، فصار موجودا بعدالمدم، وحيابعدالمجن (١ · ٣ ، ٤ ) عبس : من ١٧ إلى ٢٧ (٣ ، ٥) العمر : ١٠ - ٣ ، مه (٨) يس : ٧٧ (١١) الروم: ٧٠

وغنيا بعد الفقر . فكان في ذاته لاشيء ، وأي تيء أخس من لاشيء ، وأي قلة أقل من المدم المحض ، ثم صار بالله شيئا . وإنما خلقه من التراب الدليل الذي يوطأ بالأقدام ، والنطفة القذرة بعد العدم المحض أيضاً ، ليعرفه خسة ذاته ، فيعرف به نفسه ، و إنا أكمل النعمة عليه ليعرف بها ربه ، ويعلمها عظمته وجلاله ، وأنه لا يليق الكبرياء إلا به جل وعلاه ولذلك امن عليه فقال (ألم تَجْعَلُ لَهُ عَيْنَيْ \* وَلسَانًا وَشَفَتَيْ \* وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدُ ثُن (١) وعرف خسته اوَّلا فقال (أَ لِمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنيّ يُعْنَى ﴿ ثُمَّ كَأَنَّ عَلَقَةً (١) ثُمِذَ كَرَمْته عليه فقال ( فَخَلَقَ فَسَوَّى فَجَبَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنُ الذَّ كُرَ وَالْأُنثَى (٢) ليدوم وجوده بالتناسل ، كما

حصل وجوده أولا بالاختراع

فن كان هذا بدأه ، وهذه أحواله ، فن أين له البطر والكبرياء، والفخرو الخيلاء ،وهو على التحقيق أخس الأخساء ، وأضمف الضعفاء ! ولكن هذه عاده الخسيس ، إذا رفم من خسته شمخ بأ نفه رتمظم ، وذلك لدلالة خسة أوَّله ، ولا حول ولافوَّة إلا بالله . نيم لو أَكَّمَلُه وفوض إليه أمره ، وأدام له الوجود باختياره ، لجاز أن يطغي ؛ ريسي البدأ والمنهي، ولكبته سلط عليه في درام وجوده الأمراض الهائلة ، والأسقام العظيمة ، والآفات المختلفة، والطباع المنضادة من المرة ، رالبلغم ، والربح ، والدم ، يهدم البمض من أجزائه البعض شاء أم أبي ، آنسخط، فيجوع كرها، ويعطش كرها وعرض كرها، وعوت كرها، لا علك لنفسه تفعاو لاضراء ولا خيراً ولاشرا ، يريد أن يملم الشيء فيجهله ، ويريد أن يذكرِ الشيء فينساه ، ويريد أن ينسى الشيء ويغفل عنه فلا ينفل عنه ، ويريد أن يصرف ثلبه إلى مايهمه فيجول في أودية الوساوس والأفكار بالإضطرار ، فلاعلك قلبه قلبه ، ولا نفسه نفسه ، ويشتهي الشي ورعا يكون هلاكه فيه ، ويكره الشيء وربماتكون حياته فيه . يستلذ الأطعمة وتهلك وترديه ويستبشع الأدوية وهي تنفعه وتحييه، ولا يأمن في لحظة من ليله أو نهار وأن يسلب سمعه ويصرمه وتفلج أعضاؤه ويختلس عقله ، ويختطف روحه، ويسلب جيع مايهواه في دنياه الهومضطر للل ، إن تركبتي ، وإن الختطف نني . عبد ماوك لا يقدر على شيء من نقسه ، ولا شيء من فيرم فأي شيء أذل منه . لو عرف نفسه وأني بليق الكبر به لولا جهله . فهذا أوسط أسو اله فليتأمله

<sup>(</sup>١) البلد: ٨ ، ٩ ، ١ ( ٢ ، ٣) القيامة: ٢٧ ، ٢٨ ، ١٩٩

وَأَمَا آخرِهِ وَمُورِدِهِ فَهُو المُوتِ المشارِ إليه بقوله تعالى (ثُمَّ أَمَانَهُ كَنَّا فَبَرَهُ \* ثُمَّ إِذَا شَاءٍ أَ نَشَرَهُ (١) ) ومعناه أنه يسلب روحه، وسمعه عوبصره عوعامه ، وقدرته عوحسه عوإدراكه وحركته ، فيعود جيادا كما كان أول مرة ، لايبق إلا شكل أعضائه وصورته ، لاحس فيه ولا حركة . شم يوضع في الترااب فيصير جيفة منتنة قذرة ، كما كان في الأول نطفة مذرة , تهم تبلي أعضاؤه وتتفتت أجزاؤه ، وتنخر عظامه ،ويصير رميا رفاتا ،ويأكل الدودأجزاءه فيبتدى، بحدثتيه فيقلمهما ، ومجمديه فيقطمهما ، وبسائر أجزأته فيصير روال في أجواف الله يادان مويكون جيفة يهرب منه الحيوان ، ويستقذره كل إنسان ، ويهرب منه لشدة الإنتان وأحسن أحواله أن بعود إلى ماكان ، فيصير ترابا يعمل منه الكيزان ، ويعمر هناه الباتيان ، فيصير مفقودا بعد ماكان موجودا ، وصاركأن لم يغن بالأمس حصيدا ، كما كان في أول أمره أمدا مديدا . وليته بق كذلك ، فما أحسنه لو ترك ترابا . لابل يحييه بمد طول البلي اليقاسي شديد البلاء ، فيخرج مرت قبره بمدجم أجزائه المتفرقة ، ويخرج إلى العَمْوالِ القِيامة ، فيتظر إلى قيامة قاعة ، وسماء مشققة ممزقة ، وأرض مبدلة ، وجبال مسيرة ويجوم منكدرة ، وشمس منكسفة ، وأحوال مظامة ، وملائكة غلاظ شداد ، وجهم نرقر وجنة ينظر إليها الجرم فيتحسر ويرى صائف منشورة ، فيقال له افرأ كتابك ، فيقول وما هو؟ فيقال كان قد وكل بك في حياتك التي كنت تفرح بها ، وتنكبر بنعيمها ، وتفتخر والسياما ، ملكان رقيبان ، يكتبان عليك ما كنت تنطق مه أو تعمله ، من قليل وكثيره والقير وقطمير ، وأكل وشرب ، وقيام وقعود . قد نسيت ذلك وأحصاه الله عليك · فهلم إلى الحساب، واستعد للجواب، أو تساق إلى دار العذاب. فينقطع قلبه فزعا من هول هذا الططاب، قيل أن تنتشر الصحيفة ويشاهد مافيها من مخازيه . فإذا شاهده قال : بياريلتنا ، مالمذا الكتاب لايتادر صغيرة ولاكبيرة إلاأحصاها فهذا آخر أمره وهومعني قوله تعالى ﴿ ثُمُّ إِذًا شَاءً أَشَيرَهُ \* ثُنَّا ﴾ . قا لمن هذا حاله والتكبر والتعظم، بل ماله وللفرح ف لحظة والحدة ، قضلا عن البطر والأشر ، فقد ظهر له أول حاله ، ووسطه ، ولو ظهر آخر، والعياذ الله تعاليه وعا اختار أن يكون كابا أو خنزيرا ، ليصير مع البهائم ترابا ، ولا يكون إنسانا

<sup>(</sup>Lat) : Parice (Lat)

يسمع خطاباً ، أو ياتي عذاباً . وإن كان عنمه الله مستحقاً للتار فالخنزير أشرف منه وأطيب وأرفع ، إذ أوله التراب ، وآخره النراب ، وهو يمعزل عن الحساب والعذاب . والكلب والخنزير لايهرب منه الخلق ، ولو رأى أهل الدنيا العبد المذنب فىالنار لصمقوامن وحشة خلقته ، وقبح صورته . ولو وجدواً ربحه لماتوا من نتنه ، ولووقمت قطرةمن شرامه الذي يستى منه في محار الدنيا لسارت أنتن من الجيفة . فمن هذا حاله في العاقبة، إلا أن يعفو الله عنه وهو على شك من المفو ، كيف يفرح ويبطر ، وكيف يتكبر ويتجبر ، وكيف يرى نفسه شيئًا حتى يمتقد له فضلا . وأى عبدلم يذنبذنبا استحقبه المقوبة؟ إلا أن يمفو الله الكريم بفضله ، ويجبر الكسر عنه - والرجاء منه ذلك لكرمه وحسن الظن نه ،ولا قوة إلا بالله أرأيت من جني على بعض الماوك فاستحق مجنايته ضرب ألف سوط ، فبس في السجين ، وهو ينتظر أن يخرج إلى المرض، وتقام عليه العقوبة على ملأ من الخلق، وليس يدرى أبهن عنه أم لا ، كيف يكون ذله في السجن ؟ أفترى أنه يتكبر على من في السجن ؟ ومامن عبد مذنب إلا والدنيا سجنه ، وقداستحق المقوية من الله تمالى، ولا يدري كيف يكون آخير أمره فيكفيه ذلك حزنا، وخوفا، وإشفاقا، ومهانة، وذلا. فهذا هو العلاج العلمي القامع لأصل الكبر وأما الملاج المملى فهو التواضع لله بالفعل ولسائر الخلق ، بالمواظبة على أخلاق المتواضمين ، كما وصفناه وحكيناه من أحوال الصالحين ، ومن أحوال رَسُول الله صلى الله عليه وسلم ('' حتى أنه كان يأ كل على الأرض ويقول « إِنَّمَا أَنَا عَبْدُ ٓ ٱكُلُّ كُمَّا كَا كُلُ ٱلْمَبْدُ ، وقيل لسلمان لم لاتلبس ثوبا جديدا ؟ فقال: إنما أنا عبد ، فإذا أعتقت يوما لبست جديدًا . أشارُ به إلى المتق في الآخرة . ولا يتم النواضع بعدالمعرفة إلا بالعمل، ولذلك أمر المرب الذين تكبروا على الله ورسوله بالإيمان وبالصلاة جميعا، وقيل الصلاة مماد الدين وفي الصلاة أسرار لأجلها كانت عمادا . ومن جلها مافيها من التواضع بالمثول قاعاً، وبالركوع والسجود وقد كانت المرب قدعا يأنفون من الانحناء، فكان يسقط من بدالواحدسوطه فلا ينحني لأخذه ، وينقطم شراك تعله فلاينكس رأسه لإصلاحه ، حتى قال حكيم بن حزام

<sup>(</sup>١) حديث كان بأكل على الارض ويقول انماأناعبد آكل كما يأكل العبد : تقدم في آداب العيشة

لا المعت الني صلى الله عليه وسلم على أن الأخر الا قاعًا ، فبايمه النبي صلى الله عليه وسلم عليه ، ثم فقه و كمل إعانه بعدذلك فلما كان السجود عندهم هومنهى الذلة والضعة ،أمروا به التنكسر بذلك خيلاؤهم ، ويزول كبرهم ، ويستقر التواضع فى قلوبهم . وبه أمرسائر الحاق فإن الركوع ، والسجود ، والمثول قاعًا ، هو العمل الذي يقتضيه التواضع . فكذلك من عرف نفسه فلينطر كل ما يتقاضاه الكبر من الأفمال ، فليو اظب على نقيضه بحتى يصير التواضع له خلقا ، فإن القلوب التخاق بالأخلاق المحمودة إلا بالعم والعمل جميعا ، وذلك لخفاء العلاقة بين القلب والجوارح ، وسر الارتباط الذي بين عالم الملك وعالم الملك كوت ، والقلب من عالم الملكوت في المالم والعمل في جميع الأف كتاب فم الجاه أن الكفال الحقيق هو العلم والعمل . فأماما عداء بما يفني بالموت فكمال وهمى . فن هذا بيسرعلى العالم أن الكبر ولكنا نذكر طريق العلاج من العلم والعمل في جميع الأسباب السبعة بيسرعلى العالم أن لا يتكبر ولكنا نذكر طريق العلاج من العلم والعمل في جميع الأسباب السبعة الذسب ، فين بعتريه الكبر من جهة النسب فليداو قلبه بمرفة أمرين ، أحدها . أن هذا جهل من حيث أنه تعزز بكمال غيره ، ولذلك قيل

ائن غرت بآباء ذوی شرف ، لقد صدقت ولکن بنس ماولدوا

قالمنكبر بالنسب إن كان خسيسا في صفات ذاته ، فن أن يجبر خسته بكمال غيره ! بل لو كان الذي ينسب إليه حيا لكان له أن يقول : الفضل لى ، ومن أنت ؟ وإنما أنت دودة خلقت من بولى إنسان أشرف من الدودة التي خلقت من بول إنسان أشرف من الدودة التي من بول فرس ؟ همات ، بل هما متساويان ، والشرف للإنسان لا للدودة

الثانى: أن يعرف نسبه الحقبق، فيعرف أباه وجده، فإن أباه القريب نطفة قدرة، وجده البعيد تراب ذليل. وقد عرفه الله تعالى نسبه فقال ( الذي أحسن كُلَّ شَيْء خَلَقَهُ وَجَدَهُ اللهِ نَسَانِ مِنْ طِينِ \* ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلاَ لَةٍ مِنْ مَا مِ مَهِينِ ( ) فمن أصله التراب المهين الذي يداس بالأقدام، ثم خمر طينه حتى صار حماً مسنونا ، كيف يتكبر

<sup>( )</sup> حديث حكيم بن حزام بايعت رسول الله صلى الله عليه وسلم على أثلالَخِر إلاقاعًا - الحديث : رواه أحمد مقتصرا على هذا وفيه ارسال خن

A . V : 24-11 (1)

السبب الثانى: التكبر بالجال. ودواؤه أن ينظر إلى باطنه نظر العقلاء ، ولا ينظر إلى الظاهر نظر البهائم . ومهما نظر إلى باطنه رأى من القبائح ما يقدر عليه تعززه بالجال ، فإنه وكل به الأقذار فى جميع أجزائه ، الرجيع فى أممائمه ، والبول فى مثانته ، والحاط فى أنفه ، والبزاق فى فيه ، والوسيخ فى أذنيه ، والدم فى عروته ، والصديد نحت بشرته والصنان تحت إبطه ، يفسل الغائط بيده كل يوم دفعة أو دفعتين ، ويتردد كل يوم إلى الخلاء مرة أومر تين ليخرج من باطنه مالو رآه بعينه لإسبتهذره ، فضلا عن أن يحسه أو يشمه ، كل ذلك ليعرف ليخرج من باطنه مالو رآه بعينه لإسبتهذره ، فضلا عن أن يحسه أو يشمه ، كل ذلك ليعرف بذارته وذله . هذا فى جال توسطه . وفى أول أمره خلق من الأقذار الشنيمة المهور ، من النطقة ، ودم الحيف وأخرج من عرى الأقذار ، إذ خرج من عرى القلر المهم من المول ، ثم من الرحم مفيض دم الحيض ، ثم خرج من عرى القلو

قال أنس رحمه الله: كان أبو بكر الصديق رضى الله عنه يخطبنا فيقسد إلينا أنفسنا ويقول: خرج أحدكم من مجرى البول مرتين. وكذلك قال طاوس لعمر بن عبد العزيز. ما هذه مشية من في بطنه خره. إذرآه يتبختر، وكان ذاك قبل خلافته وهذا أوله ووسطه. ولو ترك نفسه في حياته يوما لم يتعهدها بالتنظيف والنسل، لثارت منه الأنتان والأقذار، وصار أنتن وأقذر من الدواب المهملة التي لا تتعهد نفسها قط

فإذا نظر أنه خلق من أقذار ، وأسكن في أقذار ، وسيموت فيصير جيفة أقذر من سابر الأقذار ، لم يفتخر بجماله الذي هو كخضراء الدمن ، وكلون الأزهار في البوادي ، فبينا هو كذلك إذا صار هشيا ندروه الرياح . كيف ولو كان جماله بافيا ، وعن هذه القبائح خاليا ، لكان يجب أن لا يتكبر به على القبيح ، إذ لم يكن قبح القبيح إليه فينفيه ، ولا كان جمال الجيل إليه حتى محمد عليه . كيف ولا بقاء له ، بل هو في كل حين يتصور أن يزول عرض ، أو جدرى ، أو قرحة ، أو سبب من الأسباب ، فيكم من وجوه جميلة قد سمجت مهذه الأسباب . فعرفة هذه الأمور تنزع من القلب داء السكبر بالجمال لمن أكثر تأملها السبب الثالث : التسكبر بالقوة والأيدى . وعنمه من ذلك أن يعلم ماسلط عليه من الملل والأمراض ، وأنه لو توجع عرق واحد في يده لصار أعجز من كل عاجز ، وأذل من كل والأمراض ، وأنه لو سلبه الذباب شيئا لم يستنقذه منه . وأن بقة لو دخلت في أنفه ، أو ممالة خلا من قوته ذاته لتنجر في مدة . فن لا يطبق شوكة ، ولا يقاوم بقة ، ولا يقدر على أن يدفع عن نفسه ذبابة ، فلاينبني أن يفتخر بقوته . ثم إن قوى الإنسان فلا يكون أقوى من حمار ، أو بقرة أو فيل ، أو جل . وأى المتحار في صفة بسبقك فيها البهائم

السبب الرابع والخامس الغنى وكثرة المال. وفى ممناه كثرة الأنباع والأنصار، والتكبر ولاية السلاطين؛ والتمكن من جههم، وكل ذلك تكبر عمنى خارج عن ذات الإنسان كالجال والقوة والعلم، وهذا أقبح أنواع الكبر، فإن المتكبر عاله كأنه متكبر بفرسه وداره: ولومات فرسه والهدمت داره لعاد ذليلا. والمتكبر بتمكين السلطان وولايته لابصفة في نفسه ، بني أمره على قلب هو أشد غليانا من القدر. فإن تفير عليه كان أذل الخلق،

وكل متكبر بأمر خارج عن ذاته فهو ظاهر الجهل .كيف والمتكب بالغتي لؤ تأمل ارأى في اليهود من يزيد عليه في الغني والثروة والتجمل. فأف نشرف يسبقك مهاليهودي وأف لشرف يأخذه السارق في لحظة واحدة ، فيعود صاحبه ذليلا مفلسا . فهذه أسباب ليست في ذاته ، وما هو في ذاته ليس إليه دوام وجوده ، وهو في الآخرة وبال و نـكال فالتفاخر به غاية الجهل. وكل ما ليس إليك فليس لك وشيء من هذه الأمور ليس إليك بل إلى واهبه ، إن أبقاء لك ، وإن استرجعه زال عنك . وما أنت إلا عبد مماوك لا تقدر على شيء. ومن عرف ذلك لابدوأن يزول كبره.ومثاله أن يفتخر النافل بقوته ، وجماله وماله، وحريته، واستقلاله، وسمة منازله، وكثرة خيوله وغلمانه، إذ شهدعليه شاهدان عدلان عند حاكم منصف، بأنه رقيق لفلان، وأن أبويه كانا مماوكين له، فعلم ذلك وحكم به الحاكم ، فجاء مالكه فأخذه وأخذ جميع مافي يده ، وهو مع ذلك بخشيأن بعاقبه و ينكل به لتفريطه في أمواله ، وتقصيره في طاب مالكه ليمرف أن له مالسكا ، ثم نظر المبد فرأى نفسه محبوسا في منزل ، قد أحدقت به الحيات والعقارب والهوام ، وهو في كل حال على وجل من كل واحدة منها، وقد بق لا يملك نفسه ولا ماله، ولا يمرف طريقا في الخلاص ألبتة . أفترى من هذا حاله هل يفخر بقسدرته ، وثروته ، وقو ّنه ، وكماله؟ أم تذل نفسسه ويخضع ؟ وهذا حال كل عاقل بصير. فإنه يرى نفسه كذلك ، فلا علك رقبتـه ، ومدنه وأعضاءه ، وماله ، وهو مع ذلك بين آفات ، وشهوات ، وأمراض ،وأسقام،هيكالمقارب والحيات، يخاف منهاالهلاك. فن هذا حاله لا يتكبر بقو "تهوقدر آنه ، إذ يعلم أنه لاقدرة له ولا قو "ة فهذا طريق علاج التكبر بالأسباب الخارجة ، وهو أهون من علاج التكبر بالعلم والعمل ، فإنهما كمالان في النفس جديران بأن يفرح بهما ، ولكن التكبر بهما أيضا نوعُ من الجهل خنی کما سنذکره

السبب السادس: الكبر بالعلم ،وهو أعظم الآفات ، وأغلب الأدواه ،و أبعدها عن قبول العلاج إلا بشدة شديدة وجهد جهيد. وذلك لأن قدر العلم عظيم عند الله ، عظيم عند الناس. وهو أعظم من قدر المال والجال وغيرهما. بل لاقدر لهما أصلا إلا إذا كان معهما علم وعمل

ولذلك قال كعب الأحبار: إن للم طنيانا كطنيان المال. وكذلك قال عمر رضى الله عنه: العالم إذ زلزل بزلته عالم. فيمجز العالم عن أن لا يستعظم نفسه بالإضافة إلى الجامل المكثرة ما نطق الشرع بفضائل العلم. ولن يقدر العالم على دفع السكبر إلا بمعرفة أمرين أحدها: أن يعلم أن حجة الله على أهل العلم الكد، وأنه يحتمل من الجاهل مالم محتمل عشره من العالم. فإن من عصى الله تعالى عن معرفة وعلم ، فجنايته أفحش ، إذ لم يقض حق نعمة الله عليه في العلم. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم " « يُوْ تَن بالعالم إيوم القيامة وفيلقى في النار فتتوكون أفتائه فيدور بها كما يدور الجمار بالرّحا فيطيف به أهل النار فيقوكون ما لك ؟ فيقول كثنت آمر بالخار والكاب فقال عز وجل ( مثل الذين محمل الله المسبحانه ما لك ؟ فيقول كثنت آمر بالخار يحمل أشفاراً (١٠) أراد به علماء اليهود. وقال في بلمم من باعوراء فوار عكم عليه ينهم والله بناه ألله المناه أله المناه أله المناه عنهما الله عنهما : أو تحمل الكلب إن تحمل عليه ينهم فأخل المن شهوات الأرض ، أى سكن حبه إليها ، فثله بالسكلب إن تحمل عليه ينهث وأو تو كريهث . أي سهوات الأرض ، أى سكن حبه إليها ، فثله بالسكلب إن تحمل عليه ينهث وأو تو كريهث . أي سهوات الأرض ، أى سكن حبه إليها ، فثله بالسكلب إن تحمل عليه ينهث وأو تو كريهث . أي سهوات الأرض ، أى سكن حبه إليها ، فثله بالسكلب إن تحمل عليه ينهث وأو تو كريهث . أي سهوات الأرض ، أى سكن حبه إليها ، فثله بالسكلب إن تحمل عليه ينهث وأو تو كريهث .

ويكنى العالم هذا الخطر · فأى عالم لم يتبع شهوته ؟ وأى عالم لم يأمر بالخير الذى لايأتيه؟ فيها خطر للعالم عظم قدره بالإضافة إلى الجاهل ، فليتفكر فى الخطر العظيم الذى هو بصدده فإن خطره أعظم من خطر غيره ، كما أن قدره أعظم من قدر غيره ، فهذا بذاك . وهو كالملك المخاطر بروحه فى ملكه لكثرة أعدائه . فإنه إذا أخذ وقهر اشتهى أن يكون قد كالمك المخاطر بروحه فى ملكه لكثرة أعدائه . فإنه إذا أخذ وقهر اشتهى أن يكون قد كان فقيرا. فكم من عالم يشتهى فى الآخرة سلامة الجهال والعياذ بالله منه

فهذا الخطر بمنح من التكبر، فإنه إن كان من أهل النار فالخنزير أفضل منه، فكيف يتكبر منهذا حاله! فلا ينبني أن يكون العالم عندنفسه أكبر من الصحابة رضو ان الله عليهم

<sup>(</sup> ۱ ) حديث يؤتى بالعالم يوم القيامة فيلتى فى النار فتندلق أقتابه \_ الحديث ؛ متفق عليه منحديث أسامة -ابن زيد بلفظ يؤتى بالرجل و تقدم فى العلم

<sup>(</sup>١) الجمه: ٥ ( ٢ ، ٣ ) الاعراف : ١٢٥ ، ١٢٦

وقد كان بعضهم يقول: ياليتني لم تلدني أمي. ويأخذ الآخر تبنة من الأرض ويقول: ياليتني كنت هذه التبنة . ويقول الآخر: ليتني كنت طيرا أوكل . ويقول الآخر: ليتني لم أك شيئا مذكورا .كل ذلك خوفا من خطر العاقبة . فكانوا يرون أنفسهم أسوأ حالامن الطير ومن التراب، ومنها أطال فكره في الحطر الذي هو بصدده زال بالسكلية كبره، ورأى نفسه كأنه شر الحلق، ومثاله مثال عبد أمره سيده بأمور فشرع فيها ، فترك بعضها وأدخل التقصان في بعضها ، وشك في بغضها أنه هل أداها على ماير تضيه سيده أم لا .فأخبره عنبر أن سيده أرسل إليه رسو لا يخرجه من كل ماهو فيه عربانا ذليلا، ويلقيه على بابه في الحر والشمس زمانا طو بلا ، حتى إذا ضاق عليه الأمر، و بلغ به الجهود ، أمر برفع حسابه، وفتش عن جميع أعماله قليلها وكثيرها ،ثم أمر به إلى سجن ضيق وعذاب دائم ، لا يروح عنه ساعة وقد علم أن سيده قد فعل بطو ائف من عبيده مثل ذلك ، وعفا عن بعضهم ؟ وهو لا يدرى من أي الفريقين يكون . فإذا تفكر في ذلك انكسرت نفسه وذل ، وبطل عزه وكبره ، وظهر حزنه وخوفه ، ولم يتكبر على أحد من الحاق ، بل تواضع رجاء أن يكون هو من شفمائه عند نزول العذاب . فكذلك العالم إذا تفكر فيا ضيعه من أوامر ربه ، بجنايات على جوارحه ، وبذنوب في باطنه من الرياء ، والحقد ، والحسد ، والعجب ، والنفاق وغيره ، وعلم مما هو بصدده من الخطر العظيم ، فارقه كبره لاعالة

الأمر الثانى: أن المالم يعرف أن الكبر لا يليق إلا بالله عن وجل وحده ، وأنه إذا تكبر صار ممة و تا عند الله بغيضا ، وقد أحب الله منه أن يتواضع ، وقال له إن لك عندى قدرا مالم تر لنفسك قدرا مالم تر لنفسك قدرا ، فإن رأيت لنفسك قدرا فلا قدر لك عندى . فلا بد وأن يكلف نفسه ما يحبه مولاه منه ، وهذا يزبل التكبر عن قلبه ، وإن كان يستيقن أنه لاذنب له مثلا أو تصور ذلك . وجذا زال التكبر عن الأنبياء عليهم السلام ، إذعاموا أنمن نازع الله تمالى في رداه الكبرياء قصمه . وقد أمرهم الله بأن يصغروا أنفسهم جتى يعظم عند الله علهم .فهذا أيضا مما يبعثه على التواضع لاعالة

فإن قلت : فكيف يتواضع للفاسق المنظاهم بالفسق والمبتدع ، وكيف يرى نفسه دونهم ومو عالم عابد ، وكيف يغنيه أن يخطر بباله

يَخْطُرُ ٱلعَلَمُ وَهُوَ يُعلِمُ أَنْ خَطْرِ الفاسقِ والمبتدع أَكْثَر ؟

﴿ إِنَّ فَاعَلَمُ أَنْ ذَلَكَ إِنَّا يُمَكِّنُ بِالتَّفَكُرُ فَي خَطِّرُ الْحَاتَمَةِ . بِلَّ لُو نَظر إلى كافر لم يمكنه أن يتكبر عليه ، إذ يتصور أن يسلم الكافر ، فيختم له بالإِيمان ، ويضل هذا العالم • فيختم لهبالكفر والكبير من هو كبير عند الله في الآخرة ، والكاب والخنزير أعلى رتبة بمن هو عندالله مَن أهل النار وهو لايدري ذلك . فكم من مسلم نظر إلى عمر رضي الله عنه قبل إسلامه ، فاستحقره وازدراه لكفره ، وقد رزنه الله الإسلام ، وفاقٍ جميع المسلمين إلاأبا بكروحده غِالِمُواقِبُ مُطويةٌ عَن المباد، ولا ينظر العاقل إلا إلى العاقبة. وجميع الفضائل في الدنيا تراد للعاقبة أَفْإِذَا مُنْ حَتِي العبد أن لا يتكبر على أحد. بل إن نظر إلى جاهل قال. هـذا عصى الله بجهلٌ ، وأنا عصيته بعلم ، فهو أعذر منى . وإن نظر إلى عالم قال هذا قد علم مالم أعلم، فكيف أكون مثله أ وإن نظر إلى كبير هو أكبر منه سنا قال . هذا قد أطاع الله قبل ، فكيف أكون منه . وإن نظر إلى صغير قال · إلى عصيت الله قبله، فكيف أكون مثله. وإن نظر إلى مُبتدع أوكافر قال . مايدر بني لعله يختم له بالإسلام ، ويختم لي بما هو عليه الآن ، فليس وُوام الهداية إلى" ، كما لم يكن ابتداؤها إلى". فبملاحظة الخاتمة يقدر على أن ينفي الكبر عن أَهُسه ، وكل ذلك بأن يعلم أن الكمال في سمادة الآخرة والقرب من الله ، لافيها يظهر في الدنيامالابقاء له ، ولعمري هذا الخطر مشترك بين المتكبر والمتكبر عليه . ولكن حق على كل واحد أن يكون مصروف الهمة إلى نفسه ، مشغول القلب بخوفه لماقبته . لاأن يشتغل بخِوف غيره. فإن الشفيق بسوء الظن مولع ، وشفقة كل إنسان على نفسه. فإذا حبس جماعة في جناية، ووعدوا بأن تضرب رقابهم، لم يتفرغوا لتكبر بمصهم على بمض و إن عمهم الخطر، إذشغل كل واحده نفسه عن الالتفات إلى ه غيره، حتى كأن كل واحده و حده في مصيبته وخطر به فإن قلت . فكيف أبغض المبتدع في الله ، وأبغض الفاسق ، وقد أمرت بنفضهما ، ثم مع ذلك أتواضع لهما ، والجمع بينهما متنافض .

فاعلم أن هذا أمر مشتبه يلتبس على أكثر الخلق إذ يمتزج غضبك لله في إنكار البدعة والفسق بكبر النفس، والإدلال بالعلم والورع فلم من عابد جاهل، وعالم مغرور، إذارأى فاسقا جلس بجنبه أزعجه من عنده، وتنزه عنه بكبر باطن في نفسه، وهو ظائراً نه قد غضب لله "

كما وقع لمابد بني إسرائيل مع خليمهم . وذلك لأن الكبر على المطيع ظاهر كونه شرا والحذر منه ممكن . والكبر على الفاسق والمبتدع يشبه الغضب لله ، وهو خير. فإن الغضبان أيضا يتكبر على من غضب عليه ، والمتكبر بغضب . وأحدها يشر الآخر ويوجبه ، وهما ممتزجان ملتبسان لايميز بينهما إلا الموفقون. والذي يخلصك من هذا ، أن يكون الحاضر على قلبك عند مشاهدة المبتدع أو الفاسق ، أو عند أمرها بالمعروف ونهيهما عن المنكر ثلاثة أمور . أحدها: التفاتك إلى ماسبق من ذنوبك وخطاياك ، ليصغر عند ذلك قدرك في عينك ، والثانى :أن تكون ملاحظتك لما أنت متميز به من العلم ، واعتقاد الحق ، والعمل الصالح ، من حيث إنها نعمة من الله تعالى عليك ، فله المنة فيه لألك ، فنرى ذلك منه حتى لاتعجب بنفسك ، وإذا لم تعجب لم تتكبر ، والثالث ملاحظة إبهام عاقبتك وعاقبته ، أنه ربما يختم لكبالسوء ويختم له بالحسني ، حتى يشغلك الخوف عن التكبر عليه فإن قلت : فكيف أغضب مع هذه الأحوال ؟ فأقول تغضب لمولاك وسيدك إذ أمرك أن تغضب له لا لنفسك، وأنت في غضبك لاترى نفسك ناجيار صاحبك هالكا، بل يكون خوفك على نفسك بما علم اللهمن خفاياذ نو بك أكثر من خوفك عليه مع الجهل بالخاتمة وأعرفك ذلك بمثال لتعلم أنه ليسمن ضرورة الغضب لله أن تنكبر على الغضوب عليه وترى قدرك فوق قدره فأقول إذا كان للملك غلام وولد هو قرة عينه ، وقد وكل الفلام بالولدليراقبه، وأمره أن يضربه مهما أساء أدبه واشتغل بمالا يليق به ، ويغضب عليه ، فإن كان الغلام محبا مطيعاً لمولاه، فلا يجد بدا أن يغضب مهما رأى ولده قد أساء لأدب. وإنما يغضب عليه لمولاه، ولأنه أمره به ، ولأنه يريد التقرب بامتثال أمره إليه ، ولأنه جرى من ولده ما يكره مولاه ، فيضرب ولده ويغضب غليه ، من غير تـكبر عليه . بل هو متواضع له ، يرى قدره عند مولاه فوق قدر نفسه ، لأن الولد أعز لامحالة من الغلام ، فإذن ليس من ضرورة الغضب التكبر وعدم التواضع: فكذلك يمكنك أن تنظر إلى المبتدع والفاسق، وتظن أنه ربما كَانَ وَدرهما فِي الآخرة عند الله أعظم ، لما سبق لهما من الحسني في الأزل، ولما سبق لك ، فين صوء القضاء في الأزل، وأنت عافل عنه . ومع ذلك فتغضب بحكم الأمر، محبة لمولاك

إِذْ بَهِرَى مَا يَكُرُهُهُ ، مَمَ التواضِعُ لَمْ يَجُوزُ أَنْ يَكُونُ عَنْدُهُ أَقْرَبُ مِنْكُ فِي الآخرة .

فهكذايكون بعض العلماء والأكياس، فينضم إليه الخوف والتواضع. وأما المغرور فإنه يتكبر ويرجو النفسه أكثر مما يرجوه الهيره ، مع جهله بالعاقبة ، وذلك غاية الغرور . فهذا سبيل التواضع لمن عمى الله أواعتقد البدعة مع الغضب عليه ومجانبته بحكم الأمر

السبب السابع: التسكير بالورع والعبادة. وذلك أيضا فتنة عظيمة على العباد وسبيله أن يازم قلبه التواجع لسائر العباد، وهو أن يعلم أن من يتقدم عليه بالعلم لا يغبغي أن يتكبر عليه كيفما كان ، لما عرفه من فضيلة العلم . وقد قال تعالى (هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَا يَعْلَمُونَ لَا يَعْلَمُونَ الله عليه وسلم (الله فَصْلُ العلم عَلَى الْعَالِم عَلَى الْعَالِم عَلَى الْعَالِم عَلَى الْعَالِم عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى وقال على الله على ورد فى فضل العلم فإن قال العابد: ذلك العالم عامل فأخر عن أن على على العالم على العالم على العلم عكن أن يكون وسيلة له وكهارة لذنو به وكل واحد أن يكون حجة على العالم ، فكذلك عكن أن يكون وسيلة له وكهارة لذنو به وكل واحد هنهما يمكن . وقد وردت الأخبار عا يشهدلذلك . وإذا كان هذا الأمر غائباعنه ، لم يجزله أن يحتقر عالما ، بل يجب عليه التواضع له .

فَإِنْ قَلْتَ: فَإِنْ صَحَ هَذَا فَيْنَبِغِي أَنْ يَكُونَ لَلْمَالُمَانُ يَرَى نَفْسَـهُ فُوقَ الْمَابِدُ ، لقولة عليه السلام « فَضْلُ ٱلْمَالِمِ عَلَى ٱلْمَابِدِ كَفَضْلِي عَلَى أَدْ نَى رَجُلِ مِن أَصْحَابِي » عليه السلام « فَضْلُ ٱلْمَالِمِ عَلَى ٱلْمَابِدِ كَفَضْلِي عَلَى أَدْ نَى رَجُلِ مِن أَصْحَابِي »

فاعلم أن ذلك كان بمكنًا لو علم العالم عاقبة أمره ، وخاعة الأمر مشكوك فيها ، فيحتمل أن يموت بحيث يكون حاله عند الله أشد من حال الجاهل الفاسق ، لذنب واحدكان محسبه هينا وهو عند الله عظيم ، وقد مقته به ، وإذا كان هذا ممكنا ، كان على نفسه خائفا . فإذا كان كل واحد من العابد والعالم خائفا على نفسه ، وقد كلف أمر نفسه لا أمر غيره، فينبغى أن يكون الغالب عليه في حتى نفسه الخوف . وفي حتى غيره الرجاء . وذلك يمنعه من التكبر بكل حال . فهذا حال العابد مع العالم

عنامامع غير العالم ، فهم منقسمون فحقه إلى مستورين وإلى مكشو فين . فينبغي أن لا يتكبر

<sup>(</sup>١) حديث فضل الهالم على العابد كفضل على أدى رجل من أجهابي ; الترمذي من عديث إب أعامة و تقدم في العلم

<sup>(</sup>۱) الزمر : ۹

على المستور فلمله أقل منه ذنوبا ، وأكثر منه عبادة ، وأشد منه حبا لله . وأما المكشوفه حاله إن لم يظهر لك من الذنوب إلا ما تزيد عليه ذنو بك في طول عمر ك. فلا ينبغي أن تتكبر عليه . ولا يمكن أن تقول هو أكثر مني ذنبا ، لأن عدد ذنوبك في طول عمرك ، وذنوب غيرك في طول الممر لاتقدر على إحصائها حتى تعلم الكثرة. نعم يمكن أن تعلم أن ذنوبه أشدكا لو رأيت منه القتل ، والشرب، والزنا ، ومع ذلك فلا ينبغي أن تتكير عليه ، إذ ذنوب القلوب من الكبر، والحسد ، والرياء ،والغل ، واعتقاد الباطل، والوسوسة في صفهات الله تمالى ، وتخيل الخطأ في ذلك كل ذلك شديد عند الله · فر عا جرى عليك في إطَّناكِ من خَهَا إِ الذنوب ماصرت به عندالله ممقوتا . وقدجرى للفاسق الظاهر الفسق من طاعات القاوب من حب الله ،و إخلاص ، وخوف ، وتعظيم : ما أنت جال عنه . وقد كفّر الله بذلك يجينه سيئاته ، فينكشف الغطاء يوم القيامة ، فتراه فوق نفسك بدرجات ، فهذا ممكن، والْإَشْكَاكُ البعيد فما عليك ينبغي أفيكون قريبا عندك إن كنت مشفقا على نفسك . فلا تتفكر فما هو ممكن لغيرك، بل فما هو مخوف في حقك فإنه لاتزر وازرة وزر أخرى ، وعذاب عيرك لا يخفف شيئا من عذابك . فإذا تفكرت في هذا الخطر ، كان عندك شغل شاغل عن التكبر، وعن أن ترى نفسك فوق غيرك وقد قال وهب بن منبه: ماتم عقل عبدحتي يكون فيه عشر خصال: فمد تسعة حتى بلغ العاشر فقال: العاشرة وما العاشرة، بهــا ساد مجده وبها علا ذكره ، أن يرى الناس كلهم خيرا منه ، وإنما الناس عنده فرقتان فرقة هي أفضل منه وأرفع ، وفرقة هي شر منه وأدنى . فهو يتواضع للفرقتين جميعاً بقلبه . إن رأىمنهو خير منه سره ذلك ، وتمني أن بلحق به، و إن رأى من هو شرمنه قال لمل هذا ينجو وأهلك أنا ، فلا تراه إلا خائفًا من العاقبة . ويقول لمل بر هذا باطن ، فذلك خير له ، ولا أدرى لعل فيه خلقا كريما بينه وبين الله ، فيرحمه الله ويتوب عليه ،و يختم له بأحسن الأعمال ويرى ظاهر فذلك شرلي ، فلا يأمن فما أظهره من الطاعة أن يكون دخلها الآفات فأحبطتها . ثم قال ، غيننذ كمل عقله :وساد أهل زمانه .فهذا كلامه · وبالجملة فن جو زأن يكون عندالله شقيا وقد منبق القضاء في الأزل بشقوته . فإله سبيل إلى أن يتكبر بحال من الأحوال . نعم إذا علب عليه الخوف رأى كل أحد غيرًا من نفيمه . وذلك هو الفضيلة ، كما روى أن عابدا آوى إلى جبل

قبيل له في النوم الت فلانا الإسكاف فسله أن يدعو لك. فأتاه فسأله عن عمله ، فأخبره أنه يسموم النهار ، ويكنسب فيتصدق بيعضه ، ويعلمم عياله بيعضه فرجع وهو يقول ، إن هذا لحسن ، ولكن ليس هذا كالتفرغ لطاعة الله ، فأتى في النوم النيا فقيل له المتحدا من الإسكاف فقل له ماهذا الصفار الذي بوجهك . فأتاه فسأله فقال له . مارأيت أحدا من الناس إلا وقع لى أنه سينجو وأهلك أنا . فقال العابد بهذه و الذي بدل على فضيلة هذه الخصله توله تعالى ( 'يؤ 'يُونَ مَا أَتُوا وَ تُكُو بُهُمْ وَجِلَةٌ أُبَهُمْ إِلَى رَبَّهِمْ رَاجِمُونَ (') أي أنهم ويؤتون الطاعات وهم على وجل عظيم من قبولها . وقال تعالى ( إنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْيَةُورَ بَهِمْ مَشْفِقُونَ ('') وقال تعالى ( إنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْيَةُورَ بَهِمْ مَا الله مع تقدسهم عن الذنوب ، ومواظبتهم على العبادات ، على الدوب بالإشفاق عليهم السلام ،مع تقدسهم عن الذنوب ، ومواظبتهم على العبادات ، على الدوب بالإشفاق فقال تعالى غبرا عنهم ( يُسْبَحُونَ اللّيلَ وَالنّهار لَّ لا يَفْتَرُونَ ('') ) ( وَهُمْ مِنْ خَشْيَةُ فَقَال تعالى غبرا عنهم ( يُسْبَحُونَ اللّيلَ وَالنّهار لَّ لا يَفْتَرُونَ ) ( وَهُمْ مِنْ خَشْيَةُ فَقَال تعالى عليه الأول ، وينكشف عندخا عَة مُشْفِقُونَ ('') في زال الإشفاق والحذر محاسبق به القضاء في الأول ، وينكشف عندخا عَة والأمن من مكر الله وذلك يوجب الكبر ، وهوسبب الهلاك فالكبر دليل الأمن، والنقر إليهم بعين الاستصفار، أكثر مما يصلحه بظاهر الأعمال . واحتقار الخلق ، والنظر إليهم بعين الاستصفار، أكثر مما يصلحه بظاهر الأعمال .

فهذه معارف بها يزال داء الكبر عن القلب لاغير . إلا أن النفس بعدهذه المعرفة قد تضمر التواضع وتدعى البراءة من الكبروهى كاذبة . فإذا وقعت الواقعة عادت إلى طبعها ، و نسيت وعدها فعن هذا الا ينبغى أن يكتنى في المداواة بمجرد المعرفة ، بل بنبغى أن تنكمل بالعمل ، وتجرب بأفعال المتواضعين في مواقع هيجان الكبر من النفس . وبيانه أن يمتحن النفس بخمس المتحانات هى أدلة على استخراج ما في الباطن ، وإن كانت الامتحانات كثيرة

الامتحان الأول: أن ينظر في مسألة مع واحد من أفرانه ، فإن ظهر شيء من الحق على لسان صاحبه ، فثقل عليه قبوله ، والانقياد له ، والاعتراف به ، والشكر لمه على تنبيهه وتمريفه وإخراجه الحق ، فذلك يدل على أن فيه كبرا دفينا ، فليتق الله فيه و يشتغل بعلاجه

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٩٠ (٢) المؤمنون : ٥٧ (٣) الطور : ٢٦ (١) الأنبياد ﴿ ٢٠ (١) الانبياد ؛ ٨٠

أما من حيث العم فبأن يذكر نفسه خسة نفسه عو خطر عاقبته ، وأن الكبر لا يليق إلابالله تمالى . وأما العمل فبأن يكلف نفسه ما ثقل عليه من الاعتراف بالحق ، وأن يطلق اللسان بالحمد والثناء ، ويقر على نفسه بالعجز ، ويشكره على الاستفادة ، ويقول ماأحسن ما فطنت له وقد كنت غافلا عنه ، فجزاك الله خيرا كما نبهتني له ، فالحكمة ضالة المؤمن ، فإذا وجدها ينبغي أن يشكر من دله عليها . فإذا واظب على ذلك مرات متوالية ، صار ذلك له طبعا ، وسقط ثقل الحق عن قلبه ، وطااب له قبوله . ومهما ثقل عليه الثناء على أقرائه بما فيهم، ففيه كبر ، وإنما فيه كبر ، وإنما فيه كبر ، وإنما فيه رباء ؛ فليما لج الرباء بما ذكر ناه من قطع الطمع عن الناس ، ويذكر القاب بأن منفعته في كاله في الحلوة في ذاته ، وعند الله لا عند الحلق ، إلى غير ذلك من أدوية الرباء . وإن ثقل عليه في الحلوة والملاً جيما ، ففيه الكبر والرباء جيما ، ولا ينفعه الحلاص من أحدها مالم يتخلص من النانى ، فليما لج كلا الداء ين ، فإنهما جميعا مهلكان

الامتحان الثانى . أن يجتمع مع الأفران والأمثال فى المحافل ، ويقدمهم على نفسه ، ويشم خلفهم ، ويجاس فى الصدور بحتهم فإن ثقل عليه ذلك فهو متكبر ، فليواظب عليه تكلفا ، حتى يسقط عنه ثقله . فبذلك يزايله الكبر . ومهنا للشيطان مكيدة ، وهو أن يجلس فى صف النمال ، أو يجعل بينه و بين الأقران بعض الأرذال ، فيظن أن ذلك تواضع وهو عين الكبر فإن ذلك يخف على نقوس المتكبرين، إذ يوهمون أنهم تركوا مكانهم بالاستحقاق والتفضل فيكون قد تكبر و تكبر بإظهار التواضع أيضا ، بل ينبنى أن يقدم أقرانه، و يجلس بينهم بجنبهم، فيكون قد تكبر و تكبر بإظهار التواضع أيضا ، بل ينبنى أن يقدم أقرانه، و يجلس بينهم بجنبهم، ولا ينحط عنهم إلى صف النمال ، فذلك هو الذى يخرج خبث الكبر من الباطن

الامتحان الثالث: أن مجيب دعوة الفقير ، و عمر إلى السوق في حاجة الرفقاء والأقارب فإن ثقل ذلك عليه فهو كبر . فإن هذه الأفعال من مكارم الأخلاق ، والثواب عليها جزيل فنقور النفس عنها لبس إلا خلبت في الباطن ، فليشتغل بإزالته بالمواظبة عليه ، مع تذكر جميع طذكر ناه من المعارف التي تزيل وإه الكبر ...

الامتحان الخامس. أن يلبس ثيابا بذلة ، فإن نفور النفس عن ذلك في الملارياء ، وفي الخاوة كبر ، وكان عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه ، له مسح يابسه بالليل . وقد قال صلى الله عليه وسلم (" دمّن اعْتَقَلَ البّعِيرَ وَلبِسَ الصّوفَ فَقَدْ بَرىء مِنَ الْكُبْرِ ، وقال عليه السلام عليه وسلم " وأَ عَالَ البّعِيرَ وَالْمَقَلُ الْبَعِيرَ وَالْمَقَلُ الْبَعِيرَ وَالْمَقَلُ الْبَعِيرَ وَالْمَقَلُ الْبَعِيرَ وَالْمَقَلُ الْبَعِيرَ وَالْمَقَلُ الْبَعِيرَ وَالْمَقُوفَ وَأَعْفِلُ الْبَعِيرَ وَالْمَقَ أَصَا بِعِي وَأُجِيبُ مَا الله وسى الأشعرى قبل له وقواما يتخلفون عن الجمعة بسبب ثيابهم ، فلبس عباءة فصلى فيها بالناس .

وهذهمواصع يجتمع فيها الرياء والكبر، فما يختص بالملاً فهوالرياء، ومايكون في الحارة فهو الكبر، فاعرف فإن من لايمرف الشر لايتقيه، ومن لايدرك المرض لايداويه

<sup>(</sup>۱) حديث من حمل الشي. والفاكهة فقد برى، من السلام: البيهتي في الشعب من حديث آبي أمامة وصعفه بلفظ من حمل بضاعته

 <sup>(</sup>٣) حديث من اعتقل البعير وليس الصوف فقد برىء من السكير: البيهق في الشعب من حديث أبي هديرة ...
 بزيادة فيه وفي اسفاده القاسم البعمرى ضعيف حداً

<sup>(</sup>٣) حديث أَمَا أَمَاعَبِد آكل بِالأَرْضُ وأُلبِسَ الصوف \_ الحديث ﴿ تَقَدَمُ بُعَشَّهُ وَلَّمُ الْحِدُ "فَيْنَهُ ﴿

<sup>(</sup>۱) الشعراء : ۸۸

#### 1986

#### بسيان غاية الرياضة في خلق التواضع

اعلم أن هذا الخلق كسائر الأخلاق، له طرفان وواسطة. فطرفه الذي يميل إلى الزيادة يسمى تكبرا، وطرفه الذي عيل إلى النقصان يسمى تخاسسا ومذلة، والوسط يسمى تواضعا والمحمود أن يتواضع في غير مذلة ومن غير تخاسس. فإن كلا طرفى الأمورذميم ، وأحب الأمور إلى الله تعالى أوساطها فن يتقدم على أمثاله فهو متكبر، ومن يتأخر غهم فهو متواضع، أي وضع شيئا من قدره الذي يستحقه. والعالم إذا دخل عليه إسكاف فتنحى له عن مجاسه، وأجلسه فيه، ثم تقدم وسوى له نمله، وغدا إلى باب الدار خلفه، فقد تخاسس وتذلل. وهذا أيضا غير محمود. بل المحمود عند الله العسدل. وهو أن يعطى كل ذي حق حقه. فينبني أن يتواضع بمثل هذا لأفرانه ومن يقرب من درجته. فأما تواضعه السوقى حقة فيالقيام، والبشر في الكلام، وارفق في السؤال، وإجابة دعوته، والسعى في حاجته، وأمثال ذلك، وأن لا يرى نفسه خيرا منه، بل يكون على نفسه أخوف منه على غيره. فلا يحتقره، ولا يستصغره، وهو لا يعرف خاتمة أمره.

فإذاً سبيله في اكتساب التواضع أن يتواضع للاقران ولمن دويهم ، حتى يخف عليه التواضع المحمود في محاسن العادات ، ليزول به الكبر عنه . فإن خف عليه ذلك فقد حصل له خلق التواضع . وإن كان يثقل عليه وهو يفعل ذلك فهو متكلف لامتواضع . بل الحلق مايصدر عنه الفعل بسهولة من غير ثقل ، ومن غيرروية . فإن خف ذلك وصار يحيث يثقل عليه رعاية قدره ، حتى أحب التملق والتخاسس ، فقد خرج إلى طرف النقصان ، فليرفع عليه رعاية قدره ، حتى أحب التملق والتخاسس ، فقد خرج إلى طرف النقصان ، فليرفع نفسه ، إذ ليس المؤمن من أن تدل نفسه ، إلى أن يعود إلى الوسطالذي هو الصراط المستقيم وذلك غامض في هذا الحلق وفي سائر الأخلاق . والميل عن الوسط إلى طرف النقصان وهو النملق أهون من الميل إلى طرف الزيادة بالتكبر . كما أن الميل إلى طرف التبذير في المال أحمد عند الناس من الميل إلى طرف الرجل . فهاية التبذيرونهاية البخل بذمومان ، وأحدهماأ فحش

وكذلك نهاية التكبر ونهاية الننقص والتذلل مذه ومان ؛ وأحدهما أنبح من الآخر والمحمود المطلق هو العدل ، ووضع الأمور مواضعها كما يجب، وعلى ما يجب ، كما يعرف ذلك بالشرع والمادة ولنقتصر على هذا القدر من بيان أخلاق الكبر والتواضع

## الشطرالث أي مرابكناب

في العجب

وفيه بيان ذم العجب وآفاته ، وبيان حقيقة العجب والإدلال ، وحدهما ، وبيان علاج العجب على الجملة ، وبيان أقسام مابه العجب ، وتفصيل علاجه

## بسان

ذم العجب وآفاته

اعلم أن العجب مذموم في كتاب الله تمالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم . قال الله عليه أم أن العجب مذموم في كتاب الله تمالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم . قال الله تمال (وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرُ تُكُمْ فَلَمْ تُنفِي عَنْكُمْ شَيْئًا (') ذكر ذلك في معرض اللهِ إلى الله عز وجل (وَظُنُوا أَنَّهُمْ مَا نِعَهُمْ حُصُونَهُمْ مِنَ الله وَأَتَاهُمُ الله مِن حَيثُ للهُ مِن حَيثُ للهُ مِن الله وَقال تعالى (وَهُمْ لَهُ مِنْ الله وَقال تعالى (وَهُمْ يَعْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُعْسِنُونَ صُنْعًا (") وهذا أيضا برجع إلى المحب بالعمل . وقد يعجب يعمل هو مصيب فيه من الإنسان بعمل هو محطى و فيه ، كما يعجب بعمل هو مصيب فيه من

وقال صلى الله عليه وسلم (') « ثَلاَثُ مُهْلِكَاتُ شُخُ مُطاَع وهو ًى مُتَّبَع وَإِعْجَابُ الله عليه وسلم والله وسلم الله عليه وسلم الله عليه عيث ذكر آخر هذه الأمة فقال (') « إِذَا رَأَ "يتَ شُخًّا مُطاعًا وَهُو يَ مُثَبَعًا وَإِعْجَابَ كُلُّ ذِي رَأْي بِرَأْ يه فَعَلَيْكَ نَفْسَكَ »

<sup>(</sup>١) حديث ثلاث مهلكات \_ الحديث : نقدم غير مرة

<sup>(</sup>۲) حدیث أبی ثعلبة اذار أیت شحامطاعاً و هوی متبعاً و اعجاب كل ذیر آی بر آیه فعلیك بنفسك: أبوداود. والترمذی وحسنه و این ماجه و قد تقدم

<sup>(</sup>۱) التوبة: ٢٥<sup>(٢)</sup> الحشر: ٢<sup>(٣)</sup> الكيف: ٢٠٤

وقال ابن مسعود: الهلاك في انتنبن: القنوط والعجب: وإنما جمع بينهما لأن السعادة لاتنال إلا بالسعي، والطلب، والجد، والنشمر، والقائط لايسمى، ولا يطلب والمعجب يمتقد أنه قد سعد وقد ظفر بمراده فلايسمى فالموجود لا يطلب، والمحال لا يطلب والسعادة موجودة في اعتقاد المعجب، حاصلة له، ومستحيلة في اعتقاد القائط. فمن همنا جمع بينهما وقد قال تعالى ( فَلا تُرَرَ كُوا أَ نَفُسَكُم ( ) قال ابن جر يج. معناه إذا عملت خيرا فلا تقل عملت . وقال زيد بن أسلم: لا تبروها ، أي لا تعتقدوا أنها بارة ، وهو معني العجب

ووقى طلحة رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) يوم أحد بنفسه ، فأ كب عليه حتى أصيبت . كفه . فكأنه أعجبه فعله العظيم ، إذ فداه بروحه حتى جرح · فتفرس ذلك عمر فيه فقال : مازال يعرف في طلحة نأو منذ أصيبت أصبعه مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، والنأو هو المعجب في اللغة ، إلا أنه لم ينقل فيه أنه أظهره واحتقر مسلما . ولما كان وقت الشورى قال له ابن عباس . أين أنت من طلحة ؟ قال ذلك رجل فيه نخوة . فإذا كان لا يتخلص من العجب أمثالهم ، فكيف يتخلص الضعفاء إن لم يأخذوا حذره !

وقال مطرف: لأن أبيت نائيا ، وأصبح نادما ، أحب إلى من أن أبيت قائيا ، وأصبح معجبا . وقال صلى الله عليه وسلم () « كَوْ لَمْ ثُذْ نِبُوا خَلَشِيتُ عَلَيْكُمْ مَاهُو َ أَكْبَرُ مِنْ ذَلِكَ ٱلْعُحْبُ الْعُحْبُ ، فجعل العجب أكبر الذبوب . وكان بشر بن منصور من الذبن إذ رؤا ذكر الله تعالى والدار الآخرة ، لمواظبته على العبادة . فأطال الصلاة يوماورجل خلفه ينظر . ففطن له بشر ، فلما انصرف عن الصلاة قال له : لا يعجبنك مارأ يت منى . فإنا بايس لعنه الله قد عبد الله تعالى مع الملائكة مدة طويلة ، شم صار إلى ماصار إليه .

<sup>(</sup>۱) حدیث و ق طلحة رسول الله صلی الله علیه و سلم بنفسه و أدکب علیه حتی أصیت کفه: البخاری من روایة و من الله علیه و سلم و قصر الله علیه و سلم و الله علیه و الله علیه و سلم و سلم و الله علیه و سلم و الله علیه و الله علیه و سلم و الله علیه و الله و الله علیه و الله و الله علیه و الله علیه و الله و الله علیه و الله و الله علیه و الله و الله و الله علیه و الله و الله

وي المدروا لحديث عليكم ماهوأ كبر من ذلك العجب العجب البزار و ابن حان في الضعفاء و البهق في الشعب من حديث أنس وفيه سلام بن أبي الصهباء قال البخارى مكر الحديث وقال أحمد حسن الحديث ورواه أبو منصور الديلي في مسند الفردوس من حديث أبي سعيد وسند ضعيف جدا

<sup>(</sup>۱) النجم: ۲۲

وقيل لعائشة رضى الله عنها: متى يكون الرجل مسيئا؟ قالت إذا ظن آنه محسن. وقد قال تعالى (كُاتُبْطِلُوا صَد قَاتِكُم عِبْلُنَ وَالْأَذَى (١١) والمن نتيجة استعظام الضدقة ، واستعظام العمل هو العجب فظهر بهذا أن العجب مذموم جدا

# بسيان

اعلم أن آفات العجب كثيرة . فإن العجب يدعو إلى الكبر لأنه أحداً سبابه كاذكرناه فيتولد من المنجب الكبر ، ومن الكبر الآفات الكثيرة التي لا تخني . هذا مع العباد . وأما مع الله تعالى، فالعجب يدعو إلى نسيان الذنوب وإهمالها فبعض ذنوبه لا يذكرها ولا يتفقدها، لظنه أنه مستفن عن تفقدها فينساها . وما يتذكره منها فيستصفره ولايستعظمه، فلايجتهدفي تدراكه و تلافيه . بل يظن أنه ينفرله · وأما العبادات والأعمال فإنه يستعظمها ويتبجح بها ويمن على الله بفعلها ، وينسى نعمة الله عليه بالتوفيق والممكين منها . ثم إذا أعجب بها عمى عن آفاتها . ومن لم يتفقد آفات الأعمال كان أكثر سعيه ضائما فإن الأعمال الظاهرة إذا لم تكن خالصة نقية عن الشوائب قلما تنفع . و إعا يتفقدمن يعلب عليه الإشفاقوالخوف دون المحب . والمعجب يغتر بنفسه ويرأيه، ويأمن مكر اللهوعذا له ويظن أنه عند الله عكان ، وأن له عند الله منة وحقا بأعماله التي هي نعمة من نعمه، وعطية من عطاياه ﴿ وَيَخْرُجُهُ المَحْبُ إِلَى أَنْ يَثْنَى عَلَى نَفْسُهُ وَيَحْمَدُهَا وَ نُرَكِّهَا . وإن أعجب ترأيه وعمله وعقله منع ذلك من الاستفادة ، ومن الاستشارة وللسؤال ، فيستبـــد بنفسهورأيه ، و بستنكف من سؤال من هو أعلم منه . وربما يعجب بالرأى الخطأ الذي خطر له ،فيفرح بكونه من خواطره ، ولا يفرح بخواطر غيره ، فيصر عليه ، ولا يسمع نصح ناصح ، ولاوعظ واعظ . بل ينظر إلى غيره بمين الاستجهال ، ويصر على خطئه . فإن كان رأيه فىأمردنيوى فيحقق فيه ، وإن كان في أمرديني لاسيما فما يته ق بأصول العقائد فيهلك به . ولوآمهم نفسه ولم يثق برأيه ، واستضاء بنور القرءان ، واستمان بملماء الدين ، وواظب

<sup>(</sup>١) القرة: ٢٦٤٠

على مدارسة العلم ، وتابع سؤال أهل البصيرة ، لكانذلك يوصله إلى الحق . فهذاو أمثاله من آمات المحب . فلذلك كان من المهلكات . ومن أعظم آماته أن يفتر في السعى لظنه أنه قدفاز ، وأنه قد استغنى، وهو الهلاك الصريح الذي لاشهة فيه، نسأل الله تعالى العظيم حسن التوفيق لطاعته

### بسيان

#### حقيقة العجب والإدلال وخدهما

اعلم أن العجب إنما يكون بوصف هو كال لامحالة . وللعالم بكال نفسه في علم،وعمل ومال ، وغير محالتان : إحداهما: أن يكون خاتفا على زواله ، ومشفقا على تكدره أو سلبه من أصله. فهذا ليس بمعجب. والأخرى: أن لا يكون خانفامن زواله، لكن يكون فرحابه من حيث إنه نعمة من الله تعالى عليه ، لا من حيث إضافته إلى نفسه . وهذا أيضا ليس عمحت. وله حالة ثالثة هي المحب، وهي أن يكو نغير خائف عليه، بل يكو ن فرحا به مطمئنا إليه، وبكون فرحه بهمن حيث إنه كال ، و نعمة ، وخير ، و رفعة ، لامن حيث إنه عطية من الله تعالى ونعمة منه. فيكون فرحه به من حيث إنه صفته، ومنسوب إليه بأنه له ، لامن حيث إنه منسوب إلى الله تمالي بأنه منه . فهماغلب على قلبه أنه نعمة من الله، مهاشاء سلبها عنه ، زال العجب بذلك عن نفسه فإذاً العجب هو استمظام النعمة ، والركون إليها ، مع نسيان إضافتها إلى المنعم . فإن انضاف إلى ذلك أن غلب على نفسه أن له عند الله حقا ، وأنه منه بحكان ، حتى يتوقع بعمله. كرامة في الدنيا ، واستبعد أن يجري عليه مكروه ، استبعادا نريد على استبعاده ما مجري على الفساق ، سمى هذا إدلالا بالعمل . فكأنه برى لنفسه على الله دالة . وكذلك قد يعطى غيره شيئا فيستعظمه ويمن عليه ، فيكون معجبا . فإن استخدمه أو انترح عليه الانتراحات أو إستبعد تخلفه عن قضاء حقوقه ،كان مدلا عليه . وقال قتادة في قوله تعالى ﴿ وَكَا تَعْنَنْ تُسْتَكُينُ (١) ) أي لاندل بعملك . وفي الحبر (١) ﴿ إِنَّ صَلاَ مَ الْهِدِلَّ لَا يُرْفَعُ فَوْقَ رَأْسِهِ وَلَإِنْ يَضْعَكَ وَأَنْتَ مُعْتَرِفُ مِذَنْبِكَ خَيْنٌ مِنْ أَنْ تَبْسِكَى وَأَنْتَ مُدِلَّ بِعَمَلِكَ ،

الله المعديث انصلاد المدل لاترفع فوق رأسه \_ الحديث : لمأجدله أسلا

ريد الدرية

تولادلال وراء العجب، فلا مدل إلا وهو معجب ورب معجب لايدل. إذ العجب في الإستعظام و تسيان النعمة ، دون توقع جزاء عليه . والإدلال لايتم إلا مع توقع جزاء فإن توقع إجابة دعوته، واستنكر ردها بباطنه، وتعجب منه ، كان مدلابه ، لأنه لا يتعجب من رد دعاء الفاسق ، و يتعجب من رد دعاء نفسه لذلك . فهذا هو العجب و الإدلال ، وهو من مقدمات الكبر وأسبابه ، والله تعالى أعلم

## بسيان

#### علاج العجب على الجملة

اعلم أن علاج كل علة هو مقابلة سبها بضده . وعلة العجب الجهل الحض ، فدلاجه المعرفة المضادة لذلك الجهل ، فقط . فلنفرض المعجب بفعل داخل محت اختيار العبد ، كالعبادة والصدقة ، والغزو ، وسياسة الخلق وإصلاحهم ، فإن المحب بهذا أغلب من المحب بالجمال والقوة ، والنسب ، وما لا مدخل تحت اختياره ، ولا براه من نفسه فنقول

الورع والتقوى والعبادة والعمل الذى به يعجب ، إغا يعجب به من حيث إنه فيه ، قهو عله وعمراه . أو من حيث إنه منه وبسببه ، وبقدرته وقوته . فإن كان بعجب به من حيث إنه فيه ، وهو محله وعمراه ، يجرى فيه وعليه من جهة غيره ، فهذا جهل . لأن المحل مسخر و مجرى لامدخل له في الإبجاد والنحصيل ، فكيف يعجب بما ليس إليه ! وإن كان يمجب به من حيث إنه هو منه وإليه ، وباختياره حصل ، و بقدرته تم ، فينبني أن يتأمل في قدرته ، وإرادته ، وأعضائه ، وسائر الأسباب التي بها يتم عمله أنها من أين كانت له ، فإن كان جميع ذلك نعمة من الله عليه ، من غير حق سبق له ، ومن غير وسيلة يدلى بها في فينبني أن يكون إعجابه بجود الله وكرمه وفضله ، إذ أفاض عليه مالا يستحق ، وآثره به على عيره من غير سابقة ووسيلة . فهما برز الملك لفلمانه ، ونظر إليهم ، وخلع من جملهم على واحد منهم ، لالصفة فيه ، ولا لوسيلة ، ولا جمال ، ولا لحدمة ، فينبني أن يتعجب المنه من فضل الملك وحكمه ، وإيثاره من غير استحقاق . وإعبابه بنقسه من أين المنه عليه من فضل الملك وحكمه ، وإيثاره من غير استحقاق . وإعبابه بنقسه من أن يتعجب المنه ، ولا ينبني أن يعجب هو بنفسه . نم يجوز أن يعجب العبد فيقول . الملك حكم عدل أمه وماسبه . ولا ينبني أن يعجب هو بنفسه . نم يجوز أن يعجب العبد فيقول . الملك حكم عدل

لا يظلم ، ولا يقدم ولا يؤخر إلا لسبب ، فلولا أنه تفطن في صفة من الصفات المحمودة الباطنة ، لما اقتضى الإيثار بالخلمة ، ولما آثر في بها · فيقال و تلك الصفة أيضا هي من خلمة الملك وعطيته ، التى خصصك بها من غيرك من غير وسيلة . أو هى عطية غيره ؟ فإن كانت من عطية الملك أيضا ، لم يكن لك أن تعجب بها . بل كان كما لو أعطاك فرسا فلم تنجب به ، فأعطاك غلاما لأنى صاحب فرس فأما غيرى فلا فرس له . فيقال وهو الذي أعطاك الفرس ، فلا فرق بين أن يعطيك الفرس والغلام غيرى فلا فرس له . فيقال وهو الذي أعطاك الفرس ، فلا فرق بين أن يعطيك الفرس والغلام معا ، أو يعطيك أحدها بعد الآخر . فإذا كان الكلمنة في نبي أن يعجبك جوده و فضله لا نفسك وأما إن كانت تلك الصفة . وهذا يتصور وفي حق الجبار القاهي ملك الملوك ، المنفرد بإنجاد الموصوف والصفة . فإنك إن أعجبت بعبادتك ، وقلت وفقني للعبادة لحي له ، المنفرد بإنجاد الموصوف والصفة . فإنك إن أعجبت بعبادتك ، وقلت وفقني للعبادة لحي له ، فيقال ومن خلق الحب في قلبك ؟ فسنقول هو . فيقال فالحب والعبادة كلاهما نعمنان من عنده ، ابتدأك بهما من غير استحقاق من جهتك ، إذلا وسيلة لك ولاعلاقة ، فيكون الإعجاب عنده ، ابتدأك بهما من غير استحقاق من جهتك ، إذلا وسيلة لك ولاعلاقة ، فيكون الإعجاب عنده ، ابتدأك بهما من غير استحقاق من جهتك ، إذلا وسيلة لك ولاعلاقة ، فيكون الإعجاب عنده ، إذ أنه بوجود ودك ووجود صفاتك ، وبوجود أعمالك وأسباب أعمالك

فإذاً لا معنى لعجب العابد بعبادته ، وعجب العالم بعامه ، وعجب الجميل بجماله ، وعجب النبى بغناه ، لأن كل ذلك من فضل الله ، وإعاهو على لفيضان فضل الله تعالى وجوده ، والمحل أيضا من فضله وجبوده . فإن قلت : لا عكنى أن أجهل أعمالى ، وأنى أنا مملتها ، فإنى أننظر عليها توابا ، ولولاأنها على لما انتظرت ثوابا ، فإن كانت الأعمال غاوقة لله على سبيل الاختراع فن أبنى الثواب. وإن كانت الأعمال منى و بقدرتى فكيف لا أعجب بها فاعلم أن جوابك من وجهين . أحدها هو صريح الحق ، والآخر فيهمساعة .أماصر يح الحق فهو أنك وقدرتك ، وإرادتك وحركتك ، وجميع ذلك من خلق الله واختراعه فا علم الله وما صليت إذ صليت ، وما رميت إذ رميت ، ولكن الله رمى . فهذاهو الحق الذي انكشف لأرباب القلوب ؛ عشاهدة أوضح من أبصار الديمن . بل خلقك الحق الذي انكشف لأرباب القلوب ؛ عشاهدة أوضح من أبصار الديمن . بل خلقك وخلق أعضاءك ؛ وخلق فيها القوة والقدرة والصحة ، وخلق لك المقل والعلم ، وخلق لك

الإرادة . ولو أروت أن تنني شيئا من هذا عن نفسات لم نقدر عليه . ثم خلق الحركات في في أعضائك، مستبدا باختراعهامن غير مشاركة من جهتك معه في الاختراع ، إلا أنه خلقه على ترتيب، فلم بخلق الحركة ما لم يخاق في العضو قوة ، وفي القلب إرادة .ولم يخلق إرادة مالم يخلق علما بالمراد . ولم يخلق علمها مالم يخلق القلب الذي هو محل العلم . فتدريجه في الخلق شيئا بعد شيء هو الذي خيل لك أنك أوجدت عملك ، وقد غلطت . وإيضاح ذلك وكيفية الثواب على عمل هو من خلق الله ، سيأتي تقريره في كتاب الشكر ، فإنه أليق به ، فارجع إليه ونحن الآن نزيل إشكالك بالجواب الثاني ، الذي فيه مسامحة ما ، وهو أن تحسب أن العمل حصل بقدرتك ففن أين قدرتك ؟ ولا يتصور العمل إلا نوجودك ، ووجود عملك وإدادتك ، وقدرتك ، وسائر أسباب عملك وكل ذلك من الله تعالى لامنك فإنكان العمل بالقدرة ، فالقدرة مفتاحه . وهذا المفتاح بيد الله . ومهما لم يعطك المفتاح فلا يمكنك العمل فالمبادات خزائن بها يتوصل إلى السعادات ، ومفاتيحها القدرة ، والإرادة ، والعلم ، وهي مِد الله لا عالة . أرأيت لورأيت خزائن الدنيا جُمُوعة في قلمة حصينة ، ومفتاحها بيد خازن ولو جلست على بامها وحول حيطانها ألف سنة لم يمنكك أن تنظر إلى ديفار ممافيها ولوأعط ك المفتاح لأخذته من قريب، بأن تبسط يدك إليه فتأخذه فقط . فإذا أعطال الخاز فالفاتيم وسلطك عليها ، ومكنك منها ، فددت يدك وأخنتها ،كان إعجابك بإعطاء الخازن المفاتيح أوعا إليك من مد اليد وأخذها ؟ فلا تشك في أنك ترى ذلك نهمة من الحازن ، لأن المؤنة فى تحريك اليد بأخذ المال قريبة . وإنما الشأن كله فى تسليم المفاتيح : فكذلك مهماخلقت القدرة وسلطت الإرادة الجازمة ، وحركت الدواعي والبواعث ، وصرف عنك الموانع والمعوارف ، حتى لم يبق صارف إلا دفع ، ولا باعث إلا وكل باث ، فالعمل هين عليك وتحريك البواعث ، وصرف المواثق ، وتهيئة الأسباب، كلها من الله ، ليس شيءمنها إليك فمن المجائب أن تمجب بنفساك ولا تمجب عن إليه الأمركله ، ولا تمنجب بجو دماو فضله و كرمه في إيثاره إياك على الفساق من عباده ، إذ سلط دواعي الفشاد على الفساق، وصرفها عنك ، وسلط أخدان السوء ودعاة الشر عليهم ، وضرفهم عناها ، ومعكنهم من أسمال الشهوات واللذات، وزواها عنك، وصرف عنهم بواعث الخير وداوعيه، وسلطهاعليك

معتى تيسر لك الخير ، وتيسر لهنم الشر . فعل ذلك كله بك من غير وسبلة سابقة منك ، ولا جزية سابقة من الفاسق العاصى . بل آثرك ، وقدمك ، واصطفاك بفضله ، وأبعد العاصى ، وأشقاه بعدله ، فما أعجب أعجابك بنفسك إذا عرفت ذلك !

فإذاً لاتنصرف قدرتك إلى المقدور إلا بنسليط الله عليك داعية لاتجد سبيلا إلى غالفتها لحكأنه الذي اضطرك إلى الفعل إن كنت فاعلا تحقيقا فله الشكر والمنة لالك. وسيأى في كتاب التوحيد والتوكل من بيان تسلسل الأسباب والمسببات ماتستبين به أنه لافاعل إلاالله، ولا خالق سواه . والعجب ممن يتعجب إذا رزقه الله عقلا، وأفقره ممن أفاض عليه المال من غير علم ، فيقول كيف منعني قوت يومي وأنا العاقل الفاصل ! وأفاض على هــذا نميم الدنيا وهو الغافل الجاهل! حتى يكاد يرى هذا ظلماً . ولا يدرى المغرور أنه لوجم له بين المقل والمال جيمًا ، لكان ذلك بالظلم أشبه في ظاهر الحال . إذ يقول الجاهل الفقير يارب لم جمعت له بين المقل والغني وحرمتني منهما ؟ فهلا جمعتهما لى أو هلا رزقتني أحدهما وإلى مذا أشار على رضى الله عنه حيث قيل له . مابال العقلاء فقراء ؟ فقال : إن عقل الرجل عسوب عليه من رزقه . والعجب أن العاقل الفقير رعا يرى الجاهل الذي أحسن حالا من نفسه . ولو قبل له هل تؤثر جهله وفشاه عوضا عن عقلك وفقرك ؟ لامتنع عنه . فإذاً ذلك يدل على أن نعمة الله عليه أكبر ، فلم يتسجب من ذلك؟ والمرأة الحسناء الفقيرة ترى الحلى والجواهم على الذميمة القبيحة ، فتتمجب وتقول : كيف بحرم مثل هذا الجال من الزينة ؟ ويخصص مثل ذلك القبيح 1 ولا تدرى المغرورة أن الجال محسوب عليها من رزنها ، وأنها لو خيرت بين الجمال و بين القبيح مع الغنى لآثرت الجمال. فإذن نعمة الله عليها أكبر.وقول الحكيم الفقمير الماقل بقلبه . يارب لم حرمتني الدنيا وأعطيتها الجهال ، كقول من أعطاه الملك فرسا فيقول. أيها الملك لم كالمطيني الفلام وأناصاحب فرس افيقول كنت لاتتعجب من هذا لو لم أعطك الفرس. فهب أنى ماأعطيتك فرسا ، أصارت نعمتي عليك وسيلة لك وجيعة، تطلب بها نعمة أخرى . فهذه أوهام لأتخاو الجهال عنها ومنشأ جميع ذلك الجهل ويزالة فالمد بالعلم المعقق بأن العبد ، وعمله ، وأوصافه ، كل ذلك من عنسد الله تعالى نعمة ابتدآه بها قبل الاستحقاق؛ وهذا ينني العجب والإدلال ، ويورث الخضوع، والشَّكر،

والخوف من زوال النعمة . ومن عرف هذا لم يتصور أن يعجب بعلمه وعمله ، إذا يعلم أنِ ذلك من الله تعالى . ولذلك قال داود عليه السلام: يارب ما تأتى ليلة إلاو إنسان من آل داود قائم . ولا يأتى يوم إلا وإنسان من آل دارد صائم . وفي رواية ، ماعر ساعة من ليل أو نهار إلا وعابد من آل داود بسيدك ، إما يصلي وإما يصوم وإما بذكرك . فأوحى الله تعالى إليه ياداود، ومنأ بن لهم ذلك؟ إن ذلك لم يكن إلا بي . ولولاعو في إياك مافويت ، وسأ كلك إلى نفسك. قال ان عباس: إما أصاب داود ماأصاب من الذنب بمجبه بعمله ، إذ أضافه إلى آل داودمدلا به : حتى وكل إلى نفسه ، فأذنب ذنبا أورثه الحزن والندم . وقال داود يارب إن بني إسرائيل بسألونك بإبراهيم ، وإسحق، وبعقوب. فقال : إني ابتليتهم فصبروا فقال يارب وأنا إن ابتليتني صبرت . فأدل بالعمل قبل وقته · فقال الله تعالى : فإني لمأخبرهم بأى شيء أبتليهم ، ولا في أي شهر ، ولا في أي يوم . وأنا عنبرك في سنتك هذه ،وشهرك عذا ، أبتليك غدا بامرأة · فاحــذر نفسك . فوقع فيما وقع فيه . وكذلك لما اتكل أصاب رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) يوم حنين على قوتهم وكثرتهم ونسوا فضل الله تعالى عليهم ' وقالوا لانغلب اليوم من قلة ، وكلوا إلى أنفسهم . فقال تعالى ( وَ يَوْمَ خُنَيْنَ إِذْ أَعْخَبَتْكُمْ كَثْرَ تُكُمْ ۚ فَلَمْ ۖ تَغْنِ عَنْـكُمْ شَيْئًا وَصَافَتْ عَلَيْكُمُ ۖ الْأَرْضُ عَا رَخُبَتْ ثُمُّ وَ لَيْتُمْ مُدْ بِرِينَ (1) وروى ابن عيينة أن أيوب عليه السلام قال: إلهٰي إنك ابتليتني بهذا البلاء، وما ورد على أمر إلا آثرت هواك على هواي. فنو ديمن غمامة بعشرة آلاف صوت ياأيوب، أنَّى لك ذلك؟ أي من أين لك ذلك ، قال : فأخذ رمادا ووضعه على رأسه وقال: منك يارب ، منك يارب · فرجع من نسيانه إلى إضافة ذلك إلى الله تعالى . ولهذا قال الله تمالى ( وَلَوْلَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَازَ كَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ أَبَدًا ﴿ (٢) وقال النبي

<sup>(</sup>۱) حديث قولهم يوم حنين لانفلب اليوم من قلة: البيهق في دلائل النبوة من رواية الربيع بن أنس مرسلا أن رجلا قال يوم حنين لن تقلب البوم من قلة فشق ذلك على رسول الله على الله عليه وسلم فانزل الله عز وجل ويوم حنين إذا عجبتكم كثرتكم ولابن مردويه في تفسيره من حديث أنس الله عز وجل ويوم حنين أعجبتكم كثرتكم فقالوا اليوم نقائل ففروا فيه الفرج بن فضالة ضعفه الجمهور

<sup>(</sup>١) التوية: ٢٥ (١) النور: ٧٠

## بسيان

#### أقسام ما به العجب وتفصل علاجه

اعلم أن العجب بالأسباب التي بها يتكبر كاذكرناه . وقد يعجب بما لا يتكبريه وكعجبه الرأى الخطأ الذي يزين له بجهله . فما به العجب عمانية أقسام :

الأول: أن يعجب ببدنه في جماله ، وهيئته ، وصحته ، وقوته ، وتناسب أشكاله، وحسن صورته ، وحسن صورته ، وبالجملة تفصيل خلقته · فيلنفت إلى جمال تفسه ، وينسى أنه نعمة من الله تعالى . وهو بعرضة الزوال في كل حال ب وعلاجه ماذكرناه في الكبر بالجماله وهو التفكر في أفذار باطنه ، وفي أول أمن ، وفي آخره ، وفي الوجوه الجميلة والأبدان الناعمة أنها كيف تمزقت في التراب ، وأنتنت في القبور ، حتى استقدرتها الطباع

الثانى: البطش والقوة ، كما حكى عن قوم عاد حين قالوا فيما أخبر الله عنهم ( مَنْ أَشَدُ مِنَّا نُوَّةً ( مَنْ أَشَدُ مِنَّا نُوَّةً ( ) وكما اتكل عوج على قوته وأعجب بها فاقتلع جبلا ليطبقه على مسكر

<sup>(</sup>١) حديث مامنكم من آحد ينجيه عمله \_ الحديث ; متفق عليه من حديث أبي هريرة

رُ<sup>(۱)</sup> فصلت : ١٥

موسى عليه السلام، فنقب الله تمالى تلك القطعة من الجبل بنقر هدهد ضعيف المنقار، حتى صارت في عنقه . وقد يتكل المؤمن أيضا على قوته ، كما روى عن سليان عليه السلام أنه قال ('): لأطوفن الليلة على مائة امرأة . ولم يقل إن شاء الله تمالى . فحرم ما أراد من الولد . وكذلك قول داود عليه السلام : إن ابتليتني صبرت . وكان إعجابا منه بالقوة ، فلما ابتلى بالمرأة لم يصبر ويورث العجب بالقوة الهجوم في الحروب ، وإلقاء النفس في التهلكة ، والمبادرة إلى الضرب والقتل لكل من قصد بالسوء . وعلاجه ما ذكر ناه ، وهو أن يعلم أن حمى يوم الضرب والقتل لكل من قصد بها رعا سلبها الله تعالى بأدنى آفة يسلطها عليه تضعف قوته ، وأنه إذا أعجب بها رعا سلبها الله تعالى بأدنى آفة يسلطها عليه

الثالث: العجب بالمقل والنكياسة ، والمتفطن لدقائق الأمور من مصالح الدين والدنيا وعرته الاستبداد بالرأى ، وترك المشورة ، واستجهال الناس المخالفين له ولرأيه . ويخرج إلى قلة الاصفاء إلى أهل العلم ، إعراضا عنهم بالاستغناء بالرأى والعقل ، واستحقارا لهم وإهانة وعلاجه أن بشكر الله تعالى على مارزق من العقل ، ويتفكر أنه بأدنى مرض يصيب دماغه كيف يوسوس ويجن ، بحيث يضحك منه . فلا يأمن أن يسلب عقله إن أعجب به ولم يتم بشكره . وليستقصر عقله وعلمه ، وليعلم أنه ما أوتى من العلم إلا قليلا ، وإن اتسع علمه . وأن ما جهله مما عرفه الناس أكثر مما عرفه ، فكيف عالم يعرفه الناس من علم الله تعالى ! وأن يتهم عقله . وينظر إلى الحق كيف يعجبون بعقو لهم ويضحك الناس منهم . فيحذر أن يكون منهم وهو لايدري ، فإن العاصر العقل قط لا يعلم قصور عقله ، فيذبعي أن يعرف مقدار عقله من غيره لامن نفسه . ومن أعدائه لامن أصدقائه ، فإن من جاهنه يثني عليه ، فيزيده عجبا ، وهو لا يظن بنفسه إلا الخير ، ولا يفطن بعضهم أنه ينجو بشرف الرابع : العجب بالنسب الشريف . كعجب الهاشمية . حتى يظن بعضهم أنه ينجو بشرف الرابع : العجب بالنسب الشريف . كعجب الهاشمية . حتى يظن بعضهم أنه ينجو بشرف الرابع : العجب بالنسب الشريف . كعجب الهاشمية . حتى يظن بعضهم أنه ينجو بشرف

تسبه و نجاه آبانه ، وأنه مغفور له · ويتخيل بعضهم أن جميع الخلق له مو ال وعبيد . وعلاجه أن يعلم أنه مهما خالف آباءه في أضالهم وأخلاقهم ، وظن أنه ملحق بهم ، فقد جهل . وإن اقتدى با بائه ، فما كان من أخلاقهم العجب ، بل الخوف، والإزراء على النفس ،

<sup>(</sup>١) حديث قال سلمان لأطوفن الليلة بمائة امرأة ـ الحديث : البخارى من حديث أبي هر يرة

واستعظام الخلق، ومذمة النفس. ولقد شرفوا بالطاعة ، والعلم، والخمال الحيدة ، لابالنسب فليتشرف بما شرفوا به . وقد ساواهم في النسب وشاركهم في القبائل من لم يؤمن بالله واليوم الآخر ، وكانوا عند الله شرا من الكلاب ، وأخس من الخنازير . ولذلك قال تعالى (ياأيُّها النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَا كُمْ مِن ذَكَر وأ نني (١٠) أي لا تفاوت في أنسابكم لاجتماعكم في أصل واحد. ثم ذكر فاثدة النسب فقال ( وَجَمَلْنا كُمْ شُمُوبًا وَقَبَا ثِلَ لَتَمَارَ فُوا (١٠) ثم بينأن الشرف بالتقوى لابالنسب فقال ( إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ " ) ولماقيل رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) من أكرم الناس ؟ من أكيس الناس ؟ لم يقل من ينتمي إلى نسبي ولكن قال ﴿ أَكُرَ مُهُمْ أَكْثَرُهُمْ لِلْمَوْتِ ذِكْرًا وَأَشَدُّهُمْ لَهُ ٱسْتِمْدَادًا ﴾ وإغانزلت هذه الآية حين أذن بلال يوم الفتح على السكمية ، فقال الحارث بن هشام ، وسمبيل بن عمرو وخالد بن أسيد: هذا المبد الأسود يؤذن ! فقال تمالى ( إِنَّ أَكُر مَكُمْ عَنْدَ الله أَتْقَا كُر ' ' ' وقال الني صلى الله عليه وسلم (''« إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عَيْبَةَ الْجَاهِلِيَّةِ » أَى كبرها «كُلُّكُمْ بَنُو آدَمَ وَآدَمُ مِنْ بُرَابٍ » وقال النبي صلى الله عليه وسلم (" « يَامَعْشَرَ قُرَيْشِ لَا تأْنِي النَّاسُ بِالْأَعْمَالِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَتَأْتُونَ بِالدُّنْيَا تَحْدِبُاو نَهُمَ عَلَى رقابِكُمْ تَقُولُونَ ۚ يَا مُحَدِّدُ يَا مُحَدَّدُ فَأَقُولُ مَكَذَا » أَى أَعرض عنكم . فبين أنهم إِن مالوا إِلى الدنيا لم ينفعهم نسب قريش . ولما نزل قوله تعالى (٤) ﴿ وَأَنْذَرُ عَشِيرَ تَكَ الْأَقْرَ بِينَ (٠٠) ناداهم بطنا بعدبطن، حتى قال « يَا فَاطِمَةُ بِنْتُ مُحَمَّدٍ يَاصَفِيَّةُ بِنْتُ عَبْدِ اللَّهِ عَمَّةُ رَسُول اللهِ

<sup>(</sup>۱) حديث لما قيل له من أكرَم الناس من أكيس الناس قال أكثرهم للموت ذكرا ... الحديث : ابن ماجه من حديث ابن عمر دون قوله وأكرم الناس وهو بهذه الزيادة ،عند ابن أبي الدنيا في ذكر الموت آخر السكتاب

<sup>(</sup> ۲ ) حدیث إنالله قداُذهب عنه عیم عیبة الجاهلیة ـ الحدیث : أبوداودوالترمذی وحسنه من حدیث آبی هریرة و رواه الترمذی آیضا من حدیث ابن عمر وقال غریب

<sup>(</sup>٣) حديث يامعشر قريش لايأتى الناسبالأعماليومالقيامة وتأتون بالدنيا تحمّاونها على رقابكم ــالحديث: الطبراني من حديث عمران بن حصين إلاأنه قال يامعشر بني هاشم وسنده ضعيف

<sup>(</sup> ٤ ) حدیث لمانزل قوله تعالی : وأنذر عشیرتك الأقربین ناداهم بطنا بعد بطن حق قال یافاطمة بنت همد بطن حدیث المسلم من عدیث عائشة با منفق علیه من حدیث المباهد بنت عبد المباهد المباهد بنت عبد المباهد المباهد بنت عبد المباهد ال

<sup>(</sup> ١٤ : ٣ : ٢ م) الحجرات : ١٧ (و) الشعراء : ١٤

صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَعْمَلاً لِأَنْفُسِكُما فَإِنِّي لاَ أُغْنِي عَنْكُما مِنَ اللهِ شَيْئًا ،

فن عرف هذه الأمور ، وعلم أن شرفه بقدر تقواه ، وقد كان من عادة آبائه النواضع ، افتدى بهم فى التقوى والتواضع . و إلا كان طاعنا فى نسب نفسه بلسان حاله ، مهما انتمى إليهم

ولم يشبههم في التواضع ، والتقوى ، والخوف ، والإِشفاق .

وإذا انقسمت الذنوب إلى ما يشفع فيه وإلى ما لايشفع فيه ، وجب الخوف والإشفاق لا محالة ، ولو كان كل ذنب تقبل فيه الشفاعة ، لما أمر قريشا بالطاعة ، ولما نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم فاطمة رضى الله عنها عن الممصية ، ولكان يأذن لهما في اتباع الشهوات لتكمل لذاتها في الدنيا ، ثم يشفع لهما في الآخرة لتكمل لذاتها في الآخرة . فالانهاك في الذنوب وترك التة وى ، اتكالا على رجاء الشفاعة ، يضاهي انهماك المريض في شهواته ،

<sup>(</sup>١) حديث قوله بعدقوله النقدم لفاطمة وصفية إلاأن لكما رحماساً بلها ببلالها : مسلم من حديث أبي هريرة بلفظ غير أن لكم رحما سأبلها ببلالها

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أيرجوا سليم شا أي ولاترجوها بنو عبد المطلب : الطبران في الأوسط من حديث عبد الله ابنجيفروفيه اصيرم بن جوشب عن اسحاق بن واصل وكلاهما ضعيف جدا

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٢٨ () القرة: ٢٥٥ (١) سبأ: ٣١ () المدرد: ٨٤.

<sup>\*</sup> سأبلها ببلالها : أى أصلكم فيالدنيا ولاأغنى عنكم من الله شيئا

ا عتماداً على طبيب حاذق ، قريب ، مشفق ، من أب أو أخ أو غيره ، وذلك جهل . لأن سعى الطبيب وهمته وحذقه ، تنفع فى إزالة بعض الأمراض لا فى كها . فلا يجوز ترك الحمية مطلقا اعتماداً على مجرد الطب . بل للطبيب أثر على الجملة . ولمكن فى الأمراض الخفيفة ، وعند غلبة اعتدال الزاج . فهكذا ينبغى أن تفهم عناية الشفعاء من الإنبياء والصلحاء ، للا قارب والأجانب ، فإنه كذلك قطعا . وذلك لا يزيل الخوف والحذر وكيف يزيل وخير الخلق بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم أصحابه ، وقد كانوا يتمنون أن يكونوا بهائم من خوف الآخرة ، مع كال تقواه ، وحسن أعمالهم ، وصفاء قلوبهم وما سمموه من وعد رسول الله صلى الله عليه وسلم إيام بالجنة خاصة ، وسائر المسلمين بالشفاعة وما سموه من وعد رسول الله صلى الله عليه وسلم إيام بالجنة خاصة ، وسائر المسلمين بالشفاعة عليه على الشفاعة ، من ليس له مثل صحبتهم وسابقهم ا

الخاه س: العجب بنسب السلاطين الظامة وأعوانهم ، دون نسب الدين والعلم وهذا غاية الجهل وعلاجه أن يتفكر في مخازيهم ، وما جرى لهم من الظلم على عباد الله ، والفساد في دين الله ، وأنهم المقو تون عند الله تعالى . ولو نظر إلى صورهم في النار ، وأنتانهم وأقذاره . لاستنكف منهم ، ولتبرأ من الانتساب إليهم ، ولأنكر على من نسبه إليهم ، استقذارا واستحقارا لهم ولو انكشف له ذلهم في القيامة ، وقد تعلق الخصاء بهم ، والملائكة آخذون بنواصيهم ، يحرومهم على وجوههم إلى جهنم في مظالم العباد ، لتبرأ إلى الله منهم ، ولكان انتسابه إلى الكلب والخنزير أحب إليه من الانتساب إليهم . في أولاد الظامة إن عصمهم الله من ظلمهم ، أن يشكر وا الله تعالى على سلامة دينهم ، ويستغفر والآبائهم إن كانوا مسامين فأما العجب بنسبهم فجل محض .

السادس: العجب بكثرة العدد من الأولاد، والخدم، والغلمان، والمشيرة، والأقارب والأنصار، والأنباع. كما قال الكفار ( تَعَيْنُ أَكْثَرُ أَمُو الأَوْأُولَاداً (١) ) وكافال المؤمنون يوم حنين، لانغلب اليوم من قلة ، وعلاجه ماذكرناه في الكبر، وهو أن يتفكر في صنعفه وضعفهم، وأن كلهم عبيد عجزة، لا يملكون لأنفسهم ضرا ولا نفعاً. وكم من فئة

<sup>(</sup>١) سبأ : ٣٥

قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله. ثم كيف يعجب بهم ،وإنهم سيفتر قون عنه إذامات ،فيدفن فى قبره ذليلا مهينا وحده ، لا يرافقه أهل ولا ولد ، ولا قريب ، ولا حميم ، ولا عشير ، فيسلمونه إلى البلي ، والحيات ، والعقارب ، والديدان ، ولا يغنون عنه شيئا ، وهو في أحوج أوقاته إليهم . وكذلك يهر بون منه يوم القيامة ( يَوْمَ كَيْفِرُ ۗ اكْلُرْ ۚ مِنْ أَخِيهِ وَأُمَّهِ وَأُ بيهِ وصاحبيه و بنيه (١٠) الآية . فأى خير فيمن يفارقك في أشد أحو الكويهرب منك، وكيف تعجب به ولا ينفعك في القبر ، والقيامة ، وعلى الصراط، إلا عملك وفضل الله تعالى فكيف تشكل على من لاينفعك، وتنسى نِعم من علك نفعك وضرك ، وموتك وحياتك السابع: العجب بالمال . كما قال تعالى إخبارا عن صاحب الجنتين إذ قال (أناً أَكْثَرُ منْكَ مَالًا وَأَعَزُ نَفَرًا (٢) ورأى رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) رجلاغنيا جلس بجنبه فقير، فانقبض عنه وجم ثيابه. فقال عليه السلام «أختشيت أنْ يَعْدُ وَ إِلَيْكَ مَقْرُ هُ ، وذلك للمجب بالنني وعلاجه أن يتفكر في آنات المال ، وكثرة حقوقه ، وعظم غوائله . وينظر إلى فضيلة الفقراء ، وسبقهم إلى الجنة في القيامة ، وإلى أن المال غاد ورائح ولا أصل له، وإلى أن في اليهود من يزيد عليه في المال ، و إلى قوله عليه الصلاة والسلام (٢٠ « بَيْنُمَا رَجُلُ ۖ يَتَبَخْتُرُ فِي حُلَّة لَهُ فَدْ أَعْصَتُهُ نَفْسُهُ إِذْ أَمَرَ اللهُ الْأَرْضَ فَأَخَذَتُهُ فَهُوَ يَتَجَلَّجَلُ فيها إِلَى يُو م الْقِيَامَةِ ﴾ أشار به إلى عقو بة إعجابه عاله ونفسه . وقال أبوذر: كنت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، (٣) فدخل المسجد فقيال لى « يَاأَ بَا ذَرَّ ارْ فَعْ رَأَ سَلَّكَ » فرفعت رأسي فإذا رجل عليمه ثياب جياد. ثم قال د ار فعَمْ رَأْسَكَ » فرفعت رأسي فإذا رجل عليه ثياب خلقة . فقال لى « يَاأَ بَا ذَرّ كَهَذَا عَنْدَ اللهِ خَيْرٌ مِنْ قِرَابِ الْأَرْضِ مِثْلَ كَهَذَا » وجميع ما ذكرناه في كتاب الزهد، وكتابذم الدنيا، وكتاب ذم المال، يبين حقارة

<sup>(</sup> ١ ) حديث رأى النبي صلى الله عليه وسلم رجلاغنيا جلس لجنبه فقير فانقبص منه ـ الحديث : رواه أحمد في الزهد

<sup>(</sup> ٧ ) حديث بينا رجل في حلة قداعجبته نفسه \_ الحديث : متفق عليه من حديث أبي هريرة و قدتقدم

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> تعدرُثُ أَبِي ذَرَكَنَتِ مِعَ النِّي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ فَدَخُلُ الْسَجِدُ فَقَالَ لَى يَأْبَاذَرِ أَرْفَعُ وَأَسَكُ فَرَفَعَتْ وَأَسِهُ وَمِنْ عَلَيْهِ اللَّهِ خَيْرِ مِنْ قَرَّابِ الأَرْضُ مثلُ هذا ابن حبانُ في محيحه .

<sup>(</sup>۱) عبس : ۲۰ الکوف : ۲۸

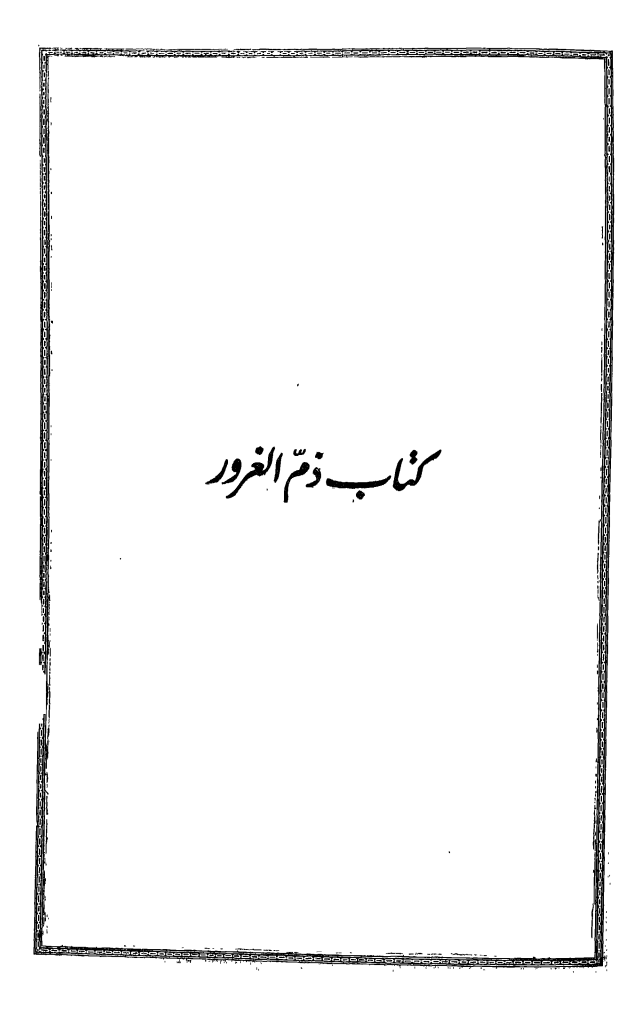
الأغنياء ، وشرف الفقراء عند الله تعالى . فكيف يتصور من المؤمن أن يعجب بثروته؟ بل لا يخلو المؤمن عن خوف من تقصيره في القيام محقوق المال ، في أخذه من حله، ووضعه في حقه . ومن لايفعل ذلك فمصيره إلى الخزى والبوار ، فكيف يمحب بماله الثامن : العجب بالرأى الخطأ . قال الله تمالي (أَ فَنَ زُنَّ لَهُ سُوءٍ عَمَلِه فَر آهُ حَسَنَا ('') وقال تمالى ( وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صَنْقًا (٢) وقدأ خبر رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) أَذْذَلِكَ يَعْلَبُ عَلَى آخَرَ هَذَهُ الأَمَّةُ ، و بذلك هلكت الأمم السالفة ، إذ افترقت فرقًا ، فكل معجب برأيه ، وكل حزب، الديهم فرحون وجيع أهل البدع والضلال إعاأصروا عليها لعجبهم بآرائهم والعجب بالبدعة هواستحسان مايسوق إليه الهوى والشهوة ، معظن كونه حقا وعلاج هذا العجب أشد من علاج غيره ، لأنصاحب الرأى الخطأ جاهل بخطئه ، ولوعرفه لتركه . ولا يعالج الداء الذي لا يعرف . والجهل داء لا يعرف ، فتعسر مداواته جدا . لأن العارف يقدر على أن يبين للعباهل جهله ، ويزيله عنه ، إلا إذا كان معجبًا برأيه وجهله ، فإنه لايصني إلى العارف ويتهمه ، فقد سلط الله عليه بلية تهلكه ، وهو يظنهانعمة. فكيف يمكن علاجه ، وكيف يطلب الهرب مما هو سبب سمادته في اعتقاده . وإنما علاجه على الجلة أن يكون متهما لرأيه أبدا ؛ لايغتر به إلاأن يشهدله قاطع من كتساب ، أو سنة ، أو دليل عقلي صحيح ، جامع لشروط الأدلة : ولن يعرف الإنسان أدلة الشرع والعقل وشروطها ، ومكامن الغلط فيها، إلا بقريحة تامة ، وعقل ثاقب ، وجد وتشمر في الطلب ، وممارسة المكتاب والسنة ، ومجالسة لأهل العلم ، طول العمر ، ومدارسة للعلوم ومع ذلك فلا يؤمن عليه الغلط في بعض الأمور . والصواب لمن لم يتفرغ لاستغراق عمره في العلم ، أن لايخوض في المذاهب، ولا يصغى إليها ، ولا يسمعها ولكن يعتقد أن الله تعالى واحد لاشريك له ، وأنه لبس كمثله شيء وهو السبيع البصير ، وأن رسوله صادق فيا أخبر به .

<sup>(</sup>۱) حديث انه يغلب على آخر هذه الامة الاعجاب بالرأى : هو حديث أبى ثعلبة المنقدم فادار أيت شحا مطاعاً وهو متبعا واعجاب كل ذى رأى برأيه فعليك بخاصة نفسك وهو عند أبى داود والترمذى

<sup>(</sup>١) فاطر : ٨ (٢) السكيف ١٠٤

ويتبع سنة السلف ، ويؤمن بجماة ماجاء به الكتاب والسنة ، من غير بحث و تنقير ، وسؤال عن تفصيل . بل يقول آمنا وصدفنا . ويشتغل بالتقوى ، واجتناب المعاصى وأداء الطاعات، والشفقة على المسلمين ، وسائر الأعمال . فإن خاض فى المذاهب والبدع ، والتعصب فى العقائد هلك من حيث لايشعر . هذا حق كل من عزم على أن يشتغل فى عمره بشىء غير العلم فأما الذي عزم على التجرد للعلم ، فأول مهم له معرفة الدليل وشروطه . وذلك ممايطول الأمر فيه . والوصول إلى اليقين والمعرفة فى أكثر المطالب شديد ، لا يقدر عليه إلا الأقوياء فلمؤيدون بنور الله تعالى ، وهو عزيز الوجود جدا ، فنسأل الله تعالى العصمة من الضلال ونعوذ به من الاغترار بخيالات الجهال

تم كتاب ذم الكبروالعجب، والحمد لله وحده، وحسبنا الله و نعم الوكيل، ولا حول ولا قوة إلا بالله العليم، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم



## كناسب ذم الغرور

وهو الكتاب العاشر من ربع المهلكاتَ من كتاب إحياء علوم الدين

# والعدادم ارحم

الحمد لله الذي بيده مقاليد الأمور ، وبقدرته مفاتيح الخيرات والشرور . مخرج أوليائه من الظلمات إلى النور ، ومورد أعدائه ورطات الغرور . والصلاة على محمد مخرج الخلائق من الديجور . وعلى آله وأصحابه الذين لم تغره الحياة الدنيا ولم يغره بالله الغرور ، مسلاة تتوالى على ممر الدهور ، ومكر الساعات والشهور

أما بعد ، ففتاح السعادة التيقظ والفطنة ، ومنبع الشقاوة الغرور والغفلة . فلا نعمة لله عباده أعظم من الإيمان والمعرفة ، ولا وسيلة إليه سوى انشراح الصدر بنور البصيرة ولا نقمة أعظم من الكفر والمعصية ، ولا داعى إليهما سوى عمى القلب بظامة الجهالة . فالأكياس وأرباب البصائر فلوبهم (كيشكاة فيها مصباح المصباح في أبطباح في رُجاجة الرجاجة كأنها كو كب دري يُوقد من شجرة مناركة و بناركة و بنتونة لاشر فية ولا غر بية يكاد و بنها بضيء ولو كم عسسه فارد نورع في نور (١) والمغترون قلوبهم (كظلمات في بحر لله بنها من فو قع مو ج من فو قه سحاب ، ظلمات بعضها فوق بعض ، إذا أخرج يدة بدة كرة يكد بنورة في المنازع بناه الله الله الله الله الله يه فورة كراكة بنورة كراكة بعض المناه فوق المنازع بناه كراكة بناه كراكة بناه كراكة كراكة

فالأكياس هم الذين أراد الله أن يهديهم ، فشرح صدور هم الإسلام والهدى والمفترون هم الذين أراد الله أن يضلهم ، فجعل صدره ضيقا حرجا كأعا يصعد في السماء . والمفرور هو الذي لم تنفتح بصيرته ليكون بهداية نفسه كفيلا ، وبتى في العمى فانخذ الهوى قائدا والشيطان دليلا ، ومن كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلا .

وإذا عرف أن الغرور هو أم الشقاوات ، ومنبع المهلكات، فلا بد من شرح مداخله

<sup>(</sup>۱) النور : ۳۵ <sup>(۲)</sup>النور : 2.

ومجاربه ، وتفصيل مايكتر وقوع الغرور فيه ، ليحذره المريد بمد معرفته فيتقيه و فالموفق من العباد من عرف مداخل الآفات والفساد ، فأخذ منها حذره ، و بنى على الحزم والبصيرة أمره . و نحن نشرح أجناس مجارى الغرور ، وأصناف المفترين من القضاة والعاماء والصالحين الذين اغتروا بمبادى الأمور الجميلة ظواهرها ، القبيحة سرائرها . ونشير إلى وجه اغتراره بها ، وففلتهم عنها ، فإن ذلك و إن كان أكثر مما يحصى ، ولمكن يمكن التنبيه على أمثلة تغنى عن الاستقصا . وفرق المفترين كثيرة ، ولمكن يجمعهم أربعة أصناف :

الصنف الأولى من العلماء . العنف الثانى من العبّاد . الصنف الثالث من المتعوفة الصنف الرابع من أرباب الأموال . والمفتر من كل صنف فرق كثيرة : وجهات غروره مختلفة فهم من رأى المنكر معروفا كالذى يتخذالمساجدويز خرفها من المال الحرام ومنهم من لم بميز بين ما يسعى فيه لنفسه و بين ما يسعى فيه لله تمالى كالواعظ الذى غرضه القبول والجاه ومنهم من يترك الفرض وبشتغل بالنافلة . ومنهم من يترك اللباب من يترك القشر ، كالذى يكون همه فى الصلاة مقصورا على تصحيح مخاوج الحروف . إلى غير ذلك من مداخل لا تتضح إلا بتفصيل الفرق وضرب الأمثلة

ولنبدأ أولا بذكر غرور الملماء ، ولكن بعد بيان ذم الغرور ، وبيان حقيقته وحدّه.

# بسيان

#### ذم الغرور وحقيقته وأمثلته

اعلم أن قوله تمالى ( فَلاَ تَغُرُّ أَكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلاَ يَغُرُّ أَنكُمْ بِاللهِ الْفَرُورُ ('') وقوله تمالى (وَ لَكِنَّكُمْ الْأَمَانِيُّ ('') الآية ، كاف تمالى (وَ لَكِنَّكُمْ الْأَمَانِيُّ ('') الآية ، كاف فى ذم الغرور . وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' « حَبَّذَا نَوْمُ الْأَكْيَاسِ وَفَطْرُهُمْ فَ فَي ذَمْ الغَرْور . وَقَدْ قَالَ رَسُولَ الله صلى الله عليه وسلم ('' « حَبَّذَا نَوْمُ الْأَكْيَاسِ وَفَطْرُهُمْ فَ مَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ اللهُ عَلَيْهُ وَمَا لَهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَلَا وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

<sup>(</sup>كتاب ذم الغرور) (١) حديث حبدًا نوم الاكياس وفطرهم \_ الحديث : ابن أبى الدنيا فكتاب اليقين من قول أبى الدرداء بنحوه وفيه انقطاع وفى بعض الروايات أبى الورد موضع أبى الدرداء ولمأجده مرفوعا

<sup>(</sup>١) لقيان: سم (٢) الحديد: ١٤

مِنْ مِلْ الْأَرْضِ مِنَ الْمُنْتَرُ بَنَ وقال صلى الله عليه وسلم (۱) و الْسَكِيِّسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَلَ لِمَا وَدَهِ لَمُ اللهِ وَدَمِ الجَهِلِ فَهُو دَلِيلَ عَلَى ذَمِ الغرور و لأن الغرور عبارة عن بعض أنواع الجَهل ، إذ العم وذم الجَهل فهو دليل على ذم الغرور و لأن الغرور عبارة عن بعض أنواع الجَهل ، إذ الجهل هو أن يعتقد الذي ويراه على خلاف ماهو به ، والغرور هو جهل ، إلا أن كل جهل ليس بغرور و بل يستدعى الغرور مغرورا فيه مخصوصا ، ومغرورا به وهو الذي يغره فهما كان الجهول المعتقد شيئا يوافق الهوى ، وكان السبب الموجب للجهل شبهة وغيلة فاسدة يظن أنها دليل ولا تكون دليلا ، سمى الجهل الحاصل به غرورا. فالغرورهو سكون النفس الى مايوافق الهوى ، وعيل إليه الطبع ، عن شبهة وخدعة من الشيطان . فن اعتقداً نه على خير ، إما في الماجل أو في الآجل ، عن شبهة فاسدة ، فهو مغرور . وأ كثر الناس يظنون بغير ، إما في الماجل أو في الآجل ، عن شبهة فاسدة ، فهو مغرور . وأ كثر الناس يظنون واختلفت أصناف غروره ، واختلفت أصناف غروره ، واختلفت أصناف غروره ، واختلفت أصناف غروره واختلفت أصناف غروره ، واخترور ، وغرور المصاة والفساق ، فنورد لهما أمثلة لحقيقة الغرور

المثال الأول: غرور الكفار، فمنهم من غرته الحياة الدنيا، ومنهم من غره بالله الفرور أما الذين غرتهم الحياة الدنيا، فهم الدين قالوا. النقد خير من النسيئة، والدنيا نقد، والآخرة نسيئة، فهي إذا خير، فلا بد من إيثارها. وفالوا. اليقين خير من الشك، ولذات الدنيا يقين، ولذات الآخرة شك، فلا تترك اليقين بالشك. وهذه أفيسة فاسدة، تشبه قياس الميس حيث قال (أنا عنير منه خَلقتني من نار وَخَلَقْتَهُ من طِين ) وإلى هؤلاء الإشارة بقوله تصالى (أولئك الذين اسْتروا الحياة الدنيا بالآخرة فلا يُحقق عنهم المذاب ولاهم ينتصرون (م) و ولاء الإمان وما البرهان المالتصديق عجرد الإعان فهوأن يصدق الله تعالى فقوله (ماعند كم ينفذ وما بالبرهان المالتصديق عجرد الإعان فهوأن يصدق الله تعالى فقوله (ماعند كم ينفذ وما عند الله باق والله عن وجل (وما عند الله عنه والاخرة خير واله عن وجل (وما عند الله عنه والله عن وجل (وما عند الله عنه والله عن وجل (وما عند الله عنه والله في وقوله (والآخرة خير وأنقى (م))

<sup>(</sup>١) حديث الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت الحديث : الترمذي و ابن ماجه من حديث شداد بن أوس

<sup>(</sup>۱) من: ۲۷ (۲) المقرة: ۲۸ (۳) النحل: ۹۳ (۱) الفصص: ۹۳ (۱) الأعلى: ۱۹۷

وقوله ( وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنيَا ۚ إِلَّا مَتَاعُ النُّرُورِ (' ' ) وقوله ( فَلَا تَفُرَّ نَّكُمُ الحَيَاةُ الدُّنيَا ('' ) وقد أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) بذلك طوائف من الكفار ، فتلدوه وصدةوه وآمنوا به ، ولم يطالبوم بالبرهان . ومنهم من قال (٢٠) : نشدتك الله أبمشك الله رسولا؟ فكان يقول نمم . فيصدق . وهذا إعان المامة ، وهو يخرج من الغرور . وينزل هذا منزلة تصديق الصبى والددفى أنحضو رالمكتب خيرمن حضو رالملعب،مع أنه لايدرى وجهكو نه خيرا وأما المعرفة بالبيان والبرهان. فهو أن يعرف وجه فساد هذا القياس الذي نظمه في قلبه الشيطان ، فإن كل مغرور فلغروره سبب . وذلك السبب هو دليل .وكل دليل فهو نوع قياس يقع في النفس، ويورث السكوزإليه، وإنكان صاحبه لايشعر به، ولا يقدرعلي نظمه بألفاظ الماماء . فالقياس الذي نظمه الشيطان فيه أصلان . أحدهما : أن الدنيا نقد، والآخرة نسيئة ، وهذا صحيح . والآخر : قوله إن النقدخير من النسيئة ، وهذا محل التلبيس . فليس الأمركذلك. بل إن كان النقد مثل النسيئة في المقدار والمقصود، فهو خير و إن كان أقلمنها فالنسيئة خير . فإن الكافر المغرور يبذل في تجارته درهما ليأخذ عشرة نسيئة ؛ ولا يقولُ النقد خير من النسيئة فلا أتركه. وإذا حذره الطبيب الفواكه ولذائذ الأطممة ترك ذلك فى الحال ، خوفا من ألم المرض في المستقبل. فقدترك النقد ورضى بالنسيئة. والتجاركلهم يركبون البحار ،ويتعبون في الأسفار نقدا ؛ لأجل الراحة والربح نسيئة . فإن كان عشرة فى ثانى الحال، خيرا من واحد في الحال، فانسب لذة الدنيا من حيث مدتها إلى مدة الآخرة. فإن أقصى عمر الإنسان مائة سنة ، وليسهو عشر عشير منجزء من ألف الفجزءمن الآخرة

<sup>(</sup>۱) حديث تصديق بعض الكفار بما خبر بهرسول الله صلى الله عليه وسلم وايمانهم من غير مطالبة بالبرهان هؤمشهور في السنن من ذلك قصة اسلام الانصار وبيمتهم وهي عد أحمد من حديث جابر وفيه حتى بهننا الله إليه من بثرب فا ويناه وصدقناه فيخرج الرجل منافيؤ من به ويقر ثه القرمان فينقلب إلى أهله فيسلمون باسلامه مد الحديث: وهي عند أحمد باسناد جيد

<sup>( ؟ )</sup> حديث قُول من قال له نشدتك أله أبعنك رسولا فيقول نعم فيصدق: منفق عليه من حديث أنس في قصة المن في قصة المنام بن تعليم أوقوله المنبي صلى الله عليه الوسلم آلله أرسلك الناس كلهم فقال اللهم نعم وفي آخره وقال الرجل آمنت بما جئت به والطبر الى من حديث ابن عباس في قصة ضمام قال نشدتك به أهو أرسلك بما أمنا كتبك و أمتنا رسلك أن نشهد أن لا إله إلا الله وان يدع اللات والعزى قال نعم - الحديث :

العمران: ١٨٥ (١) لقمان: ٣٣

فكانه ترك واحدا ليأخذ ألف ألف. بل ليأخذ مالا نهاية له ولا حد. وإن نظر من حيث النوع، رأى لذات الدنيا مكدرة مشوبة بأنواع المنفصات ولذات الآخرة صافية غيرمكدرة فإذاً قد غلط في قوله النقد خير من النسيئة . فهذا غرور منشؤه قبول لفظ عام مشهور ، أطاق وأريد به خاص، فغفل به المغرو رعن خصوص معناه. فإن من قال النقد خير من النسيئة، أراد به خيرامن نسيئة هي مثله ، و إن لم يصرح به . وعندهذا يفزع الشيطان إلى القياس الآخر ، وهو أن اليقين خير من الشك ، والآخرة شك . وهذا القياس أكثر فسادا من الأول لأنكلا أصليه باطل. إذ اليقين خير من الشك إذاكان مثله . وإلاّ فالتاجر في تعبه على يقين ،وفي رمحه على شك ، والمتفقه في اجتهاده على يقين ، وفي إدراكه رتبة العلم على شك . والصياد في تردده في المقتنص على يقبن ، وفي الظفر بالصيد على شك . وكذا الحزم دأب العقلاء بالاتفاق وكل ذلك ترك لليقين بالشك. ولكن التاجر يقول. إنه أتجر بقيت جائعاو عظم ضرري . وإن البحرت كان تمي قليلا وربحي كثيرا . وكذلك المريض بشرب الدواء البشع الكريه، وهو من الشفاء على شك ، ومن مرارة الدواء على يقين . ولكن يقول ضرر مرارة الدواء قليل بالإصافة إلى ماأخافه من المرض والموت. فكذلك من شك في الآخرة ي فواجب عليه محكم الحزم أن يقول : أيام الصبر قلائل ، وهو منتهى العمر ، بالإضافة إلىمايقال من أمر الآخرة . فإن كان ماقيل فيه كذبا . فما يفوتني إلاالتنعُم أيام حياتي،وقدكنت في العدم من الأزل إلى الآن لاأ تنعم . فأحسب أنى بقيت في المدم . وإن كان مافيل صدقا فأبق في النار أبد الآباد ، وهذا لا يطاق . ولهذا قال على كرم الله وجهه لبعض الملحدين : إنْ كان ماقلتَهُ حقا فقد تخلصت وتخلصنا . وإن كان ماقلناه حقافقد تخلصنا وهلكت . وماقال هذا هنشك منه قى الآخرة، ولكن كلم الملحد على قدر عقله ، و بين له أنه و إن لم يكن متيقنا فهو مغرور وأما الأصل الثاني مرككلامه، وهو أن الآخرة شك ؛ فهو أيضا خطأ . بل ذلك يقين عند المؤمنين. . وليقينه مدركان : أحدهما الإيمان والتصديق. تقليدا للا نبياء والعاساء ، وذلك أيضا يزيل الغرور ، وهو مدرك يقين العوام وأكثر الخواص، على أن دواه النبت الفلاني ، فإنه تطمأن نفس المريض إلى تصديقهم ، ولا يطالهم بتصحيح

ذلك بالبراهين الطبية . بل يثق بقولهم ويعمل به . ولويق سوادي أومعتوه يكذبهم في ذلك وهو يعلم بالتواتر وقرائن الأحوال أنهم أكثر منه عددا ، وأغزر منه فضلا ، وأعلم منه بالطب، بل لاعلم له بالطب، فيعلم كذبهم بقولهم ، ولا يعتقد كذبه بقوله ، ولا يغتر في علمه بسببه. ولو اعتمد قوله ، وترك قول الأطباء ، كان معتوها مفرورا. فَكَذَلَكَ مِن نَظِرُ إِلَى الْمُقْرِينِ بِالْآخِرِةَ،والْمُخْبِرِ بن عَنْهَا،والقَائلينِ بأن التقوى هو الدواء النافع في الوصول إلى سعادتها ، وجدم خير خلق الله ، وأعلام رتبة في البصيرة، والمعرفة، والمقل وه الأنبياء ، والأولياء ، والحكاء ، والعلماء ، واتبعهم عليه الخلق على أصنافهم ، وشذمنهم آحاد من البطالين ، غلبت عليهم الشهوة ، ومالت نفوسهم إلى الممتع ، فمظم عليهم ترك الشهوات، وعظم عليهم الاعتراف بأنهم من أهل النار ، فجحدوا الآخرة، وكُذبوا الأنبياء فكا أن قول الصيوقول السوادي لا نريل طمأ نينة القلب إلى ما اتفق عليه الأطباء ، فكذلك قول هذا الذي الذي استرقته الشهوات، لا يشكك في صحة أقوال الأنبياء والأولياء والمماه. وهذا القدرمن الإيمانكاف لجلة الخلق، وهو يقين جازم يستحث على العمل لامحالة، والغرور يزول به وأما المدرك الثاني لمعرفة الآخرة ، فهو الوحى للأنبياء ، والإلهام للأولياء ولانظان أن معرفة النبي عليه السلام لأمر الآخرة ولأمور الدين ، تقليد لجبريل عليه السلام بالسماع منه ، كما أن معرفتك تقليد للنبي صلى الله عليه وسلم ، حتى تكون معرفتك مثل معرفته ، وإنما يختلف المقلد فقط ، وهيهات . فإن النقليد لبس بمعرفة . بلهواعتقاد صحيح.والأنبياء عارفون . وممنى ممرفتهم أنه كشف لهم حقيقة الأشياء كما هي عليها ، فشاهدوها بالبصيرة الباطنة ، كما تشاهد أنت المحسوسات بالبصر الظاهر . فيخبرون عن مشاهدة لاعَن سماع وتقليد . وذلك بأن يكشف لهم عن حقيقة الروح ، وأنه من أمر الله تعالى ، وليس المراد بكو نه من أمر الله الأمر الذي يقابل النهي ، لأن ذلك الأمر كلام ، والروح ليس بكلام وليس المراد بالأمر الشأن ، حتى يكون المرادبه أنه من خلق الله فقط ، لأن ذلك عام في جَمِيع المخلوقات · بل العالم عالمان : عالم الأمر ، وعالم الخلق . ولله الخلق والأمر · فالأجساد ذُوات الكمية والمقادير من عالم الخلق ، إذ الخلق عبارة عن التقدير في وضع اللسان . وكل موجُّود منزه عن الكمية والمقدار فإنه من عالم الأمن وشرح ذلك سر الروج،ولارخصة

في ذكره ، لاستضرار أكثر الخلق بسماعه كسر القدر الذي منع من إفشائه · فن عرف سر الروح فقد عرف نفسه . وإذا عرف نفسه فقد عرف ربه ـ وإذا عرف نفسه وربه عرف أنه أمر رباني بطبعه وفطرته ، وأنه في العالم الجسماني غريب ، وأن هبوطه إليه لم يكن عقتضى طبعه في ذاته ، بل بأمر عارض غربب من ذاته وذلك العارض الغريب ورد على آدم صلى الله عليه وسلم ، وعبر عنه بالمعصية : وهي التي حطته عن الجنة التي هي أليق به بمقتضى ذاته ، فإنها في جوار الرب تمالي ، وأنه أمر رباني ، وحنينه إلى جوارالرب تمالى له طبعي ذاتى، إلا أن يصرفه عن مقتضى طبعمه عوارض العالم الغريب من ذاته ، فينسى عند ذلك تفسه وربه ومهمافعلذلك فقد ظلم نفسة . إذفيلله (وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللهَ فَأَ نُسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُولَٰئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (١) ) أي الخارجود عن مقتضى طبعهم ومَظنة استحقاقهم. يقال فسقت الرطبة عن كمامها إذا خرجت عن معدنها الفطري وهذه إشارة إلى أسرار يهتز لاستنشاق روائحها العارفون ، وتشمَّن من سماع ألفاظها القاصرون فإنها تضرُّ بهم كما تضر رياح الورد بالجمل، وتبهر أعينهم الضعيقة كما تبهر الشمس أبصار الخفافيش وانفتاج هذاالباب من سرالقلب إلى عالم الملكوت يسمى معرفة وولاية ،ويسمى صاحبه ولياوعارفا وهي مبادى مقامات الأنبياء، وآخر مقامات الأولياء أول مقامات الأنبياء والنرجع إلى الغرض المطاوب فالمقصود أن غرور الشيطان بأن الآخرة شك ، يدفع إما بيقين تقليدي ، وإما ببصيرة ومشاهدة من جهة الباطن . والمؤمنون بألسنتهم وبمقائدهم إذاصيموا أوامر الله تمالي ، وهجروا الأعمال الصالحة ، ولا بسوا الشهوات والمعاصي، فهم مشاركون للكفار في هذا النرور ، لأنهم آثروا الحياء الدنيا على الآخرة . نعم أمرهم أخف لأن أصل الإعان يعصمهم عن عقاب الأبد ، فيخرجون من النار ولو بعد حين ، ولكنهم أيضًا من المغرورين "فإنهم اعترفوا بأن الآخرة خير من الدنيا ، ولكنهم مالوا إلى الدنية وَآثُورِهَا ، وَعِرِ دَالْإِيمَانُ لَا يَكُنَّى لَلْفُوزِ. قَالَ تَمَالَى ( وَ إِنِّي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا مُّرَّ اهْنَدَى (٢) وقال تعالى (إِنَّ رَحْمَةَ اللهِ قَر يب مِن اللَّحْسِنِينَ (٢) مُ قال النبي صلى الله عليه وسلم (۱) الخير: ١٩ (١) طه: ٨٦ (٣) الاعراف: ٢٥٠

(١) د الْإِحْسَانُ أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ » وقال تمالى \_ ( وَالْمَصْر إِنَّ الْإِنْسَانَ لَغي خُسْرِ إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُواوَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَّاصَوْ ا بِالْحُقِّ وَتَوَاصَوْ ا بِالصَّابِرِ ('') . فوعدالمغفرة في جميع كتاب الله تعالى منوط بالإيمان والعمل العسالح جميعًا، لا بالإيمان وحده. فهؤلاه أيضًا مغرورون ، أعنى المطنين إلى الدنيا ، الفرحين لهــا . المترفين بنميمها ، الحبين لحــا ، الكارهين الموت خيفة فوات لذات الدنيا ، دون الكارهين له خيفة لما بعده . قهذا مثال الغرور بالدنيا من الكفار والمؤمنين جيما . ولنهذكر للغرور بالله مثالين من غرور الكافرين والعاصين فأما غرور الكفار بالله، فثاله قول بعضهم في أنفسهم وبألسنتهم إنه لوكان لله من معاد ، فنحن أحق به من غيرنا ، ونحن أوفر حظا فيه وأسمد حالا ، كما أخبر الله تمالي عنه من قول الرجلين المتحاورين إذ قال ﴿ وَمَا أَضُلُ السَّاعَةَ كَانِمَةٌ ۖ وَلَثَنْ رُدُدْتُ إِلَى رَكِّى لَأَجِدَنَّ حَيْرًا مِنْهَا مُنْقَلَبًا (٢) وجملة أمرها كما نقل في التفسير ، أن الكافر منهما بنى قصرا بألف دينار ، واشترى بستانا بألف دينار، وخدما بألف دينار ، وتزوج امرأة على آلف دينار . و في ذلك كله يمظه المؤمن ويقول: اشتريت قصرا يفني ويخرب ، ألااشتريت ، قصرا في الجنة لايفني! واشتريت بستانا بحرب ويفني، ألا اشتريت بستانا في الجنة لايفني! وخدما لايفنون ولا يمو تون! وزوجة من الحور المين لا تموت! وفي كل ذلك ردعليه الكافر ويقول: ماهناك شيء، وما قيل من ذلك فهو أكاذيب، وإنكان فليكونن لي في الجنةخير من هذا · وكذلك وصف الله تمالي قول العاص بن وائل إذ يقول (بَكُو تَيَنَّ مَاكًّا وَوَلَدًا "") فقال الله تعالى ردًا عليه ( أَطْلُعُ الْغَيْبُ أَمِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّ عَمْن عَهْدًا كَلَّمْ اللَّهُ عَن وروى عن خباب بن الأرت أنه قال (٢٠): كان لي على العاص بن واثل دين، فجئت أتقاضاه، فلم يقض لي . فقلت إني آخذه في الآخرة . فقال لي : إذا صرت إلى الآخرة فإن لي هناكمالا وولدا أفضيك منه فأنزل الله تعالى قوله (أفر أيت الذي كفر بآياتنا وقال لا و تين مالا و وَلدان)

<sup>(</sup>١) حديث الاحسان أن تعبد الله كأنك تراه متفق عليه من حديث الن عمر وقد نقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث خباب بن الأرت قال كان لى على العاص بن والل دين جنت أنفاضاه ـ الحديث : في نزول قوله كمالى أفر أيت الذي كفر به ياتنا الآية البخاري: مسلم

<sup>(</sup>۱) سهرة العصر (۲) الكهف: ٣٦ (٣) مريم: ٧٧ (١) مريم: ٧٨ (٥) مريم: ٧٧

وقال الله تعالى ( وَلَثِنْ أَذَ قُنَاهُ رَحْمَةً مِناً مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءً مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي وَمَا أَظُنُّ السَّاعَةَ قَائِمَةً وَلَثِنْ رَجَعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْخُسْنَى (')

وهذا كله من الغرور بالله ، وسببه فياس من أفيسة إبليس نعوذ بالله منه ، وذلك أنهم ينظرون مرة إلى نعم الله عليهم في الدنيا ، فيقيسون عليها نعمة الآخرة . وينظرون مرة إلى تأخير العذاب عنهم ، فيقيسون عليه عذاب الآخرة كما قال تعالى (وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْ لا يُعَذّبُنَا الله عَهُم ، فيقيسون عليه عذاب الآخرة كما قال تعالى (وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِم لَوْ لا يُعَذّبُنَا الله عَمَ نَقُولُ (ا) فقال تعالى جوابا لقولهم (حَسَبُهُم جَهَنّه مُ يَصْلُو نَها فَبِلْسَ الْمَصِيرُ (الله عَمَ ينظرون إلى المؤمنين وهم فقراء شعث غبر ، فيزدرون بهم ويستحقرونهم فيقولون (أهو لآء مَن الله عليهم من بَيْننا (الله عليهم من أنهم يقولون قد أجسن الله إلينا بنعيم الدنيا ، وكل عسن فهو عم ، وكل عم فإنه يحسن أيضا في المستقبل ، كا قال الشاعر

لقد أحسن الله فيما مضي \* كذلك يحسن فيما بقي

وإنما يقيس المستقبل على الماضى بواسطة الكرامة والحب ، إذ يقول: لولا أنى كريم عند الله وعبوب ، لما أحسن إلى ، والنابيس تحت ظنه أن كل محسن محب، لابل تحت ظنه أن إنمامه عليه في الدنيا إحسان ، فقد اغتر بالله إذ ظن أنه كريم عنده ، بدليل لايدل على المكرامة ، بل عند ذوى البصائر يدل على الهوان . ومثاله أن يكون للرجل عبدان صغيران يبغض أحدها ويحب الآخر ، فالذي يحبه يمنعه من اللعب ، ويلزمه المكتب ، ويحبسه فيه ليعلمه الأدب ، ويمنعه من الفواكه وملاذ الأطعمة التي تضره ، ويسقيه الأدوية التي تنفعه ، والذي يبغضه يهمله ليعيش كيف يريد ، فيلعب ، ولا يدخل المكتب ، ويأكل كل والذي يبغضه يهمله ليعيش كيف يريد ، فيلعب ، ولا يدخل المكتب ، ويأكل كل مايشتهي ، فيظن هذا العبد المهمل أنه عند سيده محبوب كريم ، لأنه مكنه من شهوا ته ولذا ته مايشتهي ، فيظن هذا العبد المهمل أنه عنده ولم يحجر عليه . وذلك محض الفرور وهكذا نعيم الدنيا وهو يحبه ولذا بها ، فإنها مهلكات ومبعدات من الله ، ('' فإن الله يحمى عبده من الدنيا وهو يحبه

<sup>(</sup>۱) حدیث آن آلله یحمی عبده من الدنیا وهو یحبه \_ الحسدیث : الترمذی وجسنه والحاکم و محمه من حدیث قتادة بن النهمان

<sup>(</sup>١) فصلت : ٥٠ (٢ ، ٣) الحجادلة : ٨ (١) الانعام : ٥٣ (١) الاحقاف : ١١

كا يحمى أحدكم مريضه من الطمام والشراب وهو محبه . هكذاورد في الخبر عن سيدالبشر وكان أرباب البصائر إذا أقبلت عليهم الدنيا حزيوا وقالوا : ذب عجلت عقوبته . ورأوا ذلك علامة المقت والإهمال . وإذا أقبل عليهم الفقر قالوا مرحبا بشمار الصالحين . والمغرور إذا أقبلت عليه الدنيا ظن أنها كرامة من الله ، وإذا صرفت عنه ظن أنها هوان ، كما أخبر الله تمالى عنه إذ قال ( فأماً الإنسانُ إذاماً ابتكلاهُ رَبّهُ فأكر مَهُ وَنعمهُ فَيقُولُ رَبّي أَمُ اللهُ تمالى عنه إذ قال ( فأماً الإنسانُ إذاماً ابتكلاهُ رَبّهُ فأكر مَهُ فأكر مَهُ فأكر مَهُ فيقُولُ رَبّي أَمانَ ( ) فأما ابتكاره فقدر عليه وزقه فيقُولُ رَبّي أَمانَ ( ) فأما البلاء ، ونسأل الله عن ذلك ( كلا ( ) أى ليس كما قال ، إنما هو ابتلاء ، نعوذ بالله من شر البلاء ، ونسأل الله التثبيت. فبينأن ذلك غرور . قال الحسن : كذبها جيما بقوله ( كلا ( ) ) يقول ليس هذا بأكر اى ولا هذا بهواني ولكن الكريم من أكرمته بطاعتى ، غنيا كان أو فقيرا ، والمهان من أهنته بمصيتى ، غنيا كان أو فقيرا .

(۵) کل عران ۱۳۷۴ ۱۳<sup>(۵)</sup> ایراهم ۱ ۴۲ 😭

الجهل بالله وبصفاته ، فإن من عرفه لا يأمن مكره ، ولا يغتر بأمثال هذه الخيالات الفاسدة وينظر إلى فرعون ، وهامان ، وقارون ، وإلى ملوك الأرض وما جرى لهم، كيف أحسن الله إليهم ابتداه ، ثم دمرهم تدميرا . فقال تعالى ( هَلْ تَحُسِ مُنهُمْ مِنْ أَحَد ('') الآية وقد حذر الله تعالى من مكره واستدراجه فقال ( فكر آلله إلا الله إلا الله وثم الخاسرون ('') وقال تعالى ( وَمَكَرُ وا مَكرُ الله والله خَيْرُ الله الله كَرُ الله والله عَنه وجل ( وَمَكرُ الله والله كُرُ الله والله خَيْرُ الله الله كَرِينَ ('') وقال تعالى ( إلهم أله عَله كُرُ الله والله خَيْرُ الله كَرِينَ ('') وقال تعالى ( إلهم أله يكيدُ ون كيداً وأكيد كَردا في كيدا المهمل أن يستدل والمحمد الله الله الله المهمل أن يستدل بإهمال السيد إياه ، وتحكينه من النع مع على حب السيد ، بل ينيني أن محذران يكون ذلك مكر امنه وكيدا ، مع أن السيد إياه ، وتحكينه من النع مع معالى حب السيد ، بل ينيني أن محذران يكون ذلك مكر امنه فإذا من أمن مكر الله فهو مغتر . ومنشأ هذا الغرور أنه استدل بنع الدنياعلى أنه كريم عند ذلك المنع ، واحتمل أن يكون ذلك دليل الهوان ، ولكن ذلك الاحتمال لا يوافق عند ذلك المنع ، وهو التصديق بدلالته على الكرامة ، وهذا هو حد الغرور

المثال الثانى: غرور العصاة من المؤمنين، بقولهم إن الله كريم، وإنا نرجو عفوه، واتكالهم على ذلك، وإهالهم الأعمال، وتحسير ذلك بتسمية بمنيهم واغترارهم رجاء، وظنهم أن الرجاء مقام محمود في الدين، وأن نعمة الله واسعة، ورحمته شاملة، وكرمه عميم، وأين معاصى العباد في محار رحمته، وإنا موحدون ومؤمنون، فنرجوه بوسيلة الإيمان، وربما كان مستند رجامهم الممسك بصلاح الآباء وعلور تبتهم، كاغترار العلوية بنسبهم، ومخالفة سيرة آبائهم في الحوف، والتقوى، والورع، وظنهم أيهم أكرم على الله من آباتهم، إذ آباؤهم مع غاية الورع والتقوى كانوا خائفين، وهم مع غاية الفسق والفجور آمنون، وذلك نهاية الاغترار بالله تعالى في فياس الشيطان للعلوية أن من أحب إنسانا أحب أولاده وأن الله قد أحب إنسانا أحب أولاده وأن الله قد أحب آباء كم فيحكم، فلا محتاجون إلى الطاعة. وينسى المغرور أن نوحاعليه السلام

<sup>(</sup>١) مرم : ٨٥ (٢) الاعراف : ٩٥ (١) النحل : ٥٥ (١) آل عمران : ١٥ (٥) الطارق : ١٥

أراد أن يستصحب ولده ممه في السفينة ، فلم يرد فكان من المنرقين فقال (رَبّ إِنّ أَنبي مِن أَهْلِي إِنّه مَلَ عَبُر صَالِح (٢) فقال تعالى (يَانُوحُ إِنّه لَيْس مِن أَهْلِك إِنّه مَلَ عَبُر صَالِح (٢) وعلى وأن ابراهيم عليه السلام استغفر لأبيه فلم ينفعه . وأن نبينا صلى الله عليه وسلم (١) ، وعلى كل عبد مصطفى استأذن ربه في أن يزور قبر أمه ويستغفر لها ، فأذن له في الزيارة ولم يؤذن له في الاستغفار ، فجلس يبكي على قبر أمه لرقته لها بسبب القرابة ، حتى أبكي من حوله فهذا أيضا اغترار بالله تعالى وهذا لأن الله تعالى بحب المطيع ويبغض العاصى . فكا أنه لايمن الأب المطيع بينضه للولد العاصى ، فكذلك لا يحب الولد العاصى بحبه الأب المطيع ويرا أنه يشبع بأكل ولوكان الحب يسرى من الأب إلى الولد لأوشك أن يسرى البغض أيضا . بل الحق أن لا يروى بشرب أبيه ، ويصير عالما بشم أبيه ، ويصل إلى الكعبة ويراها بمثنى أبيه أبيه ، ويول إلى الكعبة ويراها بمثنى أبيه ، ويروى بشرب أبيه ، ويصير عالما بشم أبيه ، ويصل إلى الكعبة ويراها بمثنى أبيه فالنقوى فرض عين فلا يجزى فيه والد عن ولده شيئا . وكذا المكس . وعند الله جزاء التقوى يوم يفر المرء من أخيه ، وأمه وأبيه ، إلا على سبيل الشفاعة لمن لم يشتدغضب الله عليه ، فيأذن في الشفاعة له كما سبق في كتاب الكبروالعب عليه ، فيأذن في الشفاعة له كما سبق في كتاب الكبروالعب

فإن قلت فأين الغلط في قول العصاة والفجار: إن الله كريم ، وإنا نرجور حمته ومغفرته وقد قال أنا عند ظن عبدى بى فليظن بى خيرا، فاهذا إلا كلام صحيح مقبول الظاهر في القاوب فاعلم أن الشيطان لا يغوى الإنسان إلا بكلام مقبول الظاهر، مردود الباطن ، ولولا حسن ظاهره لما انخدعت به القاوب . ولكن النبي صلى الله عليه وسلم كشف عن ذلك فقال (١٠ و ألكيشُ مَن دُانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ لِمَا بَعْدَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى

<sup>(</sup>١) حديث أنه صلى الله عليه وسلم استأذن أن يزور قبر أمه ويستغفر لها فأذن له فى الزيارة ولم يؤذن له فى الاستغفار ــ الحديث : مسلم من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٢ ) حديث الكيس من دان تفييه و تقدم قريبا

<sup>(</sup>۱،۲) هود :٥٥ ، ٦٤

اللهِ أُولَٰئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَةَ اللهِ (١) يعني أن الرجاء بهم أليق . وهــذا لأنه ذكر أن ثواب الآخرة أجر وجزاء على الأعمال . قال الله تعالى (جَزَاء عَاكَانُوا يَعْمَلُونَ (٢) وقال تعالى ﴿ وَإِنَّهَا مُودَقُّونَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ (") أَفترى أَن من استؤجر على إصلاح أوان، وشرط له أجرة عليها ، وكان الشارط كريما بني بالوعد مهما وعد ، ولا يخلف بل يزيد، فجاء الأجير وكسر الأواني، وأفسد جميمها، ثم جلس ينتظر الأجر، ويزعم أن المستأجر كريم أَفْتِرَاهِ المِهْلاءِ في انتظاره متمنيا مِغْرُورًا ، أو راجيا؟ وهذاللجهل بالفرق بين الرجاء والغرة قبل المحسن : قوم يقولون نرجو الله ويضيعون العمل . فقال هيهات ! هيهات ! تلك أمانيهم يترجيحو زفيها من رجاشينا طلبه ومن خاف شيئا هي بمنه . وقال مسلم بن يسار : لقد سجدت الهارجة حتى سقِطت ثنيتاي. فقال له رجل: إنا لنرجو الله. فقال مسلم: هيمات! هيهات! من رجا شيئًا طِلبِه ، ومن خاف شيئًا هرب منه . وكما أن الذي يرجو في الدنيا ولدا وهو بعد لم ينكح ، أو نكح ولم بجامع ، أو جامع ولم ينزل ، فهو معتوه . فكذلك من رجا رحمة الله وهو لم يؤمن ، أو آمن ولم يعمل صالحا ، أو عمل ولم يترلئه المعاصي ، فهو مغرور . فكما أنه إذا نكح ، ووطىء ، وأنزل ، بق مترددا في الولد ، يخاف ويرجو فضل الله في خلق الولد ودفع الآفات عن الرحم وعن الأم إلى أن يتم فهو كيس، فكذلك إذا آمن، وعمل الصالحات، وترك السيئات، وبق مترددا بين الخوف والرجاء، يخاف أن لا يقبل منه ، وأن لا يدوم عليه وأن بختم له بالسوء، ويرجو من الله تعالى أن يثبته بالقول الثابت و بحفظ دينه من صواعق مكرات الموت ، حتى يموت على التوحيد ، ويحرص قلبه عن الميل إلى الشهوات بقية عمره يجي لا يميل إلى المعاصي فهو كيس. ومن عدا هؤ لاء فهم المغرورون بالله .وسوف يعاسون حين يرون المذاب من أصل سبيلا . ولتملمن نبأه بمد حين .وعندذلك يقولون كاأخبر الله هنهم (رُبُّنَا أَبْصَرُنَا وَسَمِعنَا فَارْجِعِنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ (١٠)أَى علمناأَ نه كالإبولد إلا وقاع ونكاح، ولا ينبت زرع إلا بحراثة وبث بذر فكذلك لا يحصل في الآخرة ثواب وأجر إلا بعمل صالح ، فارجعنا نعمل صالحا ، فقد علمنا الآن صدقك في قولك ، وأنايس للانسان إلاما سمى . وأن سعبه سوف يرى ( كُلْمًا أَلْقَ فِيهِمَا فَوْ جُ سَأَ لَهُمُ خَنَ نَهُمَا (١) القرة : ١٨٥ (٢) الواقعة : ٢٤ (٣) آل عمر ان : ١٨٥ (١) اللك : ٨ .

أَلَمْ يَأْ إِنكُمْ نَدِيرٌ ، قَالُوا لَى قَدْ جَاءِنَا نَدِيرٌ ('') أَى أَلَم نسمتم سنة الله في عباده وأنه توفى كل نفس عاكسبت رهينة ، فما الذي غركم بالله بعد أن سممهم وعقلتم ؟ ( قَالُوا لَوْ كُناً نَسْمَعُ أَوْ نَعْقُلُ مَاكُنا في أَصْحَابِ السّبيرِ فَاعْتَرَفُوا بِذُ نُوسِمْ فَسَعْقًا لِأَصْحَابِ السّبيرِ فَاعْتَرَفُوا بِذُ نُوسِمْ فَسُعْقًا لِأَصْحَابِ السّبيرِ فَاعْتَرَفُوا بِذُ نُوسِمْ فَسُعْقًا لِأَصْحَابِ السّبيرِ فَاعْتَرَفُوا بِذُ نُوسِمْ فَسُعْقًا لِأَصْحَابِ السّبيرِ فَاعْتَرَفُوا بِذُ نُوسِمْ

فإن قلت: فأن مظنة الرجاء وموضعه المحمود ؟ فاعلم أنه محمود في موضعين :

أحدها: في حق العاصى المنهمائ إذا خطرت له التوبة ، فقال له الشيطان وأنى تقبيل توبتك ؟ فيقنطه من رحمة الله تعالى ، فيجب عند هذا أن يقبع القنوط بالرجاء ، ويسلم كن الله ينفر الذنوب جيعا ، وأن الله كريم يقبل النوبة عن عباده ، وأن النوبة طاعة تكفر الذنوب . قال الله تعالى ( قُل يَاعِبَادِي اللّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْهُسِهِم لاَ تَقْنَطُوا مِنْ دَ مَهَ الله إِنَّ الله إِنَّ أَمُو النَّفُورُ الرَّحِمُ وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُم ( ) أمرهم الله إنَّ الله ينفرُ الذُنوب جيعاً إنَّه مُو النفورُ الرَّحِم وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُم ( ) أمرهم بالإنابة . وقال تعالى ( وَإِنِّ لَى لَفقًار لله أَنْ يَابَ وَآمَنَ وَعَبلَ صَالِحًا ثُمَّ الْمُتَدَى ( ) ) فإذا توقع المفرة مع الإصرار فهو مغرور . كا أن من ضاق المهفرة مع النوبة فهو راج ، وإن توقع المفرة مع الإصرار فهو مغرور . كا أن من ضاق عليه وقت الجمة و هو في السوق ، فطر له أن يسمى إلى الجمة ، فقال له الشيطان إنك لا ندرك الجمة فأقم على موضعك ، فكذب الشيطان ومر يعدو ، وهو يرجو أن يدرك الجمعة فهو راج . وإن استمر على التجارة ، وأخذ يرجو تأخير الإمام المصلاة لأجله إلى وسطالوقت ، أو لأجل غيره، أو لسبب من الأسباب التي لا يعرفها ، فهو مغرود

الثانى: أن تفتر نفسه عن فضائل الأعمال ، ويقتصر على الفرائين : فيرجى نفسه نعيم الله تمالى ، وما وعد به الصالحين ، حتى ينبث من الرجاء نشاط العبادة ، فيقبل على الفضائل، ويتذكر قوله تعالى ( فَدْ أَفْلَحَ اللهُ مِنُونَ النّبينَ مَمْ فِي صَلَا بَهِمْ خَاصُمُونَ ( ) إلى قوله أُولَئِكِ فَيْمُ الْوَادِ الْوَلْ النّبينَ بَرْ أُونَ الفرد و سَ هُمْ فِيها خَالِدُونَ ( )

ويشتغل بالعمل ، فيقول له الشيطان مالك ولإيذاء نفسك وتعذيبها ، ولك رب كريم ؟ غفور رحيم ، فيفتر بذلك عن التوبة والعبادة ، فهو غرة وعند هذا واجب على العبد أن يستعمل الخوف ، فيخوف نفسه بغضب الله وعظيم عقابه ، ويقول .. إنه مع أنه غافر الذنب وقابل التوب، شديد العقاب. وإنه مع أنه كريم ، خلد الكفار في النار أبد الآباد، مع آنه لم يضره كفرهم: بل سلط العذاب، والحن، والأمراض، والعلل. والفقر، والجوع، على جلة من عباده في الدنيا ، وهو قادر على إزالتها . فن هذه سنته في عباده ، وقد خو في عقابه ، فكيف لاأخافه ! وكيف أعمر به . فالخوف والرجاء قائدان وسائقان ، يبعثان الناس على العمل . فمالا يبعث على العمل فهو تمن وغرور . ورجاء كافة الخلق هو سبب فتورهم وسبب إنبالهم على الدنيا ، وسبب إعراضهم عن الله تعالى ، وإهالهم السعى للآخرة ، فذلك عرور . فقد أخبر صلى الله عليه وسلم (١) وذكر أن الغرور سيغلب على قلوب آخر هذه الأمة وقد كان ماوعد به صلى الله عليه وسلم . فقد كان الناس في الأعصار الأول يواظبون على العبادات، ويؤتون ماآتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجمون، يخافون على أنفسهم وهم طول الليل والنهار في طاعة الله ، يبالنون في التقوى والحذر من الشبهات والشهوات ، و يبكون على أنفسهم في الخلوات . وأما الآن، فترى الخلق آمنين ، مسرورين ،مطمئنين غير خائفين ، مع إكبابهم على المماصي ، وانهما كهم في الدنيا ، وإعراضهم عن الله تعالى ، زاعمین أنهم واثقون بكرم الله تعالى وفضله ، راجون لعفوه ومغفرته ، كأنهم بزعمون أنهم عرفوا من فضله وكرمه مالم يعرفه الأنبياء ، والصحابة ، والسلف الصالحون. فإنكان هذا الأمر يدرك بالمني ، وينال بالهويني ، فعلام ذاكان بكاء أولئك ، وخوفهم ، وحزنهم ؟ وقد ذكر ناتحقيق هذه الأمور في كتاب الحوف والرجاء . وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) ، فيما رواه معقل ابن بسار « يَأْتِي عَلَى النَّاس زَمَانُ يَخْلَقُ فِيهِ الْفُرْءَانُ فِي

<sup>(</sup>۱) حدیث النالیز و رینلب علی آخر هذه الامة: تقدم فی آخر دم السکبر والعجب وهو حدیث أبی ثعلبة فی اعباب کل دی رأی برآیهٔ --

<sup>﴿ ﴾</sup> عَدَيْثُ مَعَلَى بنيسار يأتى على الناس زمان يخلق فيه القرءان في قلوب الرجال \_ الحديث : أبومنصوب الرجال \_ الحديث المنصوب الديدي في مسند الفردوس منحديث ابن عباس نحوه بسند فيه جهالة ولم أره منحديث معقل

قُلُوبِ الرِّجَالَ كَمَا تَخْلَقُ الثِّيَابُ عَلَى الْأَبْدَانِ أَمْرُهُمْ ۚ كُلُّهُ يَكُونُ طَمَعًا لَاخو ْفَ مَعَهُ إِنْ أَخْسَنَ أَحَدُهُمْ قَالَ مِيتَقبَّلُ مِنِّي وَإِنْ أَسَاء قَالَ مُغْفَرُ لِي » فأخبر أنهم يضمون الطمع موضع الخوف لجملهم بتخويفات القرءان وما فيه . وعِثلة أخبر عن النصاري إذ قال تعالى ( فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ وَرِ ثُوا الْسَكِتَابَ يَا مُخذُونَ عَرَضَ هَذَا الْأَذْبَى وَيَقُولُونَ سَيُعْفُرُ لَتَا (١) ومعناه أنهم ورثوا الكتاب أيهم علماء ، ويأخذون عرض هذاالأدني أي شهواتهم من الدنيا ، حراما كان أوحلالا . وقد قال تعالى ﴿ وَ لِمَنْ تَخَافَ مَقَامَ رَبِّهُ حَنَّتَانَ (٢٠) ( ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ (") والقرءان من أوله إلى آخره تحذير وتخويف لايتفكر فيه متفكر إلا ويطول حزنه ، ويعظم خوفه إنكان مؤمنا بما فيه . وترى الناس مهذونه هذا يخرجون الحروف من مخارجها ، ويتناظرون على خفضها ، ورفعها ،ونصمنا وكأنهم يقرءون شعرا من أشعار المرب، لا يهمهم الإِلتفات إلى معانيه، والعمل بما فيه وهل في العالم غروريزيد على هذا منفذه أمثلة الغرور بالله، وبيان الفرق بين الرجاء والغرور ويقرب منه غرور طوائف لهم طعات ومعاص ، إلا أن معاصيهما كثر ،وهم يتوقعون المنفرة ، ويظنون أنهم تترجح كفة حسناتهم ،مع أن مافى كفة السيئات أكثر وهذا غالية الجهل. فترى الواحد يتصدق بدراهم معدودة من الحلال والحرام ، ويكون مايتناول من أموال المسامين والشبهات أضعافه . وثعل ما تصدق به من أموال المسامين، وهو يتكل عليه و يظن أن أكل ألف درهم حرام ، يقارمه التصدق بمشرة من الحرام أو الحلال وماهو إلا كن وضع عشرة دراهم في كفة ميزان ، وفي الكفة الأخرى ألفا ، وأراد أن يرفع الكفة الثقيلة بالكفة الخفيفة . وذلك غالية جهله . نعم : ومنهم من يظن ان طاءاته أكثر من معاصيه ، لأنه لايحاسب نفسه ولا يتفقدمعاصيه ، وإذا ممل طاعة حفظها واعتدبها ، كالذي يستغفر الله بلسانه ، أو يسبح الله في اليوم مائة مرة ، ثم ينتاب المسلمين ، ويمزق أعراضهم، ويتكلم عا لايرصاه الله طول الهارمن غير حصر وعدد . ويكون نظره إلى عدد سبعته أنه استغفر الله مائة مرة ، وغفل عن هذيانه طول نهاره ، الذي لو كتبه لكان مثل تسييحه

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٦٩ (٢) الرحمن : ٣٤ (٣) ابراهيم : ١١٤

ملاة مرة أو ألف مرة ، وقد كتبه الكرام الكاتبون ، وقد أوعده الله بالمقابِ على كل كلة وقال (مَا يُلفِظُ مِنْ قَوْل إِلّا لَدَ يُورَ قِيب عَتِيدُ (١) فهذا أبدا يتأمل في فضائل التسبيحات والتهليلات ، ولا يلتفت إلى ماورد من عقوبة المفتابين ، والكذابين، والمامين ، والمنافقين بظهرون من الكلام مالا يضمرونه ، إلى غير ذلك من آفات اللسان . وذلك من المغرور ولممرى لوكان الكرام الكاتبون بطلبون منه أجرة النسخ لما يكتبوته من هذيانه الذي والدعلى تسبيحه ، لكان عند ذاك يكف لسانه حتى عن جملة من مهماته ، وما نطق به في فتراته كان يعده و يحسبه ، ويوازنه بتسبيحاته ، حتى لا يفضل عليه أجرة نسخه . فيا عبا لمن يحاسب نفسه و يحتاط خوفا على قيراط يفوته في الأجرة على النسخ ، ولا يحتاط خوفا من فوت الفردوس الأعلى و نعيمه . ماهذه إلا مصيبة عظيمة لمن تفكر فيها . فقد دفعنا إلى من فوت الفردوس الأعلى و نعيمه . ماهذه إلا مصيبة عظيمة لمن تفكر فيها . فقد دفعنا إلى أم إن شككنا فيه كنا من الكفرة الجاحدين، وإن صدقنا به كنا من الحق المفرودين ، فأ من فرت النبه واليقين مع هذا البيان ، وما أجدر من يقدر على تسليط مثل فسبحان من صدنا عن التنبه واليقين مع هذا البيان ، وما أجدر من يقدر على تسليط مثل هذه النفلة والغرور على القاوب أن يخشى ويتق ، ولا يفتر به اتكالا على أباطيل الذي وتماليل الشيطان والهوى ، والله أعلى

## بسيان

### أصناف المغترين وأقسام فرق كل صنف وهم أربعة آصناف

الصنف الأول: أهل العلم والمنترون منهم فرق ، ففرقة أحكموا العابم الشرعية والعقلية ، وتعمقوا فيها ، واشتغلوا بها ، وأهملوا تفقد الجوارح ، وحفظها عن المعاصى ، وإلزامها الطاعات ، واغتروا بعلمهم ، وظنوا أنهم عند الله محكان ، وأنهم قد بلغوا من العلم مبلغا لايعذب الله مثلهم ، بل يقبل في الخلق شفاعتهم ، وأنه لايطالهم بذنوبهم وخطاياهم فكرامتهم على الله مقرورون . قامهم لو تظروا بعين البصيرة ، عاموا أن العلم علمان هلم معاملة ، وعم معرورون . قامهم الو تظروا بعين البعدة علم المعرفة : فأما العلم معاملة ، وعلم مكاشفة ، وهو العلم بالتهويصفاته ، المسمى بالعادة علم المعرفة : فأما العلم معاملة ، وعلم مكاشفة ، وهو العلم بالتهويصفاته ، المسمى بالعادة علم المعرفة : فأما العلم معاملة ، وعلم مكاشفة ، وهو العلم بالتهويصفاته ، المسمى بالعادة علم المعرفة : فأما العلم معاملة ، وعلم مكاشفة ، وهو العلم بالتهويصفاته ، المسمى بالعادة علم المعرفة : فأما العلم المعاملة ، وعلم مكاشفة ، وهو العلم بالتهويصفاته ، المسمى بالعادة علم المعرفة : فأما العلم المعاملة ، وعلم مكاشفة ، وهو العلم بالتهويصفاته ، المسمى بالعادة علم الموادة ، فأما العلم بالموادة بالموادة بالموادة بين العادة علم المعاملة ، وعلم مكاشفة ، وهو العلم بالتهويصفاته ، المسمى بالعادة علم المعاملة ، وعلم مكاشفة ، وهو العلم بالتهويضاته ، المسمى بالعادة علم المعاملة ، وغلم المعاملة ، وغلم بالعادة بالمعرفة ، وغلم بالمعاملة ، وغلم بالمعاملة ، وغلم بالعادة بالمعاملة ، وغلم بالعادة بالمعرفة ، وغلم بالعادة بالعادة بالعرفة ، وغلم بالعادة بالعرفة ، وغلم بالعادة بالعرفة ، وغلم بالعرفة بالعرفة بالعرفة ، وغلم بالعرفة بالعرفة

بالماملة ، كمرفة الحلال والحرام ، ومعرفة أخلاق النفس المذمومة والمحمودة ، وكيفية علاجها والفرار منها ، فهى علوم لازاد إلا للعمل ، ولولا الحاجة إلى العمل لم يكن لهذه العلوم قيمة . وكل علم يراد للعمل فلاقيمة له دون العمل : فثال هذا كبريض به علة لا يزيلها إلا دوا ، مركب من أخلاط كثيرة ، لا يعرفها إلا حذاق الأطباء ، فيسمى في طلب الطبيب بعد أن هاجر عن وطنه ، حتى عثر على طبيب حاذق ، فعلمه الدوا ، وفصل له الأخلاط وأنواعها ، ومعاديها التي منها تجتلب، وعلمه كيفية دق كل واحد منها وكيف خلطه ، وعجنه ، فتعلم ذلك ، وكتب منه نسخة حسنة بخط حسن ، ورجع إلى بيته وهو يكررها و يعلمها المرضى ، ولم يشتغل بشربها واستمالها . أفترى أن ذلك يغنى عنه من مرضه شيئا ؟ هيهات ! هيهات ! لوكتب منه ألف نسخة ، وعلمه ألف مريض حتى شنى جميمهم وكرره كل ليلة ألف مرة ، لم يغنه ذلك من مرضه شيئا ، إلا أن يزن الذهب ، ويشترى الدواء ، و يخلطه كما تعلم ، و يشربه ، و يصبر على مرارته ، و يكون شربه في وقته و بمدتقديم الدواء ، و يخلطه كما تعلم ، و وإذا فعل جميع ذلك ، فهو على خطر من شفائه ، فكيف إذا لم يشربه أصلا؟ فهما ظنّ أن ذلك يكفيه و يشفيه ، فقد ظهر غروره

وهكذا الفقيه الذى أحكم علم الطاعات ولم يعملها ، وأحكم علم المعاصى ولم يجتنبها ، وأحكم علم الأخلاق المخمودة ولم يتصف بها ، فهو مغرور · إذ قال تعالى (قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زكاها ( ) ولم يقل قد أفلح من تعلم كيفية تزكيتها وكتب علم ذلك وعلمه الناس

وعند هذا يقول له الشيطان: لاينرنك هذا المثال، فإن العلم بالدواء لا يزبل المرض، وإنحا مطلبك القرب من الله وثوابه، والعلم يجلب الثواب. ويتلو عليه الأخبار الواردة فى فضل العلم. فإن كان المسكين معتوها مغرورا، وافق ذلك مراده وهواه، فاطمأن إليه وأهمل العمل. وإن كان كيسا، فيقول للشيطان: أنذكرني فضائل العلم، وتنسيني ماوردفي العالم الفاجر الذي لا يعمل بعلمه ؟ كقوله تعالى ( فَتُلُهُ كَمَثَلِ السَّمَالُ السَّمَالُ النَّذِينَ مُحَمِّلُوا النَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمُ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الحَمَّارِ أَسْفَارًا (") فأي خِزى (مَثَلُ النَّذِينَ مُحَمِّلُوا النَّوْرَاة ثُمَّ لَمُ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الحَمَّارِ النَّفَارًا (") فأي خِزى

<sup>(</sup>١) الشمس ; p (٢) الأعراف : ١٧٧ (٣) الجمة : ه

أعظم من التمثيل بالكلب و الحمار ، و قد قال صلى الله عليه و سلم (١٠ همن از دَادَعِلْماً وَكُمْ يَرْدُدُهُدًى لَم يَرْدُدُهُ مِن الله إِلّا بُعْدًا ، و قال أبضا (٢٠ دُيلقى السالم الله في النّار فَتَنْدُ لِن النّاسِ العُلَما ؛ السّوء ، كَما يَدُورُ الْحَارُ في الرّخى ، و كقوله عليه الصلاة والسلام (٣) « شرّ النّاسِ العُلما ؛ السّوء ، وقول أبي الدرداء : ويل للذي لا يعلم مرة ، ولو شاء الله لمله ، وويل للذي يعلم ولا يعمل سبع مرات . أي أن العلم حجة عليه ، إذ يقال له . ماذا عملت فيما علمت ؟ وكيف قضيت شكر الله ؟ وقال صلى الله عليه وسلم (٢) « أَسَدُ النّاسِ عَذَا با يو م القيامة عالم الآخرة الله يعلمه ، في باب عبلامة علماء الآخرة الله يعلمه ، في باب عبلامة علماء الآخرة أكثر من أن يحصى . إلا أن هذا فيما لا يوافق هوى العالم الفاجر . وما ورد في فضل العلم ، في الله ماذكر ناه ، وإن نظر بعين الإيمان ، فالذي أخبره بفضيلة العلم هو الذي أخبره بذم العلماء السوء . وأن حاهم عند الله أشد من حال الجهال ، فبعد ذلك اعتقاده أنه على خسير مع تأكد حجة الله عليه غاية الغرور .

وأما الذي يدعى علوم المكاشفة ، كالعلم بالله ، و بصفائه ، وأسمائه ، وهو مع ذلك يهمل العمل ، ويضيع أمر الله وحدوده ، فنروره أشد . ومثاله مثال من أراد خدمة ملك ، فعرف الملك ، وعرف أخلاة ، وأوصافه ، ولونه ، وشكله ، وطوله ، وعرضه ، وعادته ومجلسه ، الملك ، وعرف أخلاة ، وأوصافه ، ولونه ، وشكله ، وطوله ، وعرضه ، وعادته ومجلسه ، ولم يتعرف ما يحبه ويكرهه ، وما يغضب عليه وما يرضى به ، أوعرف ذلك إلا أنه قصد خدمته وهو ملابس لجميع ما يغضب به وعليه ، وعاطل عن جميع ما يحبه من زى ، وهيئة ، وكلام ، وحركة ، وسكون ، فورد على الملك وهو يريد التقرب منه ، والاختصاص به ، متلطخا بجميع ما يكرهه الملك ، عاطلا عن جميع ما يحبه ، متوسلا إليه عمرفته له ولنسبه ، واسمه ، وبلده ، وصفحه الملك ، وعادته في سياسة غلمانه ، ومعاملة رعيته . فهذا مغرور جدا . إذ لو ترك جميع ما عرفه ، واشتغل عمرفته فقط ، ومعرفة ما يكرهه ويحبه ،

<sup>( 1 )</sup> حديث من ازداد عاما ولميزدد هدى \_ الحديث : تقدم في العلم

<sup>﴿</sup> ٣ ﴾ حديث يلقي العالم في النار فتندلق أقنابه \_ الحديث : تقدم غير مرة

إس ) حديث شر الناس عاما والدويه : تقدم في العلم

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أشد الناس عدايا يوم الفيامة عالم لمينفعه الله تعالى بعلمه : تقدم فيه

كانذلك أفرب إلى نيله المزاد من قربه والاختصاص به . بل تقصير م في التقوى ، واتباعه للشهوات ، مدل على أنه لم ينكشف له من معرفة الله إلا الأسامي دون المعاني . إذ لوعرف الله حق معرفته ، لخشيه واتقاه . فلا يتصور أن يعرف الأسد عاقل ثم لا يتقيه ولا يخافه وقد أوحى الله تعالى إلى داود عليه السلام: خفني كما تخاف السبع الضارى. نعم:من يعرف من الأسدلونه ، وشكله ، واسمه ، قدلا يخافه ، وكأنه ما عرف الأسد. فن عرف الله تمالي عرف من صفاته أنه يهلك العالمين ولا يبالى ، ويعلم أنه مسخر في قدرة من لو أهلك مثله آلافًا مؤ لفة ، وأبد عليهم العذاب أبد الآباد ، لم يؤثر ذلك فيه آثرًا ،ولم تأخذه عليه رقة ، ولا اعتراه عليه جزع . ولذلك قال تمالي ( إِنَّمَا يَحْشَى اللَّهَ منْ عِبَادِه الْمُلَمَاء ('') وفاتحة الزبور : رأس الحكمة خشية الله. وقال ابن مسعود :كني بخشية الله عامــا ، وكني بالاغترار بالله جهلا. واستفتى الحسن عن مسألة فأجاب، فقيل له. إن فقهاءنا لا يقولون ذلك . فقال : وهل رأيت فقيها قط؟ الفقيه القائم ليله ، الصائم بهاره ، الزاهد في الدنيا . وقال مرة . الفقيه لامداري ولا عاري ، ينشر حكمة الله ، فإن قبلت منه حمد الله ، وإن ردت عليه حمد الله. فإذاً الفقيه من فقه عن الله أمر مونهيه ، وعلم من صفاته ما أحبه وماكر هه، وهو المالم. ومن يرد الله به خيرا يفقهه في الدين . وإذا لم يكن بهذه الصفة فهو من المُرورين وفرقة أخرى أحكموا العلم والعمل، فواظبوا على الطاعات الظاهرة، وتركو اللماصي إلا أنهم لم يتفقدوا قلوبهم ليمحوا عنها الصفات المذمومة عند الله ، من البكبر ، والحسند ، والرياء، وطلب الرياسة والعلاء، وإرادة السوء للأقراب والنظراء، وطلب الشهرة فى البلاد والعباد وربما لم يعرف بعضهم أن ذلك مذموم، فهو مكب عايها ، غير متحرز عنها . ولا يلتفت إلى قوله صلى الله عليه وسلم (¹) « أَدْنَى الرُّبَاءِ شِرْكُ ۗ ، وإلى قوله عليه السَّالام (٢٠ ﴿ كَا يَدْخُلُ الْجُنَّةُ مَنْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِنْرِ » وإلى قوله عليه الصّلاة

<sup>&</sup>quot; ( ٢ ) خديث أدنى الرياء شرك : تقدم في ثم الجاه والرياء

<sup>(</sup> ٣ ) حديث لايدخل الحنة من في قلبه مثقال ذرة من كبر : تقدم غبر مرة

٢٨: فاطر ٢٨:

والسلام ('' « المُسلَدُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ النَّالُ النَّارُ الخُطَبَ » وإلى قوله عليه الصلاة والسلام ('' « حُبُ الشَّرَفِ وَالْمَالُ مُنبِّتَانِ النَّفَاقَ كَمَا مُنبِّتُ الْمَاءِ الْبَقْلُ » إلى غير ذلك من الأخبار التي أوردناها في جميع ربع المهلكات في الأخلاق المذمومة . فهؤلاء زينوا ظواهره ، وأهملوا بواطنهم ، و نسوا قوله صلى الله عليه وسلم ('' « إِنَّ اللهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورَكُم وَلَا إِلَى أَمُوا لِكُم وَ إِنَّمَا لِكُم وَ أَعْمَالِكُم مُ وَالْمَالُ وَمَا تعهدوا الأعمال وما تعهدوا القاوب . والقلب هو الأصل ، إذ لا ينجو إلا من أتى الله بقلب سليم .

ومثال هؤلاء كبئرالحس، ظاهرها جص، وباطنها نتن: أو كقبور الموتى، ظاهرها مزين، وباطنها جيفة. أو كبيت مظلم باطنه وضع سراج على سطحه، فاستنار ظاهره، وباطنه مظلم. أو كر جل قصد الملك ضيافته إلى داره، فجصص باب داره، و ترك المزابل في صدر داره. ولا يخنى أن ذلك غرور. بل أقرب مثال إليه رجل زرع ذرعافنبت، و نبت معه حشيش يفسده. فأمر بتنقية الزرع عن الحشيش بقلعه من أصله، فأخذ يجز رؤسه وأطرافه، فلا تزال تقوى أصوله فتنبت، لأن مغارس المعاصى هي الأخلاق الذميمة في القلب فن لا يطهر القلب منها لا تتم له الطاعات الظاهرة إلا مع الآفات الكثيرة. بل هو كريض ظهر به الجرب، وقد أمر بالطلاء وشرب الدواء، فالطلاء ليزيل ما على ظاهر هوالدواء ليقطع مادته من باطنه، فقنع بالطلاء وترك الدواء، وبق يتناول ما يزيد في المادة، فلا يزال يطلى الظاهر والجرب دائم به، يتفجر من المادة التي في الباطن

وفرقة أخرى علموا أن هذه الأخلاق الباطنة مذمومة من جهة الشرع ، إلا أنهم لعجبهم بأنفسهم يظنون أنهم منفكون عنها ، وأنهم أرفع عند الله من أن يبتليهم بذلك ، وإنما يبتلي به الدوام دون من بلغ مبلغهم في العلم . فأما هم فأعظم عند الله من أن يبتليهم . ثم إذا ظهر عليهم مخايل المكبر ، والرياسة ، وطلب العلو ، والشرف ، قالوا ماهذا كبر ، وإنما هو طلب عز الدين ، وإظهار شرف العلم ، ونصرة دين الله ، وإرفام أنف المخالفين من المبتدعين ،

<sup>(</sup>١) حديث الحسد يأكل الحسنات ــ الحديث : تقدم فىالعلم وغيره -

<sup>(</sup> ٢ ) حديث حب المال والشرف ينبتان النفاق في القلب ـ الحديث : تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث إنالله لاينظر إلى صوركم ــ الحديث : تقدم

وإنى لو لبست الدون من الثياب ، وجلست في الدون من المجالس ، لشمت بي أعداء الدين، وفرحوا بذلك ، وكان ذلى ذلا على الإِسلام . ونسى المغرور أن عدوّه الذي حذّره منهمولاه هو الشيطان ، وأنه يفرح بما يفعله ويسخر به ، وينسى أن النبي صلى الله عليــه وسلم بمــاذا نصر الدين ، و يماذا أرغم الكافرين . ونسى ماروي عن الصحابة من التواضع ، والتبذل ، والقناعة بالفقر والمدَّكنة ، حتى عو تب عمر رضي الله عنه في بذاذة زيه عندقدومه إلى الشام فقال: إنا قوم أعزنا الله بالإسلام، فلا نطلب العز في غيره . ثم هذا المغرور يطلب عزالدين بالثياب الرقيقة من القصب ، والديبق ، والإبريسم المحرم ، والخينول ، والمراكب ، ويزعم أنه يطلب به عز العلم وشرف الدين . وكذلك مهما أطلق اللسان بالحسد في أقرانه أو فيمن رد عليه شيئًا من كلامه ، لم يظن بنفسه أن ذلك حسد ، ولكن قال إعاهذا غضب للحق، ورد على المبطل في عدوانه وظامه، ولم يظن بنفسه الحسد. حتى يعتقد أنه لو طعن في غيره من أهل العلم ، أو منع غيره من رياسة وزوحم فيها ، هل كان غضبه وعداوته مثل غضبه الآن. فيكون غضبه لله ، أم لا يغضب مهما طعن في عالم آخر ومنع ، بلريما يفرح به فيكون غضبه لنفسه ، وحسده لأفرانه، من خبث باطنه ؟ وهكذا يرائي بأعماله وعلومه ، وإذا خطر له خاطر الرياء قال هيهات ، إنما غرضي من إظهار العلم والعمل افتداء الخلق بي ليهتدوا إلى دين الله تعالى ، فيتخلصوا من عقاب الله تمالى . ولا يتأمل المغرور أنه ليس يفرح باقتداء الخلق بغيره ، كما يفرح باقتدائهم به . فلو كان غرضه صلاح الخلق لفرح بصلاحهم على يد من كان ، كمن له عبيد مرضى يريد معالجتهم ، فإنه لا يفرق بين أن يحصل شفاؤهم على يده أوعلى يد طبيب آخر . ورعـا يذكر هذاله ، فلا يخايه الشيطان أيضا ويقول .إنما ذلك لأنهم إذا اهتدوا بي كان الأجر لي ، والثواب لي . فإنما فرحي بثواب الله ، لا بقبول الخلقِ قولى . هذا ما يظنه بنفسه ، والله مطلع من ضميره على أنه لو أخبره نبي بأن ثوابه فى الخنول وإخفاء العلم ، أكثر من ثوابه فى الإِظهار ، وحبس مع ذلك فى سجن ، وقيد بالسلاسل، لاحتال في هدم السجن وحل السلاسل، حتى يرجع إلى موضعه الذي به تظهر رياسته ، من تدريس أو وعظ أو غيره . وكذلك يدخل على السلطان ويتودد إليه ، ويشي عليه، ويتواضع له ، وإذا خطر له أن التواضع للسلاطين الظامة حرام ، قال له الشيطان: هيهات، إغاذلك عندالطمع في مالهم فأما أنت ففرضك أن تشفع للمسامين، وتدفع الضرر عنهم وتدفع شرأعدا ثلث عن نفسك والله يعلم من باطنه أنه لو ظهر لبعض أقرائه قبول عند ذلك السلطان ، فصار يشفعه في كل مسلم ، حتى دفع الضرر عن جميع المسلمين ، ثقل ذلك عليه ولو قدر على أن يقبح حاله عند السلطان بالطمن فيه ، والكذب عليه لفعل

وكذلك قد ينتهى غرور بعضهم إلى أن يأخذ من مالهم ، وإذا خطر له أنه حرام ، قال له الشيطان: هذا مال لا مالك له ، وهو لمصالح المسلمين ، وأنت إمام المسلمين وعالمهم وبك قوام الدين ، أفلا بحل لك أن تأخذ قدر حاجتك ؟ فيغتر بهذا التلبيس فى ثلاثة أمور أحدها : فى أنه مال لا مالك له ، فإنه يعرف أنه يأخذ الخراج من المسلمين وأهل السواد ، والذين أخذ منهم أحياء ، وأولادهم وورثتهم أحياء . وغاية الأمر وقوع الخلط فى أموالهم . ومن غصب مائة دينار من عشرة أنفس وخلطها ، فلا خلاف فى أنه مال حرام . ولا يقال هو مال لا مالك له ، وبجب أن يقسم بين العشرة ، ويرد إلى كل واحد عشرة ، وإن كان مال كل واحد قد اختلط بالآخر

الثانى: فى قوله. إنك من مصالح المسلمين، وبك قوام الدين، ولعل الذين فسد دينهم واستحلوا أموال السلاطين، ورغبوا فى طلب الدنيا، والإقبال على الرياسة، والإعراض عن الآخرة بسببه، أكثر من الذين زهدوا فى الدنيا ورفضوها، وأقبلوا على الله. فهو على التحقيق رجال الدين، وقوام مذهب الشياطين الإمام الدين إذ الإمام هو الذى يقتدى به فى الإعراض عن الدنيا، والإقبال على الله، كالأبياء عليهم السلام، والصحابة، وعلماء السلف. والدجال هو الذى يقتدى به فى الإعراض عن الله، والا قبال على الدنيا. فلمل موت هذا أنفع للمسلمين من حياته. وهو يزعم أنه قوام الدين. ومثله كما قال المسيح عليه السلام للمالم السوء وانه كصخرة وقعت فى فم الوادى، فلا هى تشرب الماء، والاهى تترك المسلم في هذه الأعصار المتأخرة خارجة عن المسلم، وفعا ذكرناه تنبيه بالقليل على المحكثير

وفرقة أخرى . أحكموا العلم ، وطهروا الجوارح ، وزبنوها بالطاعات ، واجتنبول . ظواهر المعاصى ، وتفقدوا أخلاق النفس وصفات القلب ، من الرياء ، والحسد ، والحقد، ...

والكبر، وطلب العلو، وجاهدوا أنفسهم في التبري منها، وقلموا من القلوب منابّهما الجلية القوية ، ولكنهم بعد مغرور ون ، إذ بقيت في زوايا القلب من خفايا مكايدالشيطان وخبايا خداع النفس ، مادك وغمض مدركه ، فلم يفطنوا لها وأهملوها • وإنما مشاله من يريد تنقية الزرع من الحشيش ، فدار عليه ، وفتش عن كل حشيش رآه فقلمه ، إلا أنه لم يفتش على مالم يخرج رأسه بعد من تحت الأرض ، وظن أن الكل قد ظهر وبرز ، وكانقد نبت منأصول الحشيش شعب لطاف ، فانبسطت تحت التراب ، فأهملها وهو يظن أنه قد قلمها ، فإذا هو بها في غفلته وقد نبتت وقويت ، وأفسدت أصول الزرع من حيث لايدرى . فكذلك العالم قد يفعل جميع ذلك ، ويذهل عن المراقبة للخفايا، والتفقدللدفائن فتراه يسهر ليله ونهاره في جمع الملوم وترتيبها ، وتحسين ألفاظها ، وجمع التصانيف فيهــا وهو يرى أن باعثه الحرص على إظهار دين الله ونشر شريعته ، ولعـل باعثه الخني هو طلب إلذكر وانتشار الصيت في الأطراف ، وكنرة الرحلة إليه من الآفاق ، وانطلاق الألسنة عليه بالثناء، والمدح بالزهد والورع والعلم، والتقديم له في المهمات، وإيثاره في الأغراض، والاجتماع حوله للاستفادة ، والتلذذ بحسن الإصفاء عنـد حسن اللفظ والإيراد ، والتمتمع بتحريك الرءوس إلى كلامه ، والبكاء عليه ، والتعجب منه ، والفرح بكثرة الأصحاب ، والأنباع ، والمستفيدين ، والسرور بالتخصص بهذه الخاصية من بين سائر الأفر ان والأشكال للجمع بين الملم ، والورع ، وظاهر الزهد ، والتمكن به من إطلاق لسان الطعن في الكافة المقبلين على الدنيا ، لا عن تفجع عصيبة الدين، ولكن عن إدلال النمييز. واعتدادبالتخصيص ولمل هذا المسكين المفرور ، حياته في الباطن بما انتظم له من أمر ، وإمارة ، وعز ، وانقياد ، و تو قير ، وحسن ثناء ، فلو تغيرت عليه القاوب، واعتقدوا فيه خلاف الزهد بما يظهر من أعماله ، فعساه يتشبوش عليه قلبه ، وتختلط أوراده ووظائفه ، وعساه يعتذر بكل حيلة لنفسه ، ورعا يحتاج إلى أن يكذب في تغطية عيبه ، وعساه يؤثر بالكرامة والمراعاة من اعتقد فيه الزهد والورع ، و إن كان قد اعتقد فيه فوق قدره . وينبو قلبه عمن عرف حد فضله وورعه ، و إن كان ذلك على وفق حاله . وعساه يؤثر بعض أصحابه على بعض،وهو برى أنه يؤثره لتقدمه في الفضل والورع. وإنما ذلك لأنه أطوعه، واتبع لمراده، وأكثر

ثناه عليه ، وأشد إصفاء إليه ، وأحرص على خدمته . ولعلهم يستفيدون منه ، ويرغبون في ألهلم ، وهو يظن أن قبولهم له لإخلاصه وصدقه ، وقيامه بحق علمه ، فيحمد الله تعالى على مايسر على لسانه من منافع خلقه ، ويرى أن ذلك مكفر لذنو به ، ولم ينفقد مع نفسه تصحيح النية فيه ، وعساه لو وعد بمثل ذلك الثواب في إيثاره الخول ، والعزلة ، وإخفاء العلم لم يرغب فيه ، لفقده في العزلة ، ولا محتفاء لذه القبول وعزة الرياسة.

ولعل مثل هذا هو المراد بقول الشيطان: من زعم من بنى آدم أنه بعامه امتنع منى ، فبجهله وقع فى حبائلى . وعساه يصنف ويجتهد فيه ، ظانا أنه يجمع علم الله لينتفع به ، وإغا يربد به استطارة اسمه بحسن التصنيف . فلوط دعى مدع تصنيفه ، وعما عنه اسمه ، ونسبه إلى نفسه ؛ ثقل عليه ذلك ، مع علمه بأن ثواب الاستفادة من التصنيف إنما يرجع إلى المصنف، وألله يعلم بأنه هو المصنف لامر ادعاه . ولعله فى تصنيفه لا يخلو من الثناء على نفسه إما صريحا بالدعاوى الطويلة العريضة ، وإما ضمنا بالطعن فى غيره ، ليستبين من طعنه في غيره أنه أفضل ممن طعن فيه ، وأعظم منه علما . ولقد كان فى غنية عن الطمن فيه ولعله يحكى من الكلام المزيف مايزيد تزييفه ، فيعزيه إلى قائله ، وما يستحسنه فلعله لايمزيه إليه ليظن أنه من كلامه ، فينقله بعينه كالسارق له ، أو يغيره أد بى تغيير ، كالذى يسرق قيصا فيتخذه قباء حتى لا يعرف أنه مسروق . ولعله يحتهد فى تزيين ألفاظه ، وتسجيعه وتحسين نطمه ، كيلا عنسب إلى الركاكة ، ويرى أن غرضه ترويج الحكه و تحسينها و تزيينها ، ليكون أقرب ينسب إلى الركاكة ، ويرى أن غرضه ترويج الحكاء وضع ثائمائة مصحف فى الحكمة ، في نفع الناس ، وعساه غافلا عماروى أن بعض الحكاء وضع ثائمائة مصحف فى الحكمة ، فينا أله على المن نفاقا ، وإلى لاأقبل من نفافك شيئا في في ذمانه قل له قدملات الأرض نفاقا ، وإلى لاأقبل من نفافك شيئا

ولمل جماعة من هذا الصنف من المفترين إذا اجتمعوا، ظن كل واحد بنفسه السلامة عن عيوب القلب وخفاياه ، فلو افترقوا واتبع كل واحد منهم فرقة من أصحابه ، نظر كل واحد إلى كبرة من يتبعه ، وأنه أكثر تبما أو غيره ، فيفرح إن كان أتباعه أكثر ، وإن علم أن غيره أحق بكبرة الأتباع منه . ثم إذا تفرقوا واشتغلوا بالإفادة تغايروا وتحاسدوا

ولعل من يختلف إلى واحد منهم إذا انقطع عنه إلى غيره ، ثقل على قلبه ، ووجدف نفسه نفرة منه ، فهمد ذلك لايهمتر باطنه لإكرامه ، ولا يتشمر لقضاء حوائجة كما كان يتشمر

من قبل ، ولا يحرص على الثناء عليه كما أثنى ، مع علمه بأنه مشغول بالاستفادة ، ولعل الثمير منه إلى فئة أخرى كان أنفع له فى دينه، لآفة من الآفات كانت تلحقه فى هذه الفئة ، وسلامته عنها فى تلك الفئة ، ومع ذلك لا تزول النفرة عن قلبه

ولعل واحدامنهم إذا تحركت فيه مبادى الحسد لم يقدر على إظهاره ، فيتمال بالطمن في دينه و في ورعه ليحمل غضبه على ذلك ويقول : إنما غضبت لدين الله لا لنفسى ومهماذ كرت عيو به بين يديه ربما فرح له ، وإن أثنى عليه ربما ساءه وكرهه. وربما قطب وجهه إذاذ كرت عيو به ، يظهر أنه كاره لغيبة المسلمين ، وسرقلبه راض به ، ومريد له ، والله مطلع عليه في ذلك فهذا وأمثاله من خفايا القاوب لا يفطن له إلا الأكياس ، ولا يتنزه عنه إلا الأقوياء ولا مطمع فيه لأمثالنا من الضعفاء إلا أن أقل الدرجات أن يمرف الإنسان عيوب نفسه ويسوءه ، ذلك ويمكرهه ، ويحرص على إصلاحه . فإذا أراد الله بعبد خير ابصره بعيوب نفسه ومن سرته حسنته . وساءته سيئته ، فهو مرجو الحال ، وأمره أقرب من المغرور المزكى لنفسه ، المتن على الله بعمله وعلمه ، الظان أنه من خيار خلقه ، فنعوذ بالله من المغولة والاغترار ومن المعرفة بخفايا العيوب مع الإهال . هذا غرور الذين حصلوا العلوم المهمة ، ولكن قصروا في العمل بالعلم . ولنذكر الآن غرور الذين قنعوا من العلوم بما لم يهمهم وتركوا المهم وهم به مفترون ، إما لاستغنائهم عن أصل ذلك العلم ، وإما لاقتصاره عليه

فنهم فرقة اقتصروا على علم الفتاوى في الحكومات والخصومات ، وتفاصيل المعاملات الدنيوية الجارية بين الخلق لمصالح العباد ، وخصصوا اسم الفقه بها ، وسموه الفقه وعلم المذهب ، وربما ضيعوا مع ذلك الأعمال الظاهرة والباطنة ، فلم يتفقدوا الجوارح ، ولم يخرسوا اللسان عن الغيبة ، ولا البطن عن الحرام ، ولا الرّجل عن المشى إلى السلاطين ، وكذا سائر الجوارح . ولم يخرسوا قلوبهم عن الكبر ، والحسد ، والرياء وسائر المهلكات فهؤلاء مغرورون من وجهين : أحدها من حيث العمل ، والآخر من حيث العلم

أما العمل فقد ذكرنا وجه النرور فيه، وأن مثالم مثال المربض إذا تعملم نسخة الدواء، واشتنل بتكراره وتعليمه. لابل مثالم مثال من به علة البواسير والبرسام وهو مشرف على المملاك، وعتاج إلى تعلم الدواء واستعاله، فاشتفسل بتعلم دواء

الاستخاصة ، وبتكرار ذلك ليلا ونهارا ، مع علمه بأنه رجل لا يحيض ولا يستحاض ، ولكن يقول . ربحا تقع علة الاستحاصة لامرأة وتسألني عن ذلك وذلك غاية الغرور . فكذلك المتفقه المسكين ، قد يسلط عليه حب الدنيا ، واتباع الشهوات ، والحسد ، والمكبر ، والرياء ، وسائر المهلكات الباطنة ، ورعايختطفه الموت قبل التو بة والتلاف ، فيلق والمكبر ، والرياء ، وسائر المهلكات الباطنة ، ورعايختطفه الموت قبل التو بة والتلاف ، فيلق وألم وهو عليه غضبان ، فترك ذلك كله وأشتغل بعلم السلم ، والإجارة ، والظهار ، واللمان ، والجراحات ، والديات ، والدعاوى ، والبينات ، و بكتاب الحيض ، وهو لا يحتاج إلى شىء من ذلك قط في عمره لنفسه ، وإذا احتاج غيره كان في المفتين كثرة ، فيشتغل بذلك و يحرص عليه لما فيه من الجاه ، والرياسة ، والمال ، وقد دهاه الشيطان وما يشمر ، إذ يظن المغرور بنفسه أنه مشغول بفرض دينه ، وليس يدرى أن الاشتغال بفرض المكفاية قبل الفراغ من فرض الدين معصية : وهذا لوكانت نيته صحيحة كما قال ، وقد كان قصد بالفقه وجه الله من فرض عينه في جو ارحه وقلبه، معالى . فإنه وإن قصد وجه الله فهو باشتغاله به معرض عن فرض عينه في جو ارحه وقلبه، فهذا غروره من حيث العمل

وأما غروره من حيث العلم ، فحيث اقتصر على علم الفتاوى ، وظن أنه علم الدين يوترك علم كتاب الله وسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم . و ربما طمن . فى المحدثين ي وقال إنهم نقلة أخبار ، وحملة أسفار لا يفقهون ، وترك أيضا علم تهذيب الأخلاق، وترك الفقه عن الله تمالى بإدراك جلاله وعظمته ، وهو العلم الذى يورث الخوف ، والهيبة، والخشوع ، ويحمل على التقوى . فتراه آمنا من الله ، مفترا به ، متكلا على أنه لا د وأن يرحمه ، فإنه قوام دينه وإنه لو لم يشتفل بالفتاوى لتمطل الحلال والحرام . فقد ترك العلوم التي هي أهم ، وهو غافل مغرور ، وسبب غروره ماسمع في الشرع من تعظيم الفقه ، ولم يدر أن ذلك الفقه هو الفقه عن الله ، ومعرفة صفاته المخوفة والمرجوة ، ليستشمر القلب الخوف و بلازم النقوى ، إذ قال تعالى ( فَكُو لا نفر مِنْ كُلِ فر فه مِنْهُمْ طا نفة ايتنفقهُوافي الدّين وَ لِيُنذرُوانَو مُهُمْ إِذَا وَجَمُوا إِكَيْهِمْ لَمَلَهُمْ يَحْذَرُونَ ( ) والذي يحصل به الإنذار غير هذا العلم . فإن مقصود و النائدة و المروط المعاملات ، وحفظ الأبدان بالأ والو بدفع القتل والجراحات المناه حفظ الأموال بشروط المعاملات ، وحفظ الأبدان بالأ والو بدفع القتل والجراحات المناه و المناه المن

والمال في طريق الله آلة ، والبدن مركب. وإغا العلمالمهم هو معرفة ساوك الطريق، وقطع عقبات القلب التي هي الصفات المذمومة ، فهي الحجاب بين العبد وبين الله تعالى. وإذا مات ملوثاً بتلك الصفات كان محجوباً عن الله . فثاله في الاقتصار على علم الفقه ، مثال من اقتصر من سلوك طريق الحج على علم خرز الراوية والخف ، ولا شك في أنه لو لم يكن لتعطل الحج، ولكن المقتصر عليه ليس من الحج في شيء، ولا بسبيله. وقد ذكرنا شرح ذلك في كتاب العلم . ومن هؤلاء من انتصر من علم الفقه على الخلافيات ، ولم يهمه إلا تملم طريق المجادلة ، والإلزام ، وإفحام الخصوم ، ودفع الحق ، لأجل الغلبة والمباهاة ، فهو طول الليل والنهار في التفتيش عن مناقضات أرباب المـذاهب، والتفقد لميوب الأقران والتلقف لأنواع النسبيبات المؤذية ، وهؤلاء فم سباع الإنس ،طبعهم الإيذاء، وهمهم السفه ولا يقصدون العلم إلا لضرورة مايلزمهم لمباهاة الأقران ، فكل علم لايحتاجون إليه في المباهاة كملم القلب ، وعلم سلوك الطريق إلى الله تمالى ، بمحو الصفات المذمومة ،وتبديلها بالمحمودة ، فإنهم يستحقرونه ،ويسمونهالتزويق وكلام الوعاظ .وإنما التحقيق عندهم معرفة تفاصيل العربدة التي تجرى بين المتصارعين في الجدل. وهؤلاء فد جمعوا ماجمه الذين من قبلهم في علم الفتاوي ، لكن زادوا إذ اشتغلوا بما ليس من فروض الكفايات أيضا ؛ بل جميع دقائق الجدل في الفقه بدعة لم يعرفها السلف. وأماأ دلة الأحكام فيشتمل عليها علم المذهب من الكسر ، والقلب ، وفساد الوضع والـ تركيب والتعدية ، فإغا أبدعت لإظهار الغلبة والإفحام، وإقامة سوق الجدل بها. فغرور هؤلاء أشدكثيرا وأقبح من غرور من قبلهم وفرقة أخرى اشتغلوا بعلم الكلام والمجادلة في الأهواء، والرد على المخالفين، وتتبع مناقضاتهم ، واسكتروا من معرفة المقالات المختلفة ، واشتغلوا بتعلم الطرق في مناظرة أولئك وإلحامهم ، وافترقوا في ذلك فرقا كـ ثيرة ، واعتقدوا أنه لايكون لعبد عمل إلا بإيمان ولا يصح إيمان إلا بأن يتعلم جدلهم، وما سموه أدلة عقائدهم وظنوا أنه لا أحد أعرف

بالله وبصفاته منهم ، وأنه لا إعان لمن لم يمتقد مذهبهم ، ولم يتعلم علمهم . ودعت كل فرقة منهم إلى نفسها . ثم هم فرقتان : ضالة ومحقة ،فانضالة هي ألتي تدعو إلى غير السنة ، والمحقة هي التي تدعو إلى السنة ، والغرور شامل لجميعهم .. أما الضالة فلغفلتها عن ضلالها ، وظنها بنفسها النجاة . وهم فرق كثيرة ، يكفر بعضهم بعضا . وإنما أتيت من حيث إنها لم تنهم رأيها ، ولم تحكي أولا شروط الأدلة ومنهاجها ، فرأى أحدهم الشبهة دليلا ، والدليل شبهة وأما الفرقة المحقة ، فإنما اغترارها من حيث إنها ظنت بالجدل أنه أم الأمور ، وأفضل القربات في دين الله ، وزعمت أنه لا يتم لأحد دينه مالم يفحص ويبحث ، وأن منصدق الله ورسوله من غير بحث وتحرير دليل فليس بمؤمن ، أو ليس كامل الإيمان، ولا مقرب عند الله . فلهذا الظن الفاسد قطعت أعمارها في تعلم الجدل ، والبحث عن المقالات وهذيانات المبتدعة ومناقضاتهم، وأهملوا أنفسهم وقلوبهم، حتى عميت عليهم ذنوبهم وخطأياهم الظاهرة والباطنة ، وأحدهم يظن أن اشتغاله بالجدل أولى وأقرب عندالله وأفضل ،ولكنه لالتذاذه بالغلبة ، والإفحام ، ولذة الرياسة ، وعز الإنتماء إلى الذب عن دين الله تعالى ، عميت بصير ته فلم يلتفت إلى القرن الأوَّل . فإن النبي صلى الله عليه وسلم شهد لهم بأنهم خير الخلق ، وأنهم قد أدركوا كثيرا من أهل البدع والهوى ، فما جعلوا أعمارهم ودينهم غرضا للنصومات والمجادلات ،وما اشتغلوا بذلك عن تفقد قلوبهم وجوارحهم وأحوالهم . بل لم يتكلموافيه إلا من حيث رأوا حاجة ، وتوسموا مخايل قبول ، فذكروابقدرالحاجةمايدلالضال على ضلالته وإذا رأوا مصرا على ضلالة هجروه وأعرصوا عنه ، وأبغضوه في الله، ولم يلزموا الملاحاة ممه طول الممر . بل قانوا إن الحق هو الدعوة إلى السنة ، ومن السنة ترك الجدل في الدعوة إلى السنة . إذ روى أبو إمامة الباهلي عن النبي صلى الله عليــه وسلم أنه قال ('` « مَاصَلُ ّ قَوْمْ قَطْ بَعْدَ هُدًى كَأَنُوا عَلَيْهِ إِلاَّ أُوتُوا الجُدلَ » (٢) وخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم يوما على أصحابه وهم يتحادلون ويختصمون ، فغضب عليهم حتى كما نه فتى ، في وجهه حب

<sup>(</sup>١) حديث ماضل قوم بعد هدى كانوا عليه الأأونوا الجدل: تقدم فىالعلم وفي آفات اللسان

<sup>(</sup>٢) حديث خرج بوما على أصحابه وهم يجادلون ويختصمون فغضب حتى كأنه فتى. في وجهه حب الرمان المحديث : تقدم

الرمان من الغضب، فقسال ﴿ أَ لَهَذَا مُبِيثَتُمْ أَبِهَذَا أُمِرْتُمْ أَنْ تَضْرَبُوا كِيابَ اللهِ بَعْضَهُ بَعَضْ انْظُرُوا إِلَى مَا أُمِرْ ثُمْ بِهِ فَأَعْمَلُوا وَمَا نُهِيتُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا » فقد زجرهم عن ذلك ا وكانواً أولى خلق الله بالحجاج والجدال . ثم إنهم رأوا رسول الله صلى الله عليمه وسلم وقد بعث إلى كافة أهل الملل ، فلم يقمد معهم في عبلس مجادلة لإلزام، وإفحام ،وتحقيق حجة ودفع سؤال، وإيراد إلزام. فما جادلهم إلا بتلاوة القرءان المنزل عليهم. ولم يزدف المجادلة عليه لان ذلك يشوش القلب، ويستخرج منها الإشكالات والشبه ثم لايقدر على محوها من قلوبهم . وما كان يعجز عن مجادلتهم بالتقسمات ودقائق الأفيسة ، وأن يعلم أصحابه كيفية الجدل والإلزام. ولكن الأكياس وأهل الحزم لم يغتروا بهذا ، وقالوا لونجأ أهل الأرض وهلكنا لم تنفعنا نجاتهم ، ولو نجو نا وهلكوا لم يضر نا هلاكهم ، وليس علينا في المجادلة أكثر مما كان على الصحابة مع اليهود ، والنصاري ، وأهل الملل ، وماضيعو االعمر بتحرير مجادلاتهم، فمالنانضيع العمر ولا نصرفه إلى ماينفعنا في يوم فقرنا وفافتنا ؟ ولم نخوض فما لانأمن على أنفسنا الخطأ في تفاصيله ؟ ثم نرى أن المبتدع ليس يترك بدعته بجداله. بليزيده التعصب والخصومة تشددا في بدعته فاشتغالي بمخاصمة نفسي ومجادلتها ، ومجاهدتها لتترك الدنيا للآخرة أولى . هذا لوكنت لمأنَّهُ عن الجدل والخصومة ، فكيف وقد نهيت عنه! وكيف أدعو إلى السنة بترك السنة! فالأولى أن أتفقد نفسي، وأنظر من صفاتها مايبغضه الله تعالى وما يحمه ، لأتنزه عما يبغضه وأتمسك عا يحبه

وفرقة أخرى اشتفاوا بالوعظ والتذكير. وأعلام رتبة من يتكلم فى أخلاق النفس وصفات القلب، من الخوف، والرجاء، والصبر، والشكر، والتوكل، والزهد، واليقين والإخلاص، والصدق ونظائره، وهم مغرورون، يظنون بأنفسهم أنهم إذا تكلموا بهذه الصفات، ودعوا الخلق إليها، فقد صاروا موصوفين بهذه الصفات، وهم منفكون عنها عند الله، إلا عن قدر يسير لا ينفك عنه عوام المسلمين. وغرور هؤلاء أشد الفرورلامهم يعجبون بأنفسهم غاية الإعجاب، ويظنون أنهم ما تبحروا في علم المحبة إلاوم محبون لله، وما قدروا على تحقيق دقائق الاخلاص إلا وهم مخلصون، وما وقفوا على خفايا عيوب المفس إلا وهم مخلصون، وما وقفوا على خفايا عيوب المفس إلا وهم مخلصون، وما وقفوا على خفايا عيوب المفس إلا وهم مخلي القرب، والبعد، وعلم الساول

إلى الله ، وكيفية قطع المنازل في طريق الله . فالمسكين بهذه الظنون برى أنه من الخائفين وهو آمن من الله تعالى، ويرى أنه من الراجين وهو من المنترين المضيعين ، ويرى أنه من الراضين بقضاء الله وهو من الساخطين، وبرى أنه من المتوكلين على الله وهو من المتكلين على المز ، والجاه ، والمال ؛ والأسباب ، ويرى أنه من المخلصين وهو من المرائين . بل يصف الإخلاص فيترك الإخلاص في الوصف، ويصف الرياء ويذكره وهو يرائي بذكره، ليعتقد فيه أنه لولا أنه مخلص لما اهتدى إلى دقائن الرياء ، ويصف الزهد في الدنيالشدة حرصه على الدنيا وقو من وغبته فيها فهو يظهر الدعاء إلى الله وهو منه فار ، و يخوف بالله تعالى وهو منه آمن ، ويذكّر بالله تعالى وهو له ناس ، ويقرب إلى الله وهو منه متباعد ، ويحث على الإخلاص وهو غير مخلص ، ويذم الصفات المذمومة وهو بها متصف ، ويصرف الناسعن الخاق وهو على الخلق أشد حرصا ، لو منع عن مجلسه الذي يدعو الناس فيه إلى الله لضاقت عليه الأرض بما وحبت ، ويزعم أن غرضه إصلاح الخلق .ولو ظهر منأقرانه من أقبل الخلق عله ، وصلحوا على يديه ، لمات غما وحسدا . ولو أثني أحد من المترددين إليه على بعض أقرانه لكان أبغض خلق الله إليه . فهؤلاء أعظم الناس غرة ، وأبعدهم عن التنبه والرجوع إلى السداد ، لأن المرغب في الأخلاق المحمودة ، والمنفر عن المذمومة 'هو العلم بغوائلهـا' وفوائدها ، وهذا قد علم ذلك ولم ينفعه ، وشغله حب دعوة الخلق عن العمل به ، فبعد ذلك عاذا يمالج ،وكيفسبيل تخويفه؟ وإنماالمخوف ما يتلوه على عبادالله فيخافون وهو ليس مخائف نم : إن ظن نفسه أنه موصوف بهذه الصفات المحمودة ، عكن أن بدل على طريق الامتحان والتجربة ، وهو أن يدعي مثلا حب الله ، فما الذي تركه من محماب نفسه لأجله ؟ ويدعى الخوف، فما الذي امننع منه بالخوف؟ ويدعى الزهد، فما الذي تركه مع القدرة عليه لوجه الله تمالى؟ ويدعى الأنس بالله ، فتي طابت له الخلوة ؟ ومتى استوحش من مشاهدة الخلق لابل يرى قلبه يمتليء بالحلاوة إذا أحدق به المريدون. وتراه يستوحش إذا خلا بالله تعالى. فهل رأيت عبا يستوحش من محبوبه ، ويستروح منه إلى غيره ؟

فالأكياس يمتحنون أنفسهم بهذه الصفات، ويطالبونها بالحقيقة، ولا يقنعون منها

بالتزويق، بل بمو ثق من الله غليظ. والمغترون يحسنون بأنفسهم الظنون، وإذا كشف النطاء عنهم في الآخرة يفتضحون ، بل يطرحون في النارفنندلق أقتابهم ،فيدور بها أحدهم كما يدورالحاربالرحي ، كاوردبه الحبر، لأنهم يأمرون بالخير ولاياً تونه، وينهون عن الشروياً تونه وإغا وقع الغرور لهؤلاء من حيث إنهم يصادفون في قلوبهم شيئا ضعيفا من أصول هذه المعانى ، وهو حب الله ، والخوف منه ، والرضا بفعله ، ثم قدروا مع ذلك على وصف المنازل المالية في هذه المعاني ، فظنوا أنهم ماقدروا على وصف ذلك ، وما رزقهم الله علمه ، وما نفع الناس بكلامهم فيها ، إلا لاتصافهم بها . وذهب عليهم أن القبول للكلام ، والكلام للمعرفة ، وجريان اللسان والمعرفة للعلم ، وأن كل ذلك غمير الاتصاف بالصفة . فلم يفارق آحاد المسلمين في الاتصاف بصفة الحب والخوف، بل في القدرة على الوصف. بل رعازاد أمنه ، وقل خوفه ، وظهر إلى الخلق ميله ، وضعف في قلبه حب الله تعالى . وإنما مثاله مثال مريض يصف المرض، ويصف دواءه بفصاحته ويصف الصحة والشفاء، وغيره من المرضى لايقدر على وصف الصحة والشفاء، وأسبابه ودرجاته وأصنافه، فهو لايفارقهم في صفة المرض والاتصاف به ، و إنما يفارفهم في الوصف والعلم بالطب فظنه عندعامه بحقيقة الصحة أنه صحيح غاية الجهل. فكذلك العلم بالخوف، والحب، والتوكل، والزهد، وسائر هـذه الصفات، غير الاتصاف بحقائقها . ومن التبس عليه وصف الحقائق بالاتصاف بالحقائق فهو مغرور . فهذه حالة الوعاظ الذين لاعيب في كلا، يهم، بل منهاج وعظهم منهاج وعظ القرءان والأخبار، ووعظ الحسن البصري وأمثاله رحمة الله عليهم

وفرقة أخرى منهم عدلوا عن المنهاج الواجب في الوعظ، وهم وعاظ أهل هذا الزمان كافة، إلا من عصمه الله على الندور في بعض أطراف البلاد إن كان، ولسنانعرفه ،فاشتغاوا بالطامات والشطح، وتلفيق كلمات خارجة عن قانون الشرع والعقل، طلباً للإغراب وطائفة شغفوا بطيارات النكت، وتسجيع الألفاظ وتلفيقها، فأكثر همهم بالإسجاع، والاستشهاد بأشعار الوصال والفراق، وغرضهم أن تكثر في مجالستهم الزعقات والتواجد ولوعلى أغراض فاسدة. فهؤلاء شياطين الإنس، ضلوا وأصواوا عن سواء السبيل. فإن الأولين وإن لم يصلحوا أنفسهم فقد أصلحوا غيره وصححوا كلامهم ووعظهم. وأما هؤلاء

فإنهم بصدون عن سبيل الله ، و يجرون الخلق إلى الغرور بالله بلفظ الرجاء ، فيزيدهم كلامهم جراءة على المعاصى ، ورغبة في الدنيا ، لاسيا إذا كار الواعظ منزينا بالثياب ، والخيل ، والمراكب ، فإنه تشهد هيئنه من فرقه إلى قدمه بشدة حرصه على الدنيا ، فا يفسده هذا المغرور أكثر مما يصلحه ، بل لا يصلح أصلا، وبضل خلقا كثيرا . ولا يخنى وجه كو نه مغرورا وفرقة أخرى منهم قنعوا محفظ كلام الزهاد وأحاديثهم في ذم الدنيا ، فهم يحفظون الكابات على وجهها ، ويؤدونها من غير إحاطة عمانيها . فبعضهم يفعل ذلك على المنابر ، وبعضهم في الأسواق مع الجلساء وكل منهم يظن أنه إذا تميز بهذا القدر عن السوقة و الجندية ، إذ حفظ كلام الزهاد وأهل الدين دونهم ، فقد أفلح و نال الغرض وصار مغفورا له ، وأمن عقاب الله ، من غير أن يحفظ ظاهره و باطنه عن الآنام ، ولكنه يظن أن حفظه لكلام أهل الدين يكفيه . وغرور هؤلاء أظهر من غرور من قبلهم

وفرقة أخرى . استغرقوا أوقاتهم فى علم الحديث، أعنى فى سماعه ، وجع الروايات الكثيرة منه، وطلب الأسانيد الغريبة العالية . فهمة أحدهم أن يدور فى البلادويرى الشيوخ ليقول أناأروى عن فلان، ولقد رأيت فلانا ، ومعى من الأسناد ماليس مع غيرى وغرورهم من وجوه نها أنهم كحملة الأسفار ، فإنهم لا يصرفون المناية إلى فهم معانى السنة ، فعلمهم قاصر وليس معهم إلا النقل ، ويظنون أن ذلك يكفيهم . ومنها أنهم إذا لم يفهموا معانيها لا يعملون بها ، وقد يفهمون بعضها أيضا ولا يعملون به

ومنها أنهم يتركون العلم الذي هو فرض عين ، وهو معرفة علاج القلب ، ويشتغاُون بتكثير الأسانيد ، وطلب العالى منها ، ولا حاجة بهم إلى شيء من ذلك

ومنها وهو الذي أكب عليه أهل الزمان ، أنهم أيضا لا يقيمون بشرط السماع ، فإن السماع بمجرده وإن لم تكن له فائدة ، ولكنه مهم في نفسه للوصول إلى إثبات الحديث ، إذ التفهم بعد الإنبات ، والعمل بعد التفهم . فالأول السماع ، ثم التفهم ، ثم الحفظ ، ثم العمل ثم النشر . وهؤلاء اقتصروا من الجلة على السماع ، ثم تركوا حقيقة السماع ، فترى الصني بم مناسب الشيخ ، والحديث يقرأ ، والشيخ ينام والصي يلعب ، ثم يكتب اسم الصني في السماع ، فإذا كبر تصدى ليسمع منه . والبالغ الذي يحضر رعا يغفل ولا يسمع ،

ولا يصغى، ولا يضبط، وربما يستغل بحديث أو نسخ . والشيخ الذي يقرأ عليه لوصف وغير ما يقرأ عليه لم يشعر به ، ولم يعرفه وكل ذلك جهل وغرور إذ الأصل في الحديث أن يسمعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فيحفظه كما سمعه ، ويرويه كاحفظه فتكون الرواية عن الحفظ ، والحفظ عن السماع ، فإن عجزت عن سماعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، سمعته من الصحابة أو التابعين ، وصار سماعك عن الراوى كسماع من سمع من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهو أن تصنى لتسمع . فتحفظ وتروى كما حفظت ، وتحفط كاسمعت بحيث لانفير منه حرفا . ولو غير غيرك منه حرفا وأخطأ علمت خطأه

ولحفظك طريقان: أحدهما أن تحفظ بالقلب، وتستديمه بالذكر والتكرار، كما تحفظ ماجري على سمك في مجاري الأحوال . والثاني أن تكتب كاتسمع وتصحح المكتوب وتحفظه ، حتى لاتصل إليه يد من يغيره ، ويكون خفظك للكتاب معك و في خزانتك فإنه لو امتدت إليه بد غيرك ربما غيره. فإذا لم تحفظه لم تشمر بتغييره . فيكون محفوظا بقلبك أو بكتابك ، فيكون كتابك مذكرا لما سمعته ، وتأمن فيه من التغيير والتحريف فإذا لم تحفظ لا بالقلب و لا بالكتاب ، وجرى على سمعك صوت غفل ، وفارقت المجلس، ثمراً يت نسخة لذلك الشيخ ، وجوزت أن يكون مافيه مغيرا، أو يفارق حرف منه للنسخة التي سمعتها لم يجز لك أن تقول سممت هذا الكتاب . فإنك لاتدرى لعلك لم تسمع مافيه ، بل سممت شيئا يخالف مافيه ولو في كلة. فإذا لم يكن معك حفظ بقلبك ، ولانسخة صحيحة استو ثقت عليها لتقابل بها ، فمن أين تملم أنك سمعت ذلك ؟ وقد قال الله تمالي ( وَلَا تَقْفُ مَالَيْسَ لَكَ، بِهِ عِلْمُ (١٦) وقول الشيوخ كلهم في هذا الزمان: إنا سمعنا مافي هذا الكتاب، إذا لم يوجد الشرط الذي ذكر ناه، فهو كذب ضريح. وأقل شروط السماع أن يجرى الجيع على السمع،مع نوع من الحفظ يشعر معه بالتنيير . ولو جاز أن يكتب سماع الصبي ، والغافل، والنائم ، والذي ينسخ . لجاز أن يكتب سماع المجنون ، والصبي في المهد .ثم إذا بلغ الصبي ، وأفاق المجنون ، يسمع عليه . ولا خلاف ف عدم جوازه . ولو جاز ذلك لجاز أن بكتب سماع الجنين في البطن فإن كان لا يكتب سماع الصي في المهد ، لأنه لا يفهم ولا يحفظ ، فالصبي الذي يلسب ،

<sup>(</sup>١) الأسراء: ٢٣

والغافل، والمشغول بالنسخ عن السماع لبس يفهم ولا يحفظ. وإن استجراً جاهل فقال يكتب سماع الصبى في المهد، فليكتب سماع الجنين في البطن و فإنما ينتهما بأن الجنين لا يسمع الصوت ، وهذا يسمع الصوت ، فما ينفع هذا وهو إنما ينقل الحديث دون الضوت وفلي فليقتصر إذ صار شيخا على أن يقول : سمعت بعد بلوغى أنى في صباى حضرت مجلسايروى فيه حديث، كان يقرع سمعى صوته ، ولاأدرى ماهو . فلا خلاف في أن الرواية كذلك لا نصح . وما زاد عليه فهو كذب صريح . ولو جاز إثبات سماع التركى الذي لا يفهم العربية لأنه سمع صوتا غفلا ، لجاز إثبات سماع صبى في المهد ، وذلك غاية الجهل. ومن أين يؤخذ هذا ؟ وهل السماع مستند إلا قول رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) ونَضَرَ الله المرا أَ سَمِع مَقالَتِي فَوَعَاهَا فَأَدَّاها كَما شَمِعَها » وكيف يؤدى كا سمع من لا يدرى ماسمع؟

فهذا أفحش أنواع الفرور. وقد بلى بهذا أهل الزمان. ولواحتاط أهل الزمان لم يجدوا شيوخا إلا الذين سموه في الصباعلى هذا الوجه مع الغفلة. إلا أن المحدثين في ذلك جاها وقبولا، فخاف المساكين أن يشترطوا ذلك ، فيقل من يجتمع لذلك في حلقهم ، فينقض جاههم ، وتقل أيضا أحاديثهم التي قد سمعوها بهذا الشرط ، بل ربما عدموا ذلك وافتضحوا فاضطلحوا على أنه ليس يشترط إلا أن يقرع سمه دمدمة ، وإن كان لايدرى ما يجرى. وصحة السماع لا تعرف من قول المحدثين ، لأنه ليس من علمهم ، بل من علم علماء الأصول بالفقه وماذكر ناه مقطوع به في قوانين أصول الفقه . فهذا غرور هؤلاء . ولو سمعوا على الشرط الكانوا أيضا مغرورين في افتصاره على النقل ، وفي إفناء أعماره في جع الروايات والأسانيد وإعراضهم عن مهمات الدين ، ومعرفة مناني الأخبار . بل الذي يقصد من الحديث سلوك طريق الآخرة ، ربما يكفيه الخديث الواحد عمره ، كما روى عن بعض الشيوخ أنه حضر

<sup>(</sup>۱) حدیث نضر الله اصرأ سمع مقالق فوعاها ـ الحدیث : أصحاب السنن و ابن حبان من حدیث زیدبن ثابت و النرمذی و ابن ماجه من حدیث این مسعود قال الترمذی حدیث حسن صحیح و ابن ماجه فقط من حدیث جبیر بن معلم و آنس

مجلس السمائع ، فكان أوّل حديث روى قوله عليه الصلاة والسلام (١٠ ﴿ مِنْ حُسْنِ إِسْلاَ مِ الْمَرْءِ تَرْكُهُ مَالاً يَمْنِيهِ » فقام وقال : يكفيني هذا حتى أفرغ منه ثم أسمع غـيو. فهكذا يكون سماع الأكياس الذين يحذرون الغرور .

وفرقه أخرى اشتغلوابعلم النحو، واللغة ،رالشمر ،وغريب اللغة، واغتروا به،وزعموا أنهم قد غفر لهم ، وأنهم من علماء الأمة . إذ قوام الدين بالكتاب والسنة ، وقوام الكتاب والسنة بعلم اللفةوالنحو .فأفني هؤلاءأعمارهم فيدقائق النحو ، وفي صناعة الشمر، وفي غريبُ اللغة. ومثالهم كن يفني جميع الممر في تعلم الخط ، و تصحيح الحروف و تحسيمها ، ويزعم أن العلوم لاعكن حفظها إلابالكتابة ، فلابد من تمامهاو تصحيحها . ولوعقل لعلم أنه يكفيه أن يتعلم أصل الخط ، بحيث عكن أن يقر أكيفما كان ، والباقى زيادة على الكفاية . وكذلك الأديب لوعقل لعرف أن لغة العرب كلغة الترك، والمضيع عمر ه في معرفة لغة العرب كالمضيع له في معرفة لغة الترك والهند. وإنمافارقتها لغة العرب لأجل ورود الشريعة بها ، فيكنى من اللغة علم الغريبين في الأحايث والكتاب، ومن النحو ما يتعلق بالحديث والكتاب. فأما التعمق فيه إلى درجات لاتتناهى فهو فضول مستغنى عنه . ثم لو اقتصر عليه ، وأعرض عن معرفة معانى الشريعة والعمل بها ، فهذا أيضا مغرور . بل مثاله مثال من ضيع عمره في تصحيح مخارج الحروف في الفرءان ، واقتصر عليه ، وهو غرور ، إذ المقصود من الحروف المعانى ، وإنما الحروف ظروف وأدوات . ومن احتاج إلى أن يشرب السكنجبين ليزول مابهمن الصفراء، وضيع أوقاته في تحسين القدح الذي يشرب فيه السكنجبين، فهو من الجهال المغرورين . فكذلك غرور أهل النحو ، واللغة ، والأدب ، والقرآآت ، والتدتيق في مخارج الحروف ، مهما تعمقوا فيها ، وتجردوا لها ، وعرحوا عليهاأ كثر مما يحتاج إليه في تعلم العلوم التي هي فرض عين . فاللب الأقصى هو العمل . والذي فوقه هو معرفة العمل، وهو كالمقشر للعمل، وكاللب بالإضافة إلى مافوقه وما فوقه هوسماع الألفاظ وحفظها بطريق الرواية .وهو قشر بطريق

<sup>(</sup>۱) حدیث من حسن اسلام المرء ترکه مالایعنیه الترمذی : وقال غریب و ابن ماجه من حدیث أبی هریرة و هو عند مالك من روایة علی بن الحسین می سلا وقد تقدم

الإضافة إلى المعرفة ، ولب بالإضافة إلى مافوته . وما فوقه هو العلم باللغــة والنحو . وفوق ذلك وهو القشر الأعلى، العلم بمخارج الحروف. والقانعون بهذه الدرجات كلهم مغترون إلامن أتحذ هذه الدرجات منازل ، فلم يعرج عليها إلا بقدر حاجته ، فتجاوز إلى ماوراء ذلك حتى وصل إلى لباب المدل ، فطالب محقيقة العمل قلبه وجوارحه ، ورجى عمره في حمل النفس عليه ، وتصحيح الأعمال وتصفيتها عن الشوائب والآفات، فهذا هو المقصود المخدوم من جملة علوم الشرع ، وسائر العلوم خدم له ، ووسائل إليه ، وقشور له ، ومنازل بالإضافة إليه وكل من لم يبلغ المقصد فقد خاب ، سواء كان في المنزل القريب أو في المنزل البعيد · وهذه العاوم لما كانت متعلقة بعاوم الشرع، اغتر" بها أربابها . فأماعلم الطب،والحساب والصناعات ، وما يعلم أنه ليس من علوم الشرع ، فلا يعتقد أصحابها أنهم ينالون المغفرة بها من حيث إنها علوم فكان الغرور بها أقل من الغرور بعلوم الشرع. لأن العلوم الشرعية مشتركة في أنها محودة ، كما يشارك القشر اللب في كونه محمودا . ولكن المحمود منه لعينه هو المنتهى ، والثاني محمود للوصول به إلى المقصود الأنصى : فمن اتخـــذ القشر مقصودا ، وعرج عليه ، فقد اغتر به . وفرقة أخرى :عظم غرورهم فى فن الفقه، فظنوا أن حكم العبد بينه وبين الله يتبع حكمه في مجلس القضاء، فوضموا الحيل في دفع الحقوق، وأساؤا تأويل الألفاظ المهمة ، واغتروا بالظواهر وأخطؤا فيها . وهذا من قبيل الخطأفي الفتوى والغرور فيه. والخطأ في الفتاوي مما يكثر ، ولكن هـذا نوع عم الكافة إلاّ الأكياس منهم، فنشير إلى أمثلة ٠ فن ذلك فتواه بأن المرأةمتي أمرأت من الصداق برىء الزوج بينه و بين الله تمالى . وذلك خطأ . بل الزوج قد يسى. إلى الزوجة بحيث يضيق عليها الأمور بسوء الخلق؛ فتضطر إلى طاب الخلاص، فتبرىء الزوج لتتخلص منه، فهو إبراء لاعلى طيبة نفس. وقدقال تمالى ( فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْسًا فَكُلُوهُ هَنِيثًا مَرَيثًا مَرَ النفس غير طيبة القلب. فقد يريد الإنسان بقلبه مالاتطيب به نفسه. فإنه يريد الحجامة بقلبه، ولكن تكرهما نفسه. وإنما طيبة النفس أن تسمح نفسها بالإبراء لاعن ضرورة تقابله ، حتى إذا رددت بين ضررين اختارت أهونهما · فهذه مصادرة على النحقيق بإكراه

<sup>(</sup>١) النساء: ٤

الباطن . ثم : القاضى فى الدنيا لا يطلع على القلوب والأغراض ، فينظر إلى الإبراء الظاهم وأنها لم تكره بسبب ظاهر . والإكراء الباطن ليس يطلع الخلق عليه ولكن مهما تصدى القاضى الأكبر فى صعيد القيامة للقضاء ، لم يكن هذا محسوبا ولا مفيدا فى تحصيل الإبراء ولذلك لا يحل أن يؤخذ مال إنسان إلا بطيب نفس منه . فلو طلب من الإنسان مالا على ملا من الناس ، فاستحيا من الناس أن لا يعطيه ، وكان يود أن يكون سؤاله فى خلوة حتى لا يعطيه ، ولكن خاف ألم مذمة الناس ، وخاف ألم تسليم المال ، وردد نفسه ينهما فاختار أهون الألمين وهو ألم النسليم فسلمه ، فلا فرق بين هذا وبين المصادرة . إذ معنى المصادرة إيلام البدن بالصوت ، حتى يصير ذلك أقوى من ألم القلب ببذل المال ، فيختار أهون الألمين . والسؤال فى مظنة الحياء والرياء ضرب للقلب بالسوط . ولافرق بين ضرب ألم الباطن وضرب الظاهر عند الله تعالى ظاهر . وإنما حاكم الدنيا هو الذى يحكم بالملك بظاهر قوله وهبت ، لأنه لا يمكنه الوقوف على مافى القلب وكذلك من يعطى اتقاء لشر لسانه ، أو لشر سمايته ، فهو حرام عليه

وكذلك كل مال يؤخذ على هذا الوجه فهو حرام · ألاترى ماجاء فى قصة داو دعليه السلام حيث قال بعد أن غفر له : يارب ، كيف لى بخصمى فأمر بالاستحلال منه ، وكان ميتا ، فأمر بندائه فى صخرة بيت المقدس ، فنادى ياأوريا ، فأجا به لبيك يانبى الله ، أخرجتنى من الجنة ، فماذا تريد ؟ فقال إنى أسأت إليك فى أمر فهبه لى . قال قد فعلت ذلك يانبى الله . فانصرف وقد ركن إلى ذلك ، فقال له جبريل عليه السلام : هل ذكرت له مافعلت ؟ قال لا قال فارجع فبين له · فرجع فناداه فقال : لبيك يانبى الله ، فقال إنى أذ نبت إليك ذنبا ، قال أهبه لك ؟ قال ألا تسألنى ماذلك الذنب ؟ قال ماهو يانبى الله ؟ قال كذا وكذا ، وذكر شأن المرأة . فانقطع الجواب . فقال ياأوريا ، ألا تجيبنى ؟ قال يانبي الله ماهكذا يفعل الأنبياء حتى أقف معك بين يدى الله . فاستقبل داود البكاء والصراخ من الرأس ، حتى وعده الله أن يستوهبه منه فى الآخرة . فهذا ينبهك أن الهبة من غير طيبة قلب لاتفيد ، وأن طيبة أن يستوهبه منه فى الآخرة . فهذا ينبهك أن الهبة من غير طيبة قلب لاتفيد ، وأن طيبة القلب لاتكون فى الإبراء والهبة وغيرها ، إلا إلغرفة . فكذلك طيبة القلب لاتكون فى الإبراء والهبة وغيرها ، إلا إذا خلى الإنسان واختياره ، حتى تنبعث الدواعى من ذات نفسه ، لاأن تضطر بواعثه ، إذا خلى الإنسان واختياره ، حتى تنبعث الدواعى من ذات نفسه ، لاأن تضطر بواعثه ، إذا خلى الإنسان واختياره ، حتى تنبعث الدواعى من ذات نفسه ، لاأن تضطر بواعثه ،

إلى الحركة بالحيل والإلزام . ومن ذلك هبة الرجل مال الزكاة في آخر الحول من زوجته وانهابه مالها ، لإسقاط الزكاة . فالفقيه يقول سقطت الزكاة · فإن أراد به أن مطالبة السلطان والساعى سقطت عنه ، فقد صدق . فإن مطمح نظرهم ظاهر الملك وقد زال . وإن ظن أنه يسلم في القيامة، ويكون كمن لم يملك المال ، أو كمن باع لحاجته إلى المبيع لاعلى هذا القصد، فما أعظم جهله بفقه الدين وسر الزكاة ! فإن سرالزكاة تطهبرالقلب عن رذيلةالبخل ، فإن البخل مهلك قال صلى الله عليه وسلم (١) « ثَلاَثُ مُهملِكاً تَ شُنحُ مُطاعً عُ » وإنما صار شحه مطاعا بما فعله، وقبله لم يكن مطاعاً ، فقد تم هلاكه عايظن أن فيه خلاصه ،فإن الله مطلع على قلبه ، و حبه المال، وحرصه عليه ؛ وأنه بلغ من حرصه على المال أن استنبط الحيل ، حتى يسد على نفسه طريق الخلاص من البخل بالجُّهل والغرور . ومن ذلك إباحة الله مال المصالح للفقيه وغيره بقدر الحاجة . والفقهاء المغرورون لا يميزون بين الأماني والفضول والشهوات، وبين الحاجات. بلكل مالاتتم رعونتهم إلا به يرونه حاجة ، وهو محض الفرور . بل الدنيا خلفَت لحاجة العبـاد إليها في العبادة ،وسلوك طريق الآخرة فكل ماتناوله العبد للاستعانة به على الدن والعبادة فهو حاجته وماعداذلك، فهو فضو لهوشهو ته ولو ذهبنانصف غرور الفقهاء في أمثال هذا لملا أنا فيه مجلدات. والغرض من ذلك التنبيه على أمثلة تمرف الأجناس دون الاستيماب فإذ ذلك يطول الصنف الثابى: أرباب العبادة والعمل. والمغرورون منهم فرق كثيرة . فنهم من غروره فى الصلاة، ومنهم من غروره في تلاوة القرءان ، ومنهم في الحبح، ومنهم في الغرو، ومنهم في الزهد وكذلك كل مشغول بمنهج من مناهج العمل فليس خاليا عن غرور إلاَّ الأكياس وقليل ماهم همنهم فرقة :أهملوا الفرائض ، واشتغلوا بالفضائل والنوافل ، وربما تعمقوا فىالفضائل حتى خرجوا إلى المدوان والسرف 'كالذي تغلب عليه الوسوسة في الوضوء فببالغ فيه ، ولا يرضى الماء المحكوم بطهارته في فتوى الشرع ، ويقدر الاحتمالات البعيدة قربسة في النجاسة، وإذا آل الأمرإلي أكل الحلال قدر الاحتمالات القريبة بعيدة ،وربما أكل الحرام المحض ولو انقلب هذا الاحتياط من الماء إلى الطعام ، لكان أشبه بسيرة الصحبابة : إذ توصَّا عمر رضي الله عنه عاء في جرة نصرانية ، مع ظهور احتمال النجاسة .وكان مع هذا يدع

<sup>(</sup>١) حديث ثلاث مهلكات ـ الحديث: تقدم غير مرة.

أبوابا من الحلال ، مخافة من الوقوع في الحرام . ثم من هؤلاء من يخرج إلى الإسراف في صب الماء ، وذلك منهى عنه (١) وقد يطول الأمر حتى يضيع الصلاة ويخرجها عن وقتها وإن لم يخرجها أيضا عن وقتها فهو مفرور ، لما فاته من فضيلة أول الوقت . وإن لم يفته فهو مغرور لتضييعه العمر الذي هو أعز الأشياء في مغرور لإسرافه في الماء . وإن لم يسرف فهو مغرور لتضييعه العمر الذي هو أعز الأشياء في له مندوحة عنه ، إلا أن الشيطان يصد الخلق عن الله بطريق سنى ، ولا يقدر على صد العباد إلا عا يخيل إليهم أنه عبادة ، فيبعدهم عن الله بمثل ذلك

وفرقة أخرى: غلب عليها الوسوسة فى نية الصلاة فلا يدعه الشيطان حتى يعقد نية صحيحة بل ، يشوش عليه حتى تفوته الجماعة ، ويخرج الصلاة عن الوقت . وإن تم تكبيره فيكون فى قلبه بعد تردد في صحة نيته ، وقد يوسوسون فى التكبير حتى قد يغيرون صيغة التكبير لشدة الإحتياط فيه . يفعلون ذلك فى أول الصلاة ، ثم ينفلون فى جميع الصلاة ، فلا يحضرون قلوبهم ، ويغترون بذلك ، ويظنون أنهم إذا أتعبوا أنفسهم فى تصحيح النية فى أول الصلاة ، فهم على خير عندر بهم .

وفرقة أخرى: تغلب عليهم الوسوسة فى إخراج حروف الفاتحة وسائر الأذكار من مخارج المحروف فى جميع صلاته ، لا يهمه غيره ، ولا يتفكر فيا سواه ، ذاهلاعن معنى القرءان الحروف فى جميع صلاته ، لا يهمه غيره ، ولا يتفكر فيا سواه ، ذاهلاعن معنى القرءان والاتماظ به ، وصرف الفهم إلى أسراره وهذا من أقبح أنواع الغرور . فإنه لم يكلف الحاق فى تلاوة القرءان من تحقيق غارج الحروف إلا بما جرت به عادتهم فى الكلام ، ومثال هؤلاء مثال من حمل رسالة إلى محلس سلطان ، وأمر أن يؤديها على وجهها ، فأخذ يؤدى الرسالة ويتأنق فى غارج الحروف ، ويكررها ويعيدها مرة بعد أخرى ، وهو فى ذلك غافل عن مقصود الرسالة ، ومراعاة حرمة المجلس ، فا أحراه بأن تقام عليه السياسة ، ويرد إلى دار الحجانين ، ويحكم عليه بفقد العقل . وفرقة أخرى : اغتروا بقراءة القرءان فيهذو نه هدا ، ورعا يختمونه فى اليوم والليلة مرة ، ولسان أحده مجرى به ، وقلبه يتردد فى أودية الأمانى إذ لا يتفكر فى معانى القرءان لينزجر بزواجره ، ويتعظ عواعظه ، ويقف عند أوامره

<sup>(</sup>١) حديث النهى عن الاسراف في الوضو .: الترمذي وضفه وابن ماجه من حديث أبي بن كعب ان الوضو . شيطانا يقال له الولهان ـ الحديث : وتقدم في عجائب القلب

ونواهيه ، ويستبر بمواضع الإعتبار فيه ، إلى غير ذلك مما ذكر ناه فى كتاب تلارة القرءان من مقاصد التلاوة. فهو مغرور ، يظن أن المقصو د من إنرال القرءان الهمهمة به مع الففلة عنه . ومثاله مثال عبد كتب إليه مولاه ومالكه كتابا ، وأشار تحليه فيه بالأو امروالنواهى، فلم يصرف عنايته إلى فهمه والعمل به ولكن إفتصر على حفظه ، فهو مستمر على خلاف مأمره به مولاه ، إلا أنه يكرر الكتاب بصوته و نفعته كل يوم مائة مرة . فهو مستحق للمقونة . ومهما ظن أذذك هو المراد منه ، فهو مغرور

نيم: تلاوته إ عاتر ادلكيلا ينسي، بل لحفظه ، وحفظه ير ادلمناه ، ومعناه ير ادللعمل به و الانتفاع عمانيه وقد يكون له صوت طيب فهو يقرؤه ويلنذ به،ويفترباسنلداذه،ويظن أن ذلك لذة مناجاة الله تمالى وسماع كلامه ، وإنما هي لذنه في صوته . ولو ردد ألحانه بشمر أو كلام آخر لالتذبه ، ذلك الإلتذاذ . فهو مغرور ، إذا لم يتفقد قلبه ، فيمرفه أن لذته بكلام الله تعمالى من حيث حسن نظمه ومعانيه ، أو بصوته . وفرقة أخرى . اغتروا بالصوم ، وربمـــا صاموا الدهر ، أو صاموا الأيام الشريفة ، وهم فيها لايحفظون السنتهم عن الغيبة. وخواطرهم عن الرياء، وبطوتهم عن الحرام عند الإفطار، وألسنتهم عن الهذيان بأنواع الفضول طول النهار وهو معذلك يظن بنفسه الخير، فيهمل الفر ائض و يطاب النفل ثم لا يقوم بحقه وذلك غاية الغرور وفرقة أخرى: اغتروابالحج ، فيخرجون إلىالحج منغيرخروج عنالمظالموقضاءالديون، واسترضاء الوالدين ، وطلب الزاد الحلال . وقد يفعلون ذلك بعد سقوط حجة الإسلام ، ويضيعون في الطريق الصلاة والفرائض ، ويعجزون عن طهارة الثوب والبدن، ويتمرضون لمكس الظلمة حتى يؤخذ منهم ، ولا يحذرون في الطريق من الرفث والخصام . وربما جمع بمضهم الحرام وأنفقه على الرفقاء في الطريق ، وهو يطلب به السمعة والرياء ، فيعصى الله تمالى فى كسب الحرام أولاً ، وفي إنفاقه بالرياء تانياً . فلا هو أخذه من حله ، ولاهو وضعه في حقه. ثم يحضر البيت بقلب ملوث برذائل الأخلاق، وذميم الصفات ، لم يقدم تطهيره على حضوره ، وهو مع ذلك يظن أنه على خير من ربه ، فهو مغرور

وفرقة أخرى أخذت فى طريق الحسبة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر 'ينكر على . الناس ، ويأمرُهم بالحير ، وينسى نفسه ، وإذا أمرهم بالخير عنف ، وطلب الرياسة والعرة . وإذا باشر منكرا ورد عليه غضب وقال: أنا المحتسب فكيف تنكر على اوقد يجمع الناس إلى مسجده، ومن تأخر عنه أغلظ القول عليه، وإنما غرضه الرياء والرياسة بولو قام بتمهد المسجد غيره لحرد عليه. بل منهم من يؤذن ويظن أنه يؤذن لله، ولو جاء غيره وأذن في وقت غيبته قامت عليه القيامة، وقال لم آخذ حق، وزوحمت على مرتبتي، وكذلك قديتقال إمامة مسجد، ويظن أنه على خير، وإنما غرضه أن يقال إنه إمام المسجد، فلو تقدم غيره وإن كان أورع وأعلم منه ثقل عليه المهام عليه المورة على منه ثقل عليه المهام المسجد، فلو تقدم غيره وإن كان أورع وأعلم منه ثقل عليه المهام المسجد، فلو تقد على ها والم

وفرقة أخرى: جاوروا بمكة أوالمدينة ، واغتروا بمكة ، ولم يراقبوا قلوبهم ، ولم يطهروا ظاهرهم وباطنهم ، فقلوبهم معلقة ببلادهم ، ملتفتة إلى قول من يعرفه إن فلانامجاور بذلك وتراه يتحدى ويقول : قد جاورت بمكة كذا كذاسنة . وإذاسم أن ذلك بيح ، ترك صريح التحدي ، وأحب أن يمرفه الناس بذلك . ثم إنه قد يجاور ، ويمد عين طممه إلى أوساخ أموال الناس، وإذا جمع من ذلك شيئاشح به وأمسكه، ولم تسمح نفسه بلقمة يتصدق بها على فقير ، فيظهر فيه الرياء ، والبخل ، والطمع ، وجملة من المهلكات كان عنها بمعزل لو ترك المجاورة . ولكن حب المحمدة ، وأن يقال إنه من المجاورين ، ألزمه المجاورة مع التضمخ بهذه الرذائل . فهو أيضا مغرور .وما من عمل من الأعمال،وعبادة من العبادات ،إلا وفيها. آنات . فمن لم يعرف مداخل آناتها واعتمد عليها ، فهو مغرور . ولا يعرف شرح ذلك إلا من جملة كتب إحياء علوم الدين ، فيعرف مداخل الغرور في الصلاة من كتاب الصلاة ، وفي الحيج من كتاب الحج ، والزكاه والتلاوة وسائر القربات من الـكتب التي رتبناها فيها وإنما الغرض الآن الإشارة إلى مجامع ماسبق في الكتب . وفرقة أخرى : زهدت في المال ، وقنعت من اللباس والطعام بالدون ، ومن المسكن بالمساجد ، وظنت أنهاأدركت رتبة الزهاد. وهو معذلك راغب فى الرياسة والجاه، إما بالعلم أو بالوعظ، أو بمجرد الزهد،فقدُ ترك أهونالأمرين ، وباء بأعظم المهلكين . فإن الجاه أعظم من المال ، واو ترك الجاه وأخذ المال كان إلى السلامة أقرب . فهذا مغرور، إذ ظن أنه من الزهاد في الدنيا ، وهو لم يفهم معنى الدنيا ، ولم يدرى أن منهى لذاتها الرياسة ، وأن الراغب فيها لابد وأن يكون منافقاً ، وحسوداً ؛ ومتكبراً ، ومراثياً ومتصفاً بجميع خبائث الأخلاق . نعم : وقد يتركث إلرياسة ، ويؤثر الخلوة والعزلة ، وهو مع ذلك مغرور ، إذ يتطاول بذلك على الأغنياة ، ويخشن معهم الكلام ، وينظر إليهم بعين الاستحقار ، ويرجو لنفسه أكثر بما يرجو لهم ، ويعجب بعمله ، ويتصف بجملة من خبائت القاوب وهو لايدرى . وربما يعطى المال فلا يأخذه ، خيفة من أن يقال بطل ، هده . ولو قبل له إنه حلال نفذه في الظاهر ورده في الخفية ، كم تسمح به نفسه ، خوفا من ذم الناس . فهو راغب في حمد الناس ، وهو من ألذ أبواب الدنيا ، ويرى نفسه أنه زاهد في الدنيا ، وهو مغرور . ومع ذلك فر عالا يخلومن توقير الأغنياء ، وتقديمهم على الفقراء ، والميل إلى المريدين له ، والمثنين عليه ، والنفرة عن المائلين إلى غيره من الزهاد . وكل ذلك خدعة وغرور من الشيطان ، نموذ بالله منه .

وقى العباد من يشدد على نفسه فى أعمال الجوارح ، حتى ربا يصلى فى اليوم والليلة مثلا ألف ركمة ، ويختم الفرءان ، وهو فى جميع ذلك لايخطر له مراعاة القلب وتفقده وتطهيره من الرباء ، والسكير ، والعجب ، وسائر المهلكات ، فلا يدرى أن ذلك مهلك وإن علم ذلك فلايظن بنفسه ذلك توهم أنه منفور له لعمله الظاهر ، وأنه غير مؤاخذ بأحوال القلب وإن توهم فيظن أن العبادات الظاهرة تترجع بها كفة مسناته ، وهيهات . وذرة من ذى تقوى ، وخلق واحد من أخلاق الأكياس ،أفضل من أمثال الجبال عملا بالجوارح . ثم لايخلوهذا المغرور معسوء خلقه مع الناس ؛ وخشو نته ، وتلوث باطنه ، عن الرباء وحب الثناء . فإذا قيل له أنت من أوتاد الأرض ، وأولياء الله وأحبابه فرح المغرور ، بدلك ، وصدق به ، وزاده ذلك غرورا ، وظن أن تزكية الناس له وأحبا على كونه مرضيا عند الله ، ولا يدرى أن ذلك لجهل الناس مخبائث باطنه

وفرقة أخرى : حرصت على النوافل، ولم يعظم اعتدادها بالفرائض ، ترى أجدهم يفرح بصلاة العنجى ، وبصلاة الليل ، وأمثال هذه النوافل ، ولا يجد للفريضة لذة ولا يشتد حرصه على المبادرة بهسا في أول الوقت وينسى قوله صلى الله عليه وسلم فيما يرويه عن ربه (١) « ما بَقَرَّبَ المُلتَقَرِّبُونَ إِلَى بِعِثْلِ أَدَاء مَا أَفْرَصَتْ عَلَيْهِمْ » وترك الترتيب بين الخيرات من جملة الشرور . بل قد يتمين على الإنسان فرضان ، أحدها يفوت والآخر لا يفوت ، »

<sup>(</sup>١) حديث مانقرب المتقر بون الى بمثل أداء ما أفترضت عليهم: البخارى من حديث أبي هريرة بلفظ مانقرب الى عبدى

أو فضلان ، أحدهما يضيق و فته والآخر يتسع و فته . فإن لم يحفظ النرتيب فيه ، كان مغرورا و نظائر ذلك أكثر من أن تحصى . فإن المعصية ظاهرة ، والطاعة ظاهرة . وإنما النامض تقديم بعض الطاعات على بعض كتقديم الفرائض كالهاعلى النوافل، و تقديم فروض الأعيان على فروض الكفايات ، و تقديم فرض كفاية لاقائم به على ماقام به غيره ، و تقديم الأهم من فروض الأعيان على مادونه ، و تقديم ما يفوت . وهذا كما يجب تقديم حاجة فروض الأعيان على مادونه ، و تقديم ما يفوت . وهذا كما يجب تقديم حاجة الوالدة على حاجة الوالدة على حاجة الوالد ، إذ سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) فقيل له: من أبر يارسول الله ؟ قال ه أمّاك ) قال ثم من ؟ قال ه أمّاك ) قال ثم من ؟ قال هم من ؟ قال هم من ؟ قال شم من ؟ قال هم من ؟ قال ها أباك ) قال ثم من ؟ قال ها أباك ) قال ثم من ؟ قال ها أباك ) قال ثم من ؟ قال ها أباك ) قال شم من ؟ قال ها أباك ) قال شم من ؟ قال ها فبالأتق والأورع

وكذلك من لايفي ماله بنفقة الوالدين والحج ، فربما يحج وهو مغرور . بل ينبغي أن يقدم حقهما على الحج . وهذا من تقديم فرض أهم على فرض هو دونه

وكذلك إذا كان على العبد ميماد، ودخل وقت الجمعة ، فالجمعة تفوت ، والاشتغال بالوفاء بالوعد معصية، وإن كان هو طاعة فى نفسه : وكذلك قد تصيب أو به النجاسة ، فيغلظ القول على أبويه وأهله بسبب ذلك ، فالنجاسة محذورة ، وإيذاؤهما محذور ، والحذر من الإيذاء أم من الحذر من النجاسة

وأمثلةُ تقابل المحذورات والطاعات لاتنحصر. ومن ترك الترتيب فى جميع ذلك فهو مغرور. وهذا غرور في غاية الغموض ، لأنالمغرور فيه في طاعة وإلا أنه لايفطن لصيرورة الطاعة معصية ، حيث ترك بها طاعة واجبة هي أم منها

ومن جملته الاشتغال بالمذهبوالخلاف من الفقه ، في حق من بقى عليه شغل من الطاعات والمعاصى الظاهرة والباطنة ، المتعلقة بالجوارح ، والمتعلقة بالقلب ، لأن مقصود الفقه معرفة ما يحتاج إليه غيره في حوائحه ، فمرفة ما يحتاج هو إليه في قلبه أولى به . إلا أن حب الرياسة

<sup>(</sup>١) حديث من أبرقال أمك \_ الحديث : الترمذي والحاكم وصححه من حديث زيدبن حكيم عن أبيه عن جده وقد تقدم في آهاب الصحبة أ

الصنف الثالث :المتصوفة . وما أغلب الغرور عليهم ! والمغترون منهم فرق كثيرة ففرقة منهم وهمتصوفة أهل الزمان إلاّ من عصمه الله ، اغتروا بالزى والهيئة والمنطق فساعدوا الصادقين من الصوفية في زيهم وهيئتهم ، وفي ألفاظهم ، وفي آدابهم ومراسمهم واصطلاحاتهم، وفي أحوالهم الظاهرة في السماع، والرقص، والطهاره، والصلاة، والجلوس على السجادات مع إطراق الرأس، وإدخاله في الجيب كالمتفكر، وفي تنفس الصعداء، وفي خفض الصوت في الحديث إلى غير ذلك من الشمائل والهيئات ، فلما تكلفوا هذه الأمور، وتشبهوا بهم فيها ظنوا أنهم أيضا صوفية ولم يتعبوا أنفسهم قط في المجاهدة ، والرياضة ، ومراقبة القلب، وتطهير الباطن والظاهر من الآثام الخفية والجلية، وكل ذلك من أواثل منازل التصوف. ولو فرغوا عن جميعها لما جاز لهم أن يعدواً أنفسهم في الصوفية . كيف ولم يحوموا قط حولها ، ولم يسوموا أنفسهم شيئا منها ، بل يتكالبون على الحرام ، والشبهات وأموال السلاطين ، ويتنافسون في الرغيف والفلس ، والحبة ، ويتحاسدون على النقــير والقطمير ، ويمزق بعضهم أعراض بعض مهما خالفه في شيء من غرضه ، وهؤلاء غرورهم ظاهر. ومثالهم مثال امرأة مجوز، سمعت أن الشجعان والأبطال من المقاتلين ثبتت أسماؤهم في الديوان، ويقطع لكل واحد منهم قطر من أقطار الملكة، فتاقت نفسها إلى أن يقطع لها مملكة ، فلبست درعا ، ووضعت على رأسها مغفرا ، وتعامت من رجز الأبطال أبياتًا وتعودت إيراد تلك الأبيات بنغاثهم حتى تيسرت عليها ، وتعلمت كيفية تبختر هم في الميدان وكيف تحريكهم الأيدى ، وتلقفت جميع شمائلهم في الزي، والمنطق، والحركات، والسكنات ثم توجهت إلى المسكر ليثبت اسمها في ديوان الشجعان. فلما وصلت إلى المعسكر أنفذت إلى ديوان العرض، وأمر بأن تجرد عن المغفر والدرع وينظر مأتحته، وتمتحن بالمبارزة مع بعض الشجعان ، ليعرف قدر عنائها في الشجاعة . فلما جردت عن المغفر والدرع، فإذا هي هجوزة ضعيفة زمنة ، لاتطبق حمل الدرع والمغفر ، فقيل لهما : أجنت للاستهزاء بالملك ، وللاستخفاف بأهل حضرته والتلبيس عليهم ؟ خذوها فألقوهاقدام الفيل لسخفها . فألقيت

إلى الفيل . فهكذا يكون حال المدعين للتصوف فى القيامة ، إذا كشف عنهم الغطاء ، وعرضوا على القاضى الأكبر ، الذى لا ينظر إلى الزى والمرقع ، بل إلى سر القلب

وفرقة أخرى زادت على هؤلاء في الغرور ، إِذْ شق عليها الافتداء بهم في بذاذة الثياب، والرضا بالدون ، فأرادت أن تتظاهم بالتصوف ، ولم تجد بدا من التزين بزيهم ، فتركوا الحرير والإِبريسم ،وطلبوا المرقعات النفيسة، والفوط الرقيقة ،والسجادات المصبغة ،ولبسوا من الثياب ماهو أرفع قيمة من الحرير والإبريسم ، وظن أحدهمع ذلك أنه متصوف بمجرد لون الثوب وكونه مرقعا ، ويسى أنهم إنما لونوا الثياب لئلا يطول عليهم غسلها كل ساعة لإِزالة الوسخ ، وإنما ابسوا المرقعات إذكانت ثيابهم مخرقة فكانوا يرقعونها ولا يلبسون الجديد . فأما تقطيع الفوط الرقيقه فطمة قطمة ، وخياطة المرقمات منها ، فمن أين يشبه مااعتادوه ؟ فهؤلاء أظهر حماقة منكافة المغروين، فإنهم بتنعمون بنفيس الثياب ولذيذالأطعمة ويطلبون رغد الميش؛ ويأ كلون أموال السلاطين، ولا يجتنبون المماصي الظاهرة فضلا عن الباطنة ، وهم مع ذلك يظنون بأنفسهم الخير . وشر هؤلاءمما يتمدى إلى الخلق، إذيهلك من يقتدى بهم ' ومن لايقتدى بهم تفسد عقيدته في أهل التصوف كافة ، ويظن أت جميعهم كانوا من جنسه، فيطول اللسان في الصادة ين منهم، وكل ذلك من شؤم المتشبهين وشرهم وفرقة أخرى ادعت علم المعرفة ، ومشاهـدة الحق ، ومجاوزة المقامات والأحوال ؛ والملازمة في عين الشهود ، والوصول إلى القرب ، ولا يعرف هذه الأمور إلا بالأسامي والألفاظ، لأنه تلقف من ألفاظ الطامات كلات فهو يرددها، ويظن أن ذلك أعلى من علم الأولين والآخرين ، فهو ينظر إلى الفقهاء ، والمفسرين ، والمحدثين، وأصناف العلماء بعين الإِزراء فضلا عن العوام ، حتى أن الفلاح ليترك فلاحته ، والحائك يترك حيا كتهو يلازمهم أياما معدودة ، ويتلقف منهنم تلك الـكلمات المزيفة ،فيرددها كأنه يتكلم عنالوحي، ويخبر عن سر الأسرار ، ويستحقر بذلك جميع العباد والعلماء ، فيقول في العباد إنهم أجراءمتمبون ويقول في العلماء إنهم بالحــديث عن الله محجوبون، ويدعي لنفسه أنه الواصل إلى الحق، وأنه من المفرين، وهو عند الله من الفجار المنافقين، وعند أرباب الفلوب من الحق الجاهلين، لم يحكم قط علما ، ولم يهذب خلقا ، ولم يرتب عملا ، ولم يراقب قلبا سوى اتباع الهوى وتلقف الهذيان وحفظه

وفرقة أخرى وقعت في الإباحة ، وطووا بساط الشرع ، ورفضوا الأحكام ، وسووا بين الحـــلال والحرام . فبعضهم يزعم أن الله مستغن عن عملي ، فلم أنعب نفسي ؟ وبعضهم يقول قد كلف النياس تطهير القاوب عن الشهوات وعن حب الدنيا ، وذلك محال ، فقد كلفوا مالا يمكن ، وإنما يغتر به من لم يجرب ، وأما نحن فقد جربنا وأدركنا أن ذلك محال ولا يعلم الأحمق أن الناس لم يكلفوا قلع الشهوة والغضب من أصلهما ، بل إنما كلفوا قلع مادتهما ، محيث ينقادكل واحد منهما لحسكم العقل والشرع. وبعضهم يقول: الأعمال بالجوارح لاوزز لها ، وإنما النظر إلى القلوب ، وقلوبنا والهة بجب الله ، وواصلة إلى معرفة ، الله ، وإنما نخوض في الدنيا بأبداننا ، وقلو بنا عاكفة في الحضرة الربوبية، فنحن مع الشهوات بالظواهر لا بالقلوب. ويزعمون أنهم قد ترقوا عن رتبة الموام، واستغنوا عن تهــذيب النفس بالأعمـــال البدنية ، وأن الشهوات لاتصدهم عن طريق الله لقوتهم فيهـــا ، ويرفعون درجة أنفسهم على درجة الأنبياء عليهم السلام ، إذ كانت تصدهم عن طريق الله خطيئة ﴿ واحدة ؛ حتى كانوا يبكون عليها وينوحون سنين متوالية . وأصناف غرور أهل الاباحة من المتشبهين بالصوفية لأتحصى . وكل ذلك بناء على أغاليط ووساوس يخدعهم الشيطان بها لاشتغالهم بالمجاهدة قبل إحكام العلم، ومن غير افتداء بشيخ متقن في الدين والعلم،صالح اللافتداء به ، وإحصاء أصنافهم يطول . وفرقة أخرى جاوزت حد هؤلاء ، واجتنبت الأعمال ، وطلبت الحلال ، واشتغلت بتفقد القلب ، وصار أحدهم يدعى المقامات من الزهد، والتوكل ، والرضا ، والحب من غير وقوف على حقيقة هذه المقامات ،وشروطهاوعلاماتها، وآناتها . فمنهم من يدعى الوجد والحب لله تعالى ، ويزعم أنه واله بالله ، ولمله قدَّخَيل في الله خيالات هي بدعة أوكفر، فيدعي حب الله قبل معرفته ،ثم إنه لايخلو عن مقارفة ما يكره الله عز وجل، وعن إيثار هوى نفسه على أمرالله ، وعن ترك بعض الأمور حياء من الخلق ولو خلا لما تركه حياء من الله تعالى ، وليس يدرى أن كل ذلك يناقض الحب

وبعضهم رعا عيل إلى القناعة والتوكل ، فيخوض البوادي من غير زاده ليصحح دعوي

التوكل، وليس يدرى أن ذلك بدعة لم تنقل عن السلف والصحابة ،وقد كانوا أعرف بالتوكل منه ، فما فهموا أن التوكل المخاطرة بالروح وترك الزاد ، بل كانوا يأخذون الزاد وهم متوكلون على الله تعالى لا على الزاد . وهذا ربما يترك الزاد وهو متوكل على سبب من الأسباب، واثق به . وما من مقام من المقامات المنجيات إلا وفيه غرور ، وقداغتر بهقوم . وقد ذكر نا مداخل الآفات في ربع المنجيات من الكتاب ، فلا عكن إعادتها

وفرقة أخرى ضيقت على نفسها فى أمر القوت، حتى طابت منه الحلال الخالص، وأهماوا تفقد القلب والجوارح فى غير هذه الخصلة الواحدة . ومنهم من أهمل الحلال فى مطعمه، وملبسه، ومسكنه ، وأخذ يتعمق فى غير ذلك ، وليس يدرى المسكين أن الله تعالى لم يرض من عبده بطلب الحلال فقط، ولا يرضى بسائر الأعمال دون طلب الحلال ، بل لا يرضيه إلا نفقد جميع الطاعات والمعاصى . فن ظن أن بعض هذه الأمور يكفيه و ينجيه فهو مغرور

وفرقة أخرى ادعوا حسن الخاق ، والتواضع ، والسماحة ، فتصدوا لخدمة الصوفيه ، فيمعوا قوماو تكلفو ابخدمتهم، واتخذوا ذلك شبكة للرياسة وجمع المال . وإغاغرضهم الشكبر، وهيظهرون الخدمة والتواضع . وغرضهم الارتفاع ، وهيظهرون أن غرضهم الإرفاق وغرضهم الاستتباع ، وهيظهرون أن غرضهم الخدمة والتبعية . ثم إنهم يجمعون من الحرام والشبهات، وينفقون عليهم ، لتكثر أتباعهم ، وينشر بالخدمة اسمهم . وبعضهم يأخذ أموال السلاطين ينفق عليهم وبعضهم بأخذهالينفق في طريق الحج على الصوفية، ويزعم أن غرضه البروالإنفاق . وباعث جميمهم الرياء والسمعة ، وآية ذلك إهالهم لجميع أوامر الله تعالى عليهم ظاهرا وباطنا، ورضاه بأخذ الحرام والإنفاق منه . ومثال من ينفق الحرام في طريق الحج لإرادة الخير، ورضاه بأخذ الحرام والإنفاق منه . ومثال من ينفق الحرام في طريق الحج لإرادة الخير، كمن يعمر مساجد الله فيطينه ابالعذرة ، ويزعم أن قصده العارة

وفرقة أخرى اشتغلوا بالمجاهدة ، وتهذيب الأخلاق ، وتطهير النفس من عيوبها ، وصاروا يتعمقون فيها ، فاتخذوا البحث عن عيوب النفس ومعرفة خدعها علما وحرفة ، فهم في جميع أحوالهم مشغولون بالفحص عن عيوب النفس ، واستنباط دقيق الكلام في آفاتها فيقولون هذا في النفس عيب ، والغفلة عن كونه عيباعيب ، والإلتفات إلى كونه عيباعيب ويشغفون فيه بكلهات مسلسلة تضيع الأوقات في تلفيةها . ومن جعل طول عمره في التفتيش

عن عيوب وتحرير علم علاجها ، كان كمن اشتغل بالتفتيش عن عوائق الحج و آفاته ولم يسلك ظريق الخيج، فذلك لا يننيه . وفرقة أخرى جاوزوا هذه الرتبة . وابتدؤاسلوك الطريق، واأنقت لهم أبواب المعرفة ، فكلما تشمموا من مبادى المعرفة رائحة تعجبوا منها ، وفرحوا بها، وأعبنتهم غرابتها ، فتقيدت قلوبهم بالالتفات إليها ، والتفكر فيها وفي كيفية النفتاح مابها عليهم ، وانسداده على غيرهم ، وكل ذلك غرور ، لأن عجائب طريق الله لسلها نهاية . فلو وقف مع كل أعجوبة وتقيد بها ، قصرت خطاه ، وحرم الوصول إلى المقصد وكان مثاله مثال من قصد ملكا ، فرأى على باب ميدانه روضة فيها أزهار وأنوار ، لم يكن قدرأي قبل ذلك مثلها ، فوقف ينظر إليها ويتعجب حتى فأنه الوقت الذي عكن فيه لقاء الملك وفرقة أخرى جاوزوا هؤلاء، ولم يلتفتوا إلى مايفيض عليهم منالأنوار في الطريق، ولاإلى ماتيسر لهم من العطايا الجزيلة ، ولم يعرجوا على الفرح بها ، والالتفات إليها ، جادين في السير حتى قاربُوا ، فوصلوا إلى حد القربة إلى لله تعالى ، فظنوا أنهم قد وصلوا إلى الله ، فوقفوا وغلطوا ، فإن لله تعالى سبمين حجابا من نور ، لا يصل السالك إلى حجاب من تلك الخيب في الطريق إلا ويظن أنه قدوصل. وإليه الإِشارة بقول ابراهيم عليه السلام، إذقال الله تعالى إخبارا عنه ( فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْه اللَّيْلُ رَأَى كَوْ كَبًّا قَالَ هَذَا رَ " بي (١) وليس المعنى به هذه الأجسام المضيئة ، فإنه كان يراها في الصغر ، ويعلم أنها ليست آلهة ، وهي كثيرة وليست واحدا. والجمال يعلمون أن الكوكب ايس بإله . فثل ابراهيم عليه السلام لاينره الكوكب الذي لايغر السوادية . ولكن المراد به أنه نور من الأنوار التي هي من حجب الله عز وجل ، وهي على طريق السالكين . ولا يتصور الوصول إلى الله تعالى إلا بالوصول إلى هذه الحجب، وهي حجب من نور بعضهاأ كبرمن بعض، وأصغر النيرات الكوكب، فاستعير له لفظه، وأعظمها الشمس، وبينهما رتبة القمر. فلم يزل إبراهيم عليه السلام لما رأى ملكوت السموات ، حيثقال تعالى ﴿ وَكَذَلِكَ مُنْرِى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُونَ ۗ السَّمُواتِ وَالْأَرْضُ (٢٠) يصل إلى نور بعدنور، ويتخبل إليه في أو َّل ما كان يلقاء أنه قد وصل ، ثم كان يكشف له أن وراءه أمرا ، فيترقى إليه ويقول قدوصلت ويكشف له ماوراءه

<sup>(</sup>١) الأنفام: ٧٦ (٢) الأنمام: ٥٥٠

حتى وصل إلى الحجاب الأفرب الذى لاوصول إلا بعده، فقال هذا أكبر . فلما ظهر له أنه مع عظمه غسير خال عن الهوى فى حضيض النقص ، والانحطاط عن ذروة الكمال قال لاأحب الآفلين ، إنى وجهت وجهى للذى فطر السموات والأرض

وسالك هذه الطريق قد يفتر في الوقوف على بعض هذه الحجب، وقد يفتر بالحجاب الأول وأول الحجب بين الله وبين العبد هو نفسه . فإنه أيضا أمر رباني ، وهو نور من أنوار الله تعالى ، أعنى سر القلب الذي تتجلى فيه حقيقة الحق كله ، حتى أنه ليتسع لجملة العالم ويحيط به ، و تنجلى فيه صورة السكل . وعند ذلك يشرق نوره إشراقا عظيا ، إفايظهر فيه الوجود كله على ماهو عليه ، وهو في أول الأمر محجوب بمشكاة هي كالساتر له ، فإذا تجلى نوره ، وانكشف جال القلب بعد إشراق نور الله عليه ، وربما التفت صاحب القلب إلى القلب ، فيرى من جاله الفائق مايدهشه ، وربما يسبق لسانه في هذه الدهشة فيقول : أنا الحقى . فإن لم يتضح له ماوراء ذلك اغتر به ، ووقف عليه وهلك ، وكان قد اغتر بكوكب صغير من أنوار الحضرة الإلهية ، ولم يصل بعد إلى القمر فضلا عن الشمس . فهو مغرور . وهذا محل الالتباس . إذ المتجلى بلتبس بالمتجلى فيسه ، كما يلتبس لون ما يتراءى في المرآة فيظن أنه لون المرآة وكايلتبس مافي الزجاج بالزجاج ، كمافيل

رق الزجاج ورقت الخر فتشابها فتشاكل الأمر فكأنما خمر ولا قدح وكأنما قسدح ولا خمر

وبهذه العين نظر النصارى إلى المسيح ، فرأوا إشراق نور الله قد تلالاً فيه ؛ فغلطوا فيه ، كمن يرى كوكبا في مرآة أو في ماء ، فيظن أن السكوكب في المرآة أو في الماء ، فيمد يده إليه ليأخذه وهو مغرور

وأنواع الغرور في طريق السلوك إلى الله تعالى لا تحصى في مجلدات، ولا تستقصى إلا بعد شرح جميع علوم المكاشفة، وذلك ممالارخصة في ذكره. ولمل القدر الذي ذكر ناه أيضاكان الأولى تركه ، إذ السالك لهذا الطريق لا يحتاج إلى أن يسمعه من غيره، والذي لم يسلكم لا ينتفع بسماعه ، بلر بما يستضر به ، إذ يورثه ذلك دهشة من حيث يسمع مالا يفهم ، ولكن فيه فائدة وهم إخراجه من الغرور الذي هوفيه ، بلر بما يصدق بأن الأمم أعظم مما يظنه ومما يتخيله وهما يتخيله

بذهنه المختصر ،وخياله القاصر، وجدله المزخرف ،ويصدق أيضا عايحكي لهمن المكاشفات التي أخبر عنها أولياء الله ومن عظم غروره ربما أصرمكذبا بما يسمعه الآن، كما يكذب عاسمه من قبل الصنف الرابع أرباب الأموال . والمغترون منهم فرق

ففرقة منهم يحرضون على بناء المساجد، والمدارس، والرباطات، والقناطر، ومايظهر الناس كافة، ويكتبون أساميهم بالآجر عليها، ليتخلد ذكره، ويتى بعد الموت أثرهم. وهم يظنون أنهم قد استحقوا المغفرة بذلك، وقد اغتروا فيه من وجهين:

أحدها أنهم ببنونها من أموال اكتسبوها من الظلم ، والنهب ، والرسا ، والجهات الحظورة ، فهم قد تعرضوا لسخط الله في كسبها ، وتعرضوا لسخطه في إنفاقها ، وكان الواجب عليهم الامتناع عن كسبها . فإذاً قد عصوا الله بكسبها ، فالواجب عليهم التوبة والرجوع إلى الله ، وردها إلى ملاكها ، إما بأعيانها وإما برد بدلها عند العجز . فإن عجزوا عن الملاككان الواجب ردها إلى الورثة ، فإن لم يبنى للمظلوم وارث ، فالواجب صرفها إلى أهم المات ، وربحا يكون الأهم التفرقة على المساكين ، وهم لا يفعلون ذلك ، خيفة من أن يظهر ذلك للناس . فيبنون الأبنية بالآجر ، وغرضهم من بنائها الرباء وجلب الشاء ، وحرصهم على بقائها لبقاء أسمائهم المكتوبة فيها ، لالبقاء الخير

والوجه الثانى: أذهم يظنون بأنفسهم الإخلاص وقصد الخير في الإنفاق على الأبنية ، ولو كلف واحد منهم أن ينفق دينارا ولا يكتب اسمه على الموضع الذي أنفق عليه ، لشق عليه ذلك ولم تسمح به نفسه ، والله مطلع عليه ، كتب اسمه أو لم يكتب . ولولا أنه بريد به وجه الناس لاوجه الله لما افتقر إلى ذلك

وفرقة أخرى ربما اكتسبت المال من الحلال، وأنفقت على المساجد. وهى أيضا مغرورة من وجهين . أحدهما: الرياد وطلب الثناء، فإنه ربما يكون فى جواره أو بلده فقراء، وصرف المال إليهم أهم، وأفضل، وأولى: من الصرف إلى بناء المساجدوزينتها وإنما يخف عليهم الصرف إلى المساجد ليظهر ذلك بين الناس

والثاني أنه يُصرف إلى (١) زخرفة المسجد وتزبينه بالنقوش، التي هي منهي عنهـ ،

<sup>(</sup>١) حديث النهى عن زخرفة المساجد وتزيينها بالنقوش: البخارى من قول عمر بن الخطاب أكن إلناس ولاتحمر ولاتصفر

وشاغلة قلوب المصاين، ومختطفة أبصارهم، والمقصود من الصلاة الخشوع وحضور القلب، وذلك يفسد قلوب المصلين، ويحبط ثوابهم بذلك، ووبال ذلك كله يرجع إليه، وهو مع ذلك يغتربه ويرى أنه من الخيرات، ويعد ذلك وسيلة إلى الله تعالى، وهو مع ذلك قد تعرض للخط الله تعالى، وهو يظن أنه مطيع له، وممتثل لأمره، وقد شوش قلوب عباد الله عاز خرفه من المسجد، ورعاشو قهم به إلى زخارف الدنيا، فيشتهون مثل ذلك في يوتهم، ويشتغلون بطلبه ووبال ذلك كله في رقبته، إذ المسجد للتواضع ولحضور القلب معالله تعالى.

قال مالك بن دينار: أنى رجلان مسجدافو قف أحدهما على الباب وقال : مثلي لا يدخل بيت الله . فكتبه الملكان عند الله صديقا . فهكذا ينبغى أن تعظم المساجد . وهو أن يرى تاويت المسجد بدخوله فيه بنفسه جناية على المسجد لا أن يرى تلويث المسجد بالحرام أو بزخرف الدنيا منة على الله تعالى . وقال الحواريون المسيح عليه السلام : أنظر إلى هذا المسجد ماأحسنه ! فقال أمتى أمتى ، بحق أقول لكم ، لا يترك الله من هذا المسجد حجرا قامًا على حجر إلا أهلك بذنوب أهله . إن الله لا يعبأ بالذهب والفضة ولا بهذه الحجارة التي تعجبكم شيئا . وإن أحب الأشياء إلى الله تعالى القاوب الصالحة ، بها يعمر الله الأرض ، وبها مخرب إذا كانت على غير ذلك

وقال أبو الدرداء: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) « إِذَا زَخْرَ فَتُمْ مَسَاجِدَكُمْ وَحَلَّيْتُمْ مَصَاحِفَنَكُمْ فَالدَّمَارُ عَلَيْكُمْ » وقال الحسن: إن رسول الله صلى الله عليه وسلم (۲) لما أراد أن يبنى مسجد المدينة ، أناه جبريل عليه السلام ، فقال له ابنه سبعة أذرع طولا في السماء ، لا تزخرفه ولا تنقشه . فقرور هذامن حيث إنه رأى المنكر معروفا واتكل عليه وفرقة أخرى ينفقون الأموال في الصدقات على الفقراء والمساكين، ويطلبون به المحافل الجامعة ، ومن الفقراء من عادته الشكر والإفشاء للمعروف ، ويكرهون التصدق في السر

<sup>(</sup> ٢ ) حديث اذاز خرفتم مساجدكم وحليتم مصاحفكم فالعمار عليكم: ابن المبارك في الزهدو أبوبكر بن أبي داود. في كتات المصاحف موقوفا على أبي الدرداء

<sup>(</sup> ٣ ) حديث الحسن مرسلا لماأراد أن يبن مسجد المدينة أتاه جبريل فقال ابنه سبعة أذرع طولا في الساء ولا توضوفه ولا تقشه و لمأجيده

ويرون إخفاء الفقير لما يأخذه منهم جناية عليهم وكفرانا. ورعا يحرصون على إنفاق المال في الحج، فيحجون مرة بعد أخرى، ورعا تركوا جيرانهم جياعا. ولذلك قال ابن مسعود: في آخر الزمان يكثر الحاج بلاسبب عيون عليهم السفر، وببسط لهم في الرق عورجعون عرومين مسلوبين، يهوى بأحده بعيره بين الرمال والقفار ، وجاره مأسور إلى جنبه لايواسيه وقال أبو نصر التمار: إن رجلاجاء يودع نشر بن الحارث ، وقال قدعز مت على الحج، فتأمر في بشيء ؟ فقال له كم أعددت للنفقة ؟ فقال ألني دره. قال بشر : فأى شيء تبتني محجك، ترهدا ، أو اشتياقا إلى البيت ، أو ابتغاء مرضاة الله ؟ وأل ابنغاء مرضاة الله . قال فإن أصبت مرضاة الله تعالى وأنت في منزلك ، وتنفق ألني دره ، وتكون على يقين من مرضات الله تعالى ، أتفعل ذلك؟ قال نم . قال اذهب فأعطها عشرة أنفس . مديون يقضى دينه ، وفقير يرم شعثه ، ومعيل يغني عياله ، ومربي ينيم يفرحه . وإن قوى قليك تعطيها واحدا فافسل من مائة حجة بعد حجة الإسلام . قم فأخرجها كما أمرناك ، وإلا فقل لنا مافي قلبك . فقال من مائة حجة بعد حجة الإسلام . قم فأخرجها كما أمرناك ، وإلا فقل لنا مافي قلبك . فقال وسنح التجارات والشهات ، افتضت النفس أن تقضى به وطرا ، فأظهرت الأعمال الصالحات وسنح التجارات والشهات ، افتضت النفس أن تقضى به وطرا ، فأظهرت الأعمال الصالحات وسنح التجارات والشهات ، افتضت النفس أن تقضى به وطرا ، فأظهرت الأعمال الصالحات وقد آلى الله على نفسه أن لا يقبل إلا عمل المتقين

وفرقة أخرى من أرباب الأموال استغالوا بها " يحفظون الأموال و يمسكونها بحكم البخل ، ثم بشتغالون بالعبادات البدنية التي لا يحتاج فيها إلى نفقة ، كصيام النهار، وقيام الليل وختم القرءان ، وهم مفرورون . لأن البخل المهلك قد استولى على بواطنهم ، فهو يحتاج إلى قعه بإخراج المال . فقد استغل بطلب فضائل هو مستغن عنها ومثاله مثال من دخل في توبه حية ، وقد أشرف على الهلاك ، وهو مشغول بطبخ السكنجين ليسكن به الصفراء ومن قتلته الحية متى يحتاج إلى السكنجين! ولذلك قيل لبشر : إن فلانا الغني كثير الصوم والصلاة . فقال : المسكين ترك حاله و دخل في حال غيره . وإنما حال هدا إطمام الطمام الحياع والإنفاق على المساكين ، فهذا أفضل له من تجويمه نفسه ، ومن صلاته لنفسه مع جمعه للدنيا ومنعه للفقراء .

وفرقة أخرى غابهم البخل ، فلا تسمح نفوسهم إلا بأداء الزكاة فقط. ثم إنهم يخرجون من المال الخبيث الردىء، الذي يرغبون عنه، ويطلبون من الفقراء من يخدمهم ويتردد في حاجاتهم ، أو من يحتاجون إليه في المستقبل للاستسخار في خدمة ، أو من لهم فيه على الجلة غرض · أو يسلمون ذلك إلى من يعينه واحد من الأكابر ممن يستظهر بحشمه الينال بذلك عنده منزلة ، فيقوم بحاجاته . وكل ذلك مفسدات للنية ، ومحبطات للعمل ، وصاحبه مغرور ، ويظن أنه مطيع لله تمالي وهو فاجر ، إذ طلب بعبادة الله عوصًا من غيره . فهذا وأمثاله من غرور أصحاب الأموال أيضالا يحصى وإعاذكر ناهذاالقدر للتنبيه على أجناس الغرور وفرقة أخرى منءوام الخلق وأربابالأموال والفقراء٬ اغتروا محضور مجالس الذكر واعتقدوا أن ذلك يغنيهم ويكفيهم ، واتخذوا ذلك عادة ، ويظنون أن لهم على مجرد سماع الوعظ دون العمل ودون الاتعاظ أجرا ، ، وهم مغرورون . لأن فضل مجلس الذكر لكونه مرغبا فى الخير . فإن لم يهيج الرغبة فلا خير فيه . والرغبة محمودة لأنها تبعث على العمل .فإن ضَمَفَت عن الحَمْل على العمل فلا خير فيها . وما يراد لغيره فإذا قصر عن الأداء إلى ذلك الغير فلا قيمة له . وربما ينتر بما يسمعه من الواعظ من فضل حضور المجلس ، وفضل البكاء، وربما تدخله رقة كرقة النساء فيبكي ولا عزم، ورعا يسمع كلاما نخوفا فلا يزيدعلي أن يصفق يبديه ويقول: ياسلام سلم، أو تموذ بالله، أو سبحان الله ، ويظن أنه قد أتى بالخيركله ،وهو مغرور . وإنما مثاله مثال المريض الذي يحضر مجالس الأطباء فيسمع مايجري ، أو الجائع الذي يحضر عنده من يصف له الأطمة اللذيذة الشهية ثم ينصرف، وذلك لايني عنه من مرضه وجوعه شيئًا . فكذلك سماع وصف الطاعات دون العمل بها لاينني من الله شيئًا . فكل وعظلم يغير منكصفة تغيرا يغيرأفعالك ، حتى تقبل على الله تعالى إقبالاقويا أوضعيفا وتمرض عن الدنيا ، فذلك الوعظ زيادة حجة عليك . فإذا رأيته وسلة لك كنت مغرورا فإن قلت : فما ذكرته من مداخل الفرور أمر لا يتخلص منه أحد ،ولا يمكن الاحتراز منه ، وهذا يوجب اليأس، إذلا يقوى أحد من المشر على الحذر من خفاياهذه الآفات فَأَقُول الإنسان إذا فترت مته في شيء أظهر اليأس منه ، واستعظم الأس ، واستوعر الطريق. وإذا صبح منه الحتوى اهتدى إلى الحيل، واستنبط مدقيق النظر خفايا الطرق

فى الوصول إلى الغرض، حتى أن الإنسان إذا أراد أن يستنزل الطير المحلق فى جو السماء مع بعده منه استنزله وإذا أراد أن يخرج الحوت من أعماق البحار استخرجه. وإذا أراد أن يستخرجه المنه ال

فهذا شيء لم يعجز عنه السلف الصالحون، ومن اتبعهم بإحسان، فلا يعجز عنه المضامن صدقت إرادته، وقويت همته، بل لا يحتاج إلى عشر تعب الخلق في استنباط حيل الدنيا و نظم أسبابها فإن قلت: قد قرّ بنت الأمر فيه ، مع أنك أكثرت في ذكر مداخل الغرور، فهم ينجو العبد من الغرور؟ . فاعلم أنه ينجو منه بثلاثة أمور: بالعقل، والعلم، والمعرفة. فهذه ثلاثة أمور لا بدمنها . أما المقل، فأعنى به الفطرة الغريزية، والنور الأصلى الذي به يدرك الإنسان حقائق الأشياء . فالفطنة والحكيس فطرة، والحق والبلادة فطرة . والبلدلا يقدر على التحفظ عن الغرور . فصفاء العقل، وذكاء الفهم ، لا بدمنه في أصل الفطرة فهذا إن لم يفطر عليه الإنسان فاكتسا به غير ممكن نعم إذا حصل أصله أمكن تقويته بالمارسة فأساس السعادات يفطر عليه الإنسان فاكتسا به غير ممكن نعم إذا حصل أصله أمكن تقويته بالمارسة فأساس السعادات يفطر عليه الإنسان فاكتسا به غير ممكن نعم إذا حصل أصله أمكن تقويته بالمارسة فأساس السعادات يفطر عليه الركياسة . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (" «تَبَارَكُ الله الله المقل والكياسة . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (" «تَبَارَكُ الله الله والكياسة . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (" «تَبَارَكُ الله الله قل والكياسة . قال بين عباد و سلم (" «تَبَارَكُ الله الله قل والكياسة . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (" «تَبَارَكُ الله الله والكياسة . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (" «تَبَارَكُ الله الله والكياسة . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (" «تَبَارَكُ الله الله والكياسة . قال رسول الله عليه و سلم الله على الله عليه و سلم الله و ا

<sup>(</sup>١٠) حديث تبارك الذي قدم العقل بين عباده ما الحديث بم الترمذي الحديث في توادر الاصول من رواية المسادة في عباده ما الحديث بم الموسيد وهو معيف أيضا

أَشْتَانًا إِنَّ الرَّجُلَيْنِ الْمَسْتُوِى عَمَلُهُمَا وَ بَرُهُمَا وَصَلَّمُهُمَا وَصَلَابُهُمَا وَلَكِنَهُمَا وَلَكِنَهُمَا وَصَلَابُهُمَا وَلَكِنَهُمَا وَالْمَقْلِ وَالْمَقْفِ وَيَقُوم اللّهِ وَعِنْ أَنِي الدّرداء، أَنه قيل يارسول الله ('' أَرأيت الرجل يصوم النهار ، ويقوم الليل ويحج ، ويعتمر ، ويتصدق ، وينزو في سبيل الله ، وبعود المريض ، ويشبع الجنائز ، ويمين الضميف ، ولا يعلم منزلته عند الله يوم القيامة . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « إِنَّا يُكْورَى عَلَى قَدْر عَقْلِه » وقال أنس : أنني على رجل عند رسول الله عليه وسلم فقال رسول الله عليه وسلم فقال رسول الله عليه وسلم فقال رسول الله عليه وسلم من عبادته وفضله وخلقه . فقال « كَيْفَ عَقْلُهُ فَإِنَّ الْأَحْمَق يُصِيبُ بِحُمْقهِ أَعْظَمَ مِنْ فُجُورِ مَنْ الْفَاجِر وَ إِنَّالُ مُرَّتُ النَّاسُ يَوْمَ الْقَيَامَة عَلَى قَدْر عُقُولهمْ »

وقال أبو الدرداء: كان رسول الله صلى الله عليه وسلم (") إذا بلغه عن رجل شدة عبادة سأل عن عقله ، فإذاقالوا حسن ، قال «أرْجُوهُ » وإن قالواغير ذلك قال «كَنْ عَلْمُ » وإن قالواغير ذلك قال «كَنْ عَقْلُهُ » ؟ قالوا ليس بشيء . قال «كَنْ مَقْلُهُ » ؟ قالوا ليس بشيء . قال «كَنْ مَنْ عَقْلُهُ صَاحِبُكُمْ حَيْثُ تَظُنُونَ » فالذكاء صحيح ، وغريزة العقل نعمة من الله تعالى في أصل الفطرة ، . فإن فاتت ببلادة و حمافة فلا تدرك لها

الشانى المعرفة: وأعنى بالمعرفة أن يعرف أربعة أمور: يعرف نفسه، ويعرف ربه، ويعرف التانيا، ويعرف الآخرة، فيعرف نفسه بالعبودية والذل، وبكونه غريبا في هذا العالم، وأجنبيا من هذه الشهوات البهيمية، وإغا الموافق له طبعا هو معرفة الله تعالى، والنظر إلى وجهه فقط، فلا يتصور أن يعرف هذا مالم يعرف نفسه، ولم يعرف ربه فليستعن على هذا عاذكر ناه في كتاب المحبة، وفي كتاب شرح عجائب القلب، وكناب النفكر، وكتاب الشكر،

<sup>(</sup>١) حديث أبى الدرداء أرأيت الرجل يصوم النهار ويقوم الليل ــ الحديث : وفيه انما يجزى على قدر عقله الحديث المناجر وضعفه ولم أره الحطيب في الناريخ وفي أسماء من روى عن مالك من حديث ابن عمر وضعفه ولم أره من حديث أبى الدرداء

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أنس أتنى على رجل عند النبي صلى الله عليه وسلم فقال كيف عقله ـ الحديث : داودبن الهبر في كتاب العقل وهو ضعيف و تقدم في العلم المعلم العلم العقل وهو ضعيف و تقدم في العلم ا

<sup>(</sup>٣) حديث أبى الدرداء كان اذا يلفه عن رجل شدة عبادة سأل عن عقله - الحديث : الترمذي الحكيم في النواذر وابن عدى ومن طريقه البهتي في الشفّ وضعفه

إذ فيها إشارات إلى وصف النفس وإلى وصف جلال الله . و يحصل به التنبه على الجلة ، وكال المعرفة وراء ، و المناه المناه المناه المعرفة الدنيا والآخرة ، فيستمين عليها عاذكرناه في كتاب ذم الدنيا وكتاب ذكر الموت ، لينبين له أن لانسبة للدنيا إلى الآخرة . فإذا عرف نفسه وربه ، وعرف الدنيا والآخرة ، ثارمن قلبه عمرفة الله حب الله ، و عمرفة الآخرة شدة الرغبة فيها ، وعمرفة الدنيا الرغبة عنها . ويصير أم أموره ما يوصله إلى الله تعالى ، وينفعه في الآخرة . وإذا غلبت هذه الإرادة على قلبه ، صت نيته في الأموركلها . فإن أكل مثلا ، أو استغل بقضاء الحاجة ، كان قصده منه الاستعانة على سلوك طريق الآخرة ، وصحت نيته ، واندفع عنه كل غرور منشؤه تجاذب الأغراض ، والنزوع إلى الدنيا ، والجاه ، والمال ، فإن ذلك هو المفسد غرور منشؤه تجاذب الأغراض ، والنزوع إلى الدنيا ، والجاه ، والمال ، فإن ذلك هو المفسد النية . وما دامت الدنيا أحب إليه من الآخرة ، وهوى نفسه أحب إليه من رضا الله تعالى . فلا عكنه الخلاص من النرور .

فإذا غلب حب الله على قلبه بمرفته بالله و بنفسه ، الصادرة عن كمال عقله ، فيحتاج إلى المدى الثالث : وهو العلم ، أعنى العلم بعرفة كيفية سلوك الطريق إلى الله ، والعلم بما يقرّ به من الله وما يبعده عنه ، والعلم بآفات الطريق وعقباته وغوائله . وجيع ذلك قد أو دعناه كتب إحياء علوم الدين ، فيعرف من ربع العبادات شروطها فيراعيها ، وآفاتها فيتقيها ، ومن ربع العادات أسرار المعايش وما هو مضطر إليه فيأخذه بأدب الشرع ، وما هو مستغن عنه فيعرض عنه . ومن ربع المهلكات يعلم جيع العقبات المائمة في طريق الله ، فإن المائم من الله الصفات المخمومة في الخلق ، فيعلم المذموم و يعملم طريق علاجه . ويعرف من ربع المنجيات الصفات المحمودة التي لابد وأن توضع خلفا عن المذمومة بعد محوها . فإذا أحاط المنجيات الصفات المحمودة التي لابد وأن توضع خلفا عن المذمومة بعد محوها . فإذا أحاط بحميع ذلك أمكنه الحذر من الأنواع التي أشر نا إليها من الفرور . وأصل ذلك كله أن يغلب حب الله على القلب ، و يسقط حب الدنيا منه ، حتى تقوى به الإرادة ، وتصح به النية .

فإِن قلت: فإِذا فمل جميع ذلك ، فما الذي يخاف عليه ؟ فأُفول يخاف عليه أَن يخدعه الشيطان ، ويدعوه إلى نصح الخاق ، ونشر العلم ، ودعوة الناس إلى ماعرفه من دين الله .

فإن المريد المخلص إذا فرغ من تهذيب نفسه وأخلاقه ، وراقب القلب حتى صفاه من جميع المكدرات ، واستوى على الصراط المستقيم ، وصغرت الدنيا في عينه فتركها ، وانقطع طمعه عن الخلق فلم يلتفت إليهم ، ولم يبق إلا هم واحد ، وهو الله تعمالي ، والتلذذ بذكره ومناجاته ، والشوق إلى لقائه ، وقد عجز الشيطان عن إغوائه ، إذ يأتيــه من جهة الدنيـــا وشهوات النفس فلا يطيعه ، فيأتيه من جهة الدين ، ويدعوم إلى الرحمة على خلق الله ، والشفقة على دينهم ، والنصح لهم ، والدعاء إلى الله . فينظر العبد برحمت إلى العبيدفيراهم حيارى في أمرهم ، سكارى في دينهم ، صما عميا ، قد استولى عليهم المرض وم لا يشعرون وفقدوا الطبيب، وأشرفوا على المطب، فغلب على قلبه الرحمة لهم ، وقدكان عنده حقيقة المعرفة عا يهديهم ويبين لهم ضلالهم ، ويرشدهم إلى سعادتهم ، وهويقدر على ذكرها من غير تعب، ومؤنة ، ولزوم غرامة ، فكان مثله كمثل رجل كان بهداءعظيم لايطاق ألمه وقد كان لذلك يسهر ليله ويقلق نهاره ، لا يأكل، ولا يشرب، ولا يتحرك ، ولا يتصرف ، لشدة ضربان الألم، فوجد له دواء عفوا صفوا من غير ثمن ،ولاتم، ولامرارة في تناوله فاستعمله فبرىء وصح، فطاب نومه بالليل بعد طول سهره، وهدأ بالنهار بعد شدة القلق، وطاب عيشه بعد نهاية الكدر ، وأصاب لذة العافية بعد طول السقام ،ثم نظر إلى عدد كثير من المسامين وإذا بهم تلك العلة بعينها ، وقد طال سهرهم ، واشتد قلقهم ، وارتفع إلى السماء أنينهم ، فتذكر أن دواءهم هو الذي يعرفه ، ويقدر على شفأتهم بأسهل ما يكون ، وفي أرجى زمان ، فأخذته الرحمة والرأفة، ولم يجدف حقمن نفسه في التراخي عن الاشتغال بعلاجهم فكذلك العبد المخلص بعد أن اهتدى إلى الطريق ، وشنى من أمراض القلوب ، شاهد الخلق وقد مرضت قلوبهم ،وأعضل داؤهم ، وقرب هلاكهم وإشفاؤهم،وسهلعليه دواؤهم فانبعث من ذات نفسه عزم جازم في الاشتغال بنصحهم ، وحرضه الشيطان على ذلك رجاء آن يجد مجالاً للفتنة . فلما اشتغل بذلك وجد الشيطان مجالاً للفتنة ، فدعاه إلى الرياسة دعاء خفيا أخنى من دبيب النمل لايشمر به المريد فلم يزل ذلك الدبيب في قلبه حتى دعاه إلى التصنع والتزين للخلق، بتحسين الألفاظ، والنفات، والحركات، والتصنع في الزي والهيئة فأقبل الناس إليه يعظمونه ويبجلونه ويوقرونه توقيرا يزيد على توقير الملؤك ، إذ رأومشافيا

لأدوائهم بمعض الشفقة والرحمة من غير طمع ، فصاراً حب إليهم من آبائهم ، وأمهاتهم وأقاربهم ، فآثروه بأبدانهم وأموالهم ، وصارواله خولا كالعبيد والحدم ، فخدموه وقدموه في المحافل ، وحكموه على الملوك والسلاطين . فعند ذلك انتشر الطبع ، وارتاحت النفس ، وذاقت لذة يالها من لذة ، أصابت من الدنيا شهوة يستحقر معها كل شهوة ، فسكان قد ترك الدنيا فوقع في أعظم لذانها ، فعند ذلك وجد الشيطان فرصة ، وامتدت إلى قلبه يده ، فهو يستعمله في كل ما يحفظ عليه تلك اللذة

وأمارة انتشار الطبع ، وركون النفس إلى الشيطان ، أنه لوأخطأ فرُدّ عليه بين يدى الخلق غضب . فإذا أنكر على نفسه ما وجده من الغضب ، بادر الشيطان فخيل إليه أن ذلك غضب لله ، لأنه إذا لم يحسن اعتقاد المريدين فيه انقطعوا عن طريق الله . فوقع في الغرور . فربما أخرجه ذلك إلى الوقيعة فيمن رد عليه ، فوقع في الغيبة المحظورة بعد تركه الحلال المنسع ، ووقع في الكبر الذي هو تمرد عن قبول الحق والشكر عليه ، بعد أنكان يحذر من طوارق الخطرات . وكذلك إذاسبقه الضحك ، أو فتر عن بعض الأوراد، جزعت النفس أن يطلع عليه فيسقط قبوله ، فأتبع ذلك بالاستغفار وتنفس الصمداء ، وربما زاد في الأعمال والأوراد لأجل ذلك ، والشيطان يخيل إليه إنك إنما تفعل ذلك كيلا يفتر رأيهم عن طريق الله، فيتركون الطريق بتركه ،وإنماذلك خدعة وغرور . بلهو جزع من النفس خيفة فوت الرياسة ولذلك لاتجزع نفسه من اطلاع الناس على مثل ذلك من أقرآنه ، بل ربما يحب ذلك ويستبشربه، ولوظهر منأقرانه منمالت القلوب إلى قبوله ،وزاد أثركلامه، في القبول على كلامه ، شق ذلك عليه . ولو لا أن النفس قداستبشرت واستلذت الرياسة ، لكان يغتنم ذلك . إذ مثاله أن يرى الرجل جماعة من إخوانه قد وقعوا في بئر ، وتغطي رأس البئر بحجر كبير ، فمجزوا عن الرقى من البئر بسببه ، فرق قلبه لإخوا نه.فجاءليرفع الحجر من رأس البئر ، فشق عليه ، فجاءه من أعانه على ذلك حتى تيسر عليه ، أو كفاه ذلك وبحاه بنفسه ، فيعظم بذلك فرحه لا محالة ، إذ غرضه خلاص إخوانه من البئر .فإن كان غرض الناصح خلاص إخوانه المسلمين من النار ' فإذا ظهر من أعانه أوكفاه ذلك لم يثقل عليه · أرأيت لواهتدوا جميعهم من أنفسهم ، أكان ينبني أنه يثقــل ذلك عليه

إنكان غرضة هدايتهم؟ فإذا اهتدوا بغيره فلم يثقل عليه؟ ومهما وجد ذلك في نفسه دعاه الشيطان إلى جميع كبائر القاوب، وفواحش الجوارح، وأهلسكه، فندوذ بالله من زيخ القاوب بعد الهدى، ومن اعوجاج النفس بعد الاستواء

فإن قلت: فتى يصيحله أن يشتغل بنصيح الناس

فأقول: إذا لم يكن له قصد إلا هدايتهم لله تمالى، وكان يو دلو وجد من يعينه، أو لو اهتدوا بأ نفسهم، وانقطع بالكلية طمعه عن ثنائهم وعن أموالهم؛ فاستوى عنده حمده وذمهم، فلم يبال بذمهم إذا كان الله يحمده، ولم يفرح بحمدهم إذا لم يقترن به حمد الله تمالى، ونظر إليهم كا ينظر إلى السادات وإلى البهائم. أما إلى السادات فن حيث إنه لا يتكبر عليهم، ويرى كلهم خيرا منه لجهله بالخاتمة. وأما إلى البهائم، فن حيث انقطاع طمعه عن طلب المنزلة فى قلوبهم، فإنه لا يبالى كيف تراه البهائم فلا يتزين لها ولا يتصنع. بل راعى الماشية إنما غيرا منه الدئب عنها دون نظر الماشية إليه. فالم يرسائر الناس كالماشية التى لا يلتفت إلى نظرها، ولا يبالى بها، لا يسلم من الاشتمال بإصلاحهم. نع ربا : يصلحهم ولكن يفسد نفسه بإصلاحهم في كون كالسراج يضىء لغيره و يحترق في نفسه

فإن قلت: فاو ترك الوعاظ الوعظ إلا عند نيل هذه الدرجة لحلت الدنيا عن الوعظ و خربت القاوب فأقول: قد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم " في الدُنيا رَأْسُ كُلِّ خَطيئة "ولو لم يحب الناس الدنيا لهلك العالم، وبطلت المعايش، وهلكت القلوب والأبدان جميعاً . إلاأنه صلى الله عليه وسلم علم أن حب الدنيا مهلك، وأن ذكر كونه مهلكا لا ينزع الحب من قلوب الأكثرين، لا الأقلين الذي لا تخرب الدنيا بتركهم، فلم يترك النصح، وذكر ما في حب الدنيا من الحطر، ولم يترك ذكره خوفا من أن يترك نفسه بالشهو ات المهلكة التي سلطها الله على عباده، ليسوقهم بها إلى جهنم، تصديقا لقوله تعالى (وَلَسكِن عَقَ القَوال معلقة من أن يترك لا تزال ألسنة الوعاظ مطلقة مني لا من المهن أن شرك لا تزال ألسنة الوعاظ مطلقة

<sup>(</sup>١) حديث حب الدنيا رأس كل خطيئة: البيهق فالشعب من حديث الحسن مرسلاو قد تقدم في كتاب ذم الدنيا

<sup>(</sup>١) السجدة : ١١٠

لب الرياسة ، ولا يدعونها بقول من يقول إن الوعظ لحب الرياسة حرام كالا يدع المناس الشرب ، والزنا ، والسرقة ، والرياء ، والظلم ، وسائر المعاصى ، بقول الله تعالى ورسوله إن ذلك حرام. فانظر لنفسك . وكن فارغ القلب من حديث الناس ، فإن الله تعالى يصلح خلقا كثيرا بإفساد شخص واحد وأشخاص ، ولو لادفع الله الناس ، بعضهم بمعض ففسدت الأرض ، وإن الله يؤيد هذا الدين بأقوام لاخلاق لهم . فإنما يخشى أن يفسد طريق الانعاظ فأما أن تخرس ألسنة الوعاظ ، ووراء هم باعث الرياسة وحب الدنيا ، فلا يكون ذلك أبدا فإن قلت : فإن علم المريد هذه المكيدة من الشيطان ، فاشتغل بنفسه و ترك النصح ؛ وأن قلت : فإن علم المريد هذه المكيدة من الشيطان ، فاشتغل بنفسه و ترك النصح ؛ اونصح وراعى شرط الصدق والإخلاص فيه ، فما الذي يخاف عليه ؟ وما الذي يق بين يديه من الأخطار وحبائل الأغترار ؟ . فاعلم أنه بقي عليه أعظمه ، وهو أن الشيطان يقول له : قد أعجز تني ، وأفلت منى بذكائك وكال عقلك ، وقد قدرت على جلة من الأولياء والكبراء وما قدرت عليك : فما أصبرك ، وما أعظم عند الله قدرك وعلك ، إذ قواك على قهرى ، ومكنك من التفطن لجيع مداخل غرورى . فيصفى إليه ويصدقه ، ويعجب بنفسه في فراره من الفرور كله ، فيكون إعجابه بنفسه غاية الغرور ، وهو الهلك الأكبر ، فالمعب من الذور كله ، فيكون إعجابه بنفسه غاية الغرور ، وهو الهلك الأكبر ، فالمعب من الذور تن واذلك قال الشيطان . ياان آدم ، إذا ظننت أنك بعلمك تخلصت من ، وبجهلك قدوقعت في حبائلي

فإن قلت: فلو لم يعجب بنفسه إذعلم أن ذلك من الله تعالى لامنه؛ وأن مثله لا يقوى على دفع الشيطان إلا بتو فيق الله ومعونته ، ومن عرف ضعف نفسه و عجزه عن أقل القليل ، فإذا قدر على مثل هذا الأمر العظيم علم أنه لم يقوعليه بنفسه بل بالله تعالى ، فاالذى يخاف عليه بعد ننى العجب فأقول : يخاف عليه الذرور بفضل الله ، والثقة بكرمه ، والأمن من مكره ، حتى يظن أنه يبقى على هذه الوتيرة في المستقبل ، ولا يخاف من الفترة والانقلاب ، فيكون حاله الاتكال على فضل الله فقط ، دون أن يقار نه الخوف من مكره . ومن أمن مكر الله فهو خاسر جدا بل سبيله أن يكون مشاهدا جلة ذلك من فضل الله ، ثم خائفا على نفسه أن يكون قد سدت عليه صفة من صفات قلبه ، من حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن قد سدت عليه صفة من صفات قلبه ، من حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن قد سدت عليه صفة من صفات قلبه ، من حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن قد سدت عليه صفة من صفات قلبه ، من حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن قد سدت عليه صفة من صفات قلبه ، من حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عليه صفة من صفات قلبه ، من حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن حب دنيا ، ورياء ، وسوء خلق ، والتفات إلى عن حب دنيا ، وسوء خلي والتفات إلى التفريا ، وسوء خليا ، ورياء ،

وهو غافل عنه . ويكون خانفا أن يسلب حاله في كل طرفة عين ، غير آمن من مكر الله ، ولا غافل عن خطر الخاتمة . وهذا خطر لامحيص عنه ، وخوف لانجاة منه إلا بعد مجاوزة الصراط . ولذلك لما ظهر الشيطان لبعض الأولياء في وقت النزع ، وكان قد بتى له نفس ، فقال : أفلت منى يافلان ، فقال لا بعد .ولذلك قيل الناس كلهم هلكي إلاالعالمون والعالمون كلهم هلكي إلا العاملون ، والعاملون كلهم هلكي إلا العاملون ، والعاملون كلهم هلكي إلا العاملون ، والعاملون كلهم هلكي إلا المخلصون على خطر عظيم فإذاً المغرور هالك ، والمخلص الفارمن الغرور على خطر .فلذلك لا يفارق الخوف والحذر فلوب أولياء الله أبدا،فنسأل الله تعالى العون والتوفيق وحسن الخاتمة،فإن الأمور بخواتيمها تم كتاب ذم الغرور ، وبه تم ربع المهلكات

ويتلوه فىأولربع المنجياتكتأب التوبة، والحمدلله أولا وآخرا، وصلى الله على من لانبي بعده ، وهو حسبي و نعم الوكيل ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم

كتاب التوبة

#### كتاسب التوبة

# وهو الأول من ربع المنجيات من كتاب إحياء علوم الدين بِينْمُ الدَّيْرُ السَّحْدُ السَّحْدُ السَّحْدُ السَّحْدُ السَّحْدُ السَّحْدُ السَّحْدُ السَّحْدُ السَّحْدُ السَّعْدُ السَّعُ السَّعْدُ السَّعُ السَّعْدُ السَّعِ السَّعْدُ السَّعِ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ الْعَامِ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعِ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ السَّعْدُ

الحمد لله الذي بتحميده يستفتح كل كتاب ، وبذكره يصدر كل خطاب ، وبحمد، يتنم أهل النميم في دار الثواب ، وباسمه يتسلى الأشقياء وإن أرخى دونهم الحجاب ، وضرب يينهم وبين السعداء بسورله باب ، باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العذاب . و نتوب إليه توبة من يوقن أنه رب الأرباب ، ومسبب الأسباب . و نرجوه رجاء من يعلم أنه الملك الرحيم الغفور التواب . و نمزج الخوف برجائنا منج من لاير تاب أنه مع كونه غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب . و نصلى على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم ، وعلى آله وصحبه ، صلاة التوب شديد العقاب . و نصلى على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم ، وعلى آله وصحبه ، صلاة تنقذنا من هول المطلع يوم العرض والحساب ، و تمهد لنا عند الله زلني وحسن مآ ب

أما بعد . فإن التوبة عن الذبوب بالرجوع إلى ستار العيوب وعلام الغيوب مبدأ طريق السالكين ، ورأس مال الفائزين ، وأول إقدام المريدين ، ومفتاح استقامة المائلين ، ومطلع الاصطفاء والاجتباء للمقربين ، ولأبينا آدم عليه الصلاة والسلام وعلى سائر الأبياء أجمين . وما أحدر بالأولاد الاقتداء بالآباء والأجداد ، فلا غرو أن أذنب الآدى واجترم فهي سنشنة يعرفه من أخزم ، ومن أشبه أباه فا ظلم ولكن الأب إذا جبربعد ما كسر عمر بعد أن هدم ، فليكن النزوع إليه في كلا طرفي الني والإثبات ، والوجود والعدم . ولقد قرع آدم سن الندم ، و تندم على ماسبق منه و تقدم . فن اتخذه قدوة في الذنب دون التوبة فقد زلت به القدم . بل التجرد لحض الخير مدالوقوع في الشربين ، والتجرد للشر دون التلا في سحية الشياطين، والرجوع إلى الخير بعدالوقوع في الشرضر ورة الآدميين فالمتجرد للخير ملك مقرب عند الملائداديان والمتجرد للشرشيطان، والمتار والمتار والمتار والمتار والمتار والمتار في المنار الرجوع إلى الخير المنار والمتار والمت

فقد ازدوج فى طينة الإنسان شائبتان ،واصطحب فيه سجيتان. وكل عبد مصحح نسبه إما إلى الملك ، أو إلى آدم ، أو إلى الشيطان . فالتآنب قد أقام البرهان على صعة نسبه إلى آدم على الملك ، أو إلى الصرعلى الطغيان مسجل على نفسه بنسب الشيطان

فأما نصحيح النسب إلى الملائكة بالتجرد لمحض الحير فخارج عن حيز الإمكان ، فإن الشر معجون مع الحير في طينة آدم عجنا محكما ، لايخلصه إلا إحدى النارين ، نار الندم أو نار جهنم . فالإحراق بالنار ضرورى في تخليص جوهم الإنسان من خبائث الشيطان ، وإليك الآن اختيار أهون النارين ، والمبادرة إلى أخف الشرين ، قبل أن يطوى بساط الاختيار ، ويساق إلى دار الاضطرار ، إما إلى الجنة وإما إلى النار

وإذا كانت التوبة موقعها من الدين هذا الموقع ، وجب تقديمها فى صدر ربع المنجيات بشرح حقيقتها ، وشروطها ، وسببها ، وعلامتها ، وعمرتها ، والآفات المانعة منها ، والأدوية الميسرة لها . ويتضح ذلك بذكر أربعة أركان ·

الركن الأول: في نفس التوبة، وبيان حدها ،وحقيقها، وأنهاواجبة على الفور، وعلى جميع الأشخاص، وفي جميع الأحوال، وأنها إذا صحت كانت مقبولة

الركن الثانى: فيما عنه التوبة ، وهو الذنوب ، وبيان انقسامها إلى صغائر وكبائر ،وما يتملق بالمباد ، وما يتملق بحق الله تمالى، وبيان كيفية توزع الدرجات والدركات على الحسنات والسيئات ، وبيان الأسباب التي مها تعظم الصغائر

الركن الثالث: في بيان شروط التوبة ودوامها ، وكيفية تدارك مامضي من المظالم، وكيفية تكارك مامضي من المظالم، وكيفية تكفير الذنوب، وبيان أفسام التاثبين في دوام التوبة

الركن الرابع: في السبب الباعث على التوبة، وكيفية الملاج ف حل عقدة الإصرار من المذنبين ويتم المقصود بهذه الأركان الأربعة إن شاء الله عز وجل الركن الأول في نفس التؤبة

## بسيان

#### حقيقة التوبة وحدها

اعلم أن التوبة عبارة عن معنى ينتظم و بلتتُم من ثلاثة أمور مرتبة : علم ، وحال ،وفعل فالعلم الأوَّل ، والحال الثانى ، والفعل الثالث . والأوَّل موجب للثانى ، والثانى موجب للثالث إيجابا افتضاه اطراد سنة الله في الملك والملكوت

أما الدلم : فهو معرفة عظم ضرر الذنوب ، وكونها حجابابين العبد وبين كل محبوب . فإذا عرف ذلك معرفة عققة ، يبقين غالب على قلبه ، ثار من هذه المعرفة تألم للقلب بسبب فوات المحبوب . فإن القلب مهما شعر بفوات محبوبه تألم . فإن كان فواته بقعله تأسف على الفمل المفوت ، فيسمى تألمه بسبب فعله المفوت لمحبوبه ندما . فإذا غلب هذا الألم على القلب واستولى ، انبعث من هذا الألم في القلب حالة أخرى تسمى إدادة وقصدا إلى فعل له تعلق بالحال ، وبالماضى ، وبالاستقبال . أما تعلقه بالحال ، فبالترك الذنب الذي كان ملابسا . وأما بالاستقبال ، فبالعزم على ترك الذنب المفوت للمحبوب إلى آخر المعر . وأما بالماضى ، فبتلافى مافات بالحير والقضاء إن كان قابلا للخير فالعلم هو الأول ، وهو مطلم هذه الحيرات ، وأعنى عبارة عن تأكد هذا التصديق ، وانتفاء الشك عنه ، واستيلائه على القلب ، فيشر نور عبارة عن تأكد هذا التصديق ، وانتفاء الشك عنه ، واستيلائه على القلب ، فيشمر نور هذا الإعان مهما أشرق على القلب نار الندم ، فيتألم بها القلب حيث يبصر بإشراق نور الإعان أنه صار محبوبا عن محبوبه ، كن يشرق عليه نور الشمس وقد كان في ظامة ، فيسطع النور عليه بانقشاع سحاب ، أو الحسار حجاب ، فرأى محبوبه وقد أشرف على الهلاك ، فتشتمل نيران الحد في قلبه ، وتنبعث تلك النيران بإرادته للانهاض للتدارك

فالعلم والندم ، والقصد المتملق بالترك في الحال والاستقبال ، والتلافي للماضي ، "للائة معان مرتبة في الحصول، فيطلق اسم النوبة على مجموعها وكثيرا ما يطلق اسم النوبة على معنى المندم وحده ، ويجمل العلم كالسابق والمقدمة ، والترك كالثمرة والتابع المتأخر. وبهذا الاعتبار

قال عايه الصلاة والسلام (۱) « النّدَمُ تَهِوْ بَةٌ » إذ لا يخلو الندم عن علم أوجبه وأثمره، وعن عزم يتبعه ويتلوه. فيكون الندم محفوفا بطرفيه ، أعنى ثمرته ومثمره. وبهذا الاعتبار قيل في حد التوبة أنه ذوبان الحشا لما سبق من الخطا. فإن هذا يعرض لمجردالألم. ولذلك قيل هو ناز في القلب تلتهب ، وصدع في السّكية لا ينشعب. وباعتبار معني الترك قيل في حد التوبة إنه خلع لباس الجفاء و نشر بساط الوفاء. وقال سهل بن عبد الله التسترى: التوبة تبديل الحركات المحمودة. ولا يتم ذلك إلا بالخلوة ، والصمت وأكل الحلال. وكأنه أشار إلى المعنى الثالث من التوبة

والأقاويل فى حدود التوبة لاتنحصر . وإذا فهمت هذه المعانى الثلاثة، و تلازمها وترتيبها عرفت أن جميع ماقيل فى حدودها قاصر عن الإحاطة بجميع معانيها . وطلب العلم بحقائق الأمور أم من طلب الألفاظ المجردة

### بسيان وجوب التوبة وفضلها

اعلم أزوجوب التوبة ظاهر بالأخبار (٢) والآيات ، وهو واضح بنور البصيرة عند من انفتحت بصيرته ، وشرح الله بنور الإيمان صدره حتى افتدر على أن يسمى بنوره الذي بين يديه في ظامات الجهل ، مستغنيا عن قائد يقوده في كل خطوة . فالسالك إما أعمى لا يستغنى عن القائد في خطوه ، وإما بصير يهدى إلى أول الطريق ثم يهتدى بنفسه . وكذلك الناس في طريق الدين ينقسمون هذا الانقسام . فمن قاصر لا يقدر على مجاوزة التقليد في خطوه ، فيفتقر إلى أن يسمع في كل قدم نصا من كتاب الله أو سنة رسوله ، وربحا يموزه ذلك فيتحير . فسير هذا وإن طال عمره وعظم جده مختصر ، وخطاه قاصرة . ومن سعيد شرح فيتحير . فسير هذا وإن طال عمره وعظم جده مختصر ، وخطاه قاصرة . ومن سعيد شرح وقطع عقبات متعبة . ويشرق في قلبه نور القرءان و نور الإيمان . وهو لشدة نور باطنه وقطع عقبات متعبة . ويشرق في قلبه نور القرءان و نور الإيمان . وهو لشدة نور باطنه

<sup>(</sup>۱) حدیث الندم توبة :ابرماجه وابن حیان والحاکم و صحح اساده من حدیث ابن مسعود ورواه ابن جیان و الحاکم من حدیث أنس وقال صحیح علی شرط الشیحین

<sup>(</sup>٧) حديث الأخبار الدالة على وجوب التوبة : مسلم من حديث الأغرالزنى ياأ به الناع توبوا الى الله الحديث: ولا ين ماجه من حديث جابرياأيها الناس توبوا الى ربكة قبل أن تمونوا ـ الحديث : وسنده ضعيف

يحتزىء بأدنى بيان، فكأنه يكاد زيته يضيء ولو ثم تمسه نار · فإذا مسته نار فهو نور على نور ، يهدى الله لنوره من يشاء وهذا لا يحتاج إلى نص منقول في كل واقعة فمن هذا حاله إذا أراد أن يعرف وجوب التوبة ، فينظر أولا بنور البصيرة إلى التوبة ماهى ، ثم إلى الوجوب مامعناه ، ثم يجمع بين معنى الوجوب والتوبة ، فلا يشك في ثبو ته لها وذلك بأن يملم بأن معنى الواجب بماهو واجب في الوصول إلى سعادة الأبد ، والنجاة من هلاك الأبد، فإنه لولا تعلق السعادة والشقاوة بفعل البثيء وتركه ؛ لم يكن لوصفه بكونه واجباً معنى . وقول القائل صارواجبا بالإيجاب حديث محض فإن مالاغر ض لنا آجلاو عاجلا فى فعله وتركه ، فلا معنى لاشتغالنا به أوجبه علينا غيرنا أوّل يوجيه. فإذاع ن معنى الوجوب وأنه الوسيلة إلى سعادة الأبد، وعلم أن لاسعادة في دار البقاء إلا في لقاء الله تعالى ، وأن كل محجوب عنه يشتى لامحالة ، محول بينه وبين مايشتهي ، محترق بنار الفراق و نارالجميم وعلم أنه لا مبعد عن لقاء الله إلا اتباع الشهوات ، والأنس بهذا العالم الفاني ، والإكباب على حب مالابد من فراقه قطعاً ، وعلم أنه لا مقرب من لقاء الله إلا قطع علاقة القلب عن زخرف هذا العالم، والإقبال بالكليَّة على الله طلباً للا نس به بدوام ذكَّره، وللمحبــة له. بمعرفة جلاله وجماله على قدر طاقته ، وعلم أن الذنوب التي هي إعراض عن الله، واتباع لمحاب الشياطين أعداء الله المبعدين عن حضرته ، سبب كو نه محجوبا مبعدا عن الله تعالى . فلا يشك في أن الانصراف عن طريق البعد وأجب للوصول إلى القرب. وإعايتم الانصراف ﴾ إلعلم، والندم، والعزم فإنه مالم يعلم أن الذنوب أسباب البعد عن المحبوب لم ينسدم، ولم يتُهرِجع بسبب سلوكه في طريق العبد، وما لم يتوجع فلايرجع ومعنى الرجوع الترك والعزم فلا يشك في أن الماني الثلاثة ضرورية في الوصول إلى المحبوب. وهكذا يكون الإعان الحائمل عن نورالبصيرة وأما من لم يترشح لمثل هذا المقام المرتفع ذروته عنحدود أكثر الخلقَ,، فني النقليد والاتباع له مجأل رحب، يتوصل به إلى النجاة من الهلاك، فليلا حظ فيه قول الله ، وقول رسوله ، وقول السلف الصالحين . فقَد قال الله تعالى ( وَتُو بُوا إِلَي اللهِ بَجِيمًا أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَمَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (١١) وهذا أمر على العموم. وقال الله تعالى

<sup>(</sup>١) النوير: ٢١

(يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللهِ تَوْبَةً نَصُوحًا ('') الآية ، ومعنى النصوح الخالص لله تعالى خاليا عن الشوائب مأخوذ من النصح ويدل على فضل التوبة قوله تعالى (إِنَّ الله تُمُعِثُ النَّوَّا بِينَ وَيُحِبُ المُتَطَهِّرِينَ ('') . وقال عليه السلام ('' « التَّايْبُ حَبِيبُ اللهِ وَالتَّوَالتَّا مِن مِنَ الذَّ مُن كَمَنْ لاَذَنْبَ لَهُ » وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ('' « للهُ أَفْرَ حُرُ بِنَوْ بَةِ الْمَبْدِ اللهُ وَمَن مِنْ رَجُل نَزل فِي أَرْض دُويَّة مُهلكة مَعهُ رَاحِلتُهُ عَلَيها أَفْرَ حُر بَتُو أَبَة الْمَهْدِ اللهُ عَلَيها مَن مَن رَجُل نَزل فِي أَرْض دُويَّة مُهلكة مَعهُ رَاحِلتُهُ عَلَيها طَعَامُهُ وَشَر الله فَوصَع رَأَسَهُ فَنَام نَوْمَةً فَاسْتَيْقَظ وَقَدْذَهَبَتْ رَاحِلتُه وَطَلَبَها حَتّى إِذَا الشَّكَة عَلَيْها لَا أَنْ مِع إِلَى مَكانِي الَّذِي كُنْتُ فِيهِ فَأَنامُ مَنْ مَن مُن اللهُ عَلَى سَاعِدِه لِيَمُوتَ فَاسْتَيْقَظ وَإِذَا رَاحِلتُهُ عِنْدَهُ عَلَيْها زَادُهُ وَشَرابُهُ فَاللهُ تَعَالَى أَسْدُ فَرَحًا بَتُوْبَة أَلْعَبْدِ اللهُ مُن مِنْ هَذَا رَاحِلتُه عِنْدَه عَلَيْها زَادُهُ وَشَرَابُهُ فَاللهُ تَعَالَى أَسَدُ فَرَحًا بَتُوْبَة أَلْعَبْدِ اللهُ مُن مِنْ هَذَا بَرَاحِلتِه ، وفي بعض وَشَرابُهُ فَاللهُ تَعَالَى أَسْدُ فَرَحَه ، إذ أَراد شكر الله ، أنا ربك وأنت عبدى . الأَلفاظ قال من شدة فرحه ، إذ أراد شكر الله ، أنا ربك وأنت عبدى .

و يروى عن الحسن قال: لما تاب الله عز وجل على آدم عليه السلام، هذا ته الله عليك فقال آدم عليه جبريل وميكائيل عليهما السلام . فقالايا آدم ، قرت عينك بتوبة الله عليك فقال آدم عليه السلام : ياجبريل ، فإن كان بعد هذه التوبة سؤال فأين مقامى ؟ فأوحى الله إلبه يا آدم ، ورثت ذريتك النعب والنصب ، وورثهم التوبة . فن دعانى منهم لبيته كما لببتك ، ومن سألنى المغفرة لم أبخل عليه ، لأنى قريب مجيب يا آدم ، وأحشر التا ثبين من القبور مستبشر بن ضاحكين ، ودعاؤهم مستجاب و الأخبار و الآثار فى ذلك لا تحصى ، والإجماع منعقد من الأمة على وجوبها ، إذ معناه العلم بأن الذنوب والمعاصى مهلكات ومبعدات من الله تعالى وهذا داخل على وجوبها ، إذ معناه العلم بأن الذنوب والمعاصى مهلكات ومبعدات من الله تعالى وهذا داخل

<sup>(</sup>١) حديث التائب حبيب الله والتائب من الذنب كمن لاذنب له: ابن ماجه من حديث أبن مبعود بالشطر الثانى دون الأول وأما الشطر الأول فروى ابن أبى الدنيا فى التوبغ وأبو الشيخ فى كناب الثواب من حديث أنس بسند ضعيف ان الله يحب الشاب التائب ولعبد الله بن أحمد فى زوائد المسند وأبو يعلى بسند ضعيف من حديث على ان الله يحب البعد المؤمن المفتن التواب

<sup>(</sup>٢) حديث لله أفرح بتوبة عبده المؤمن من رجل نزول في أرض فلاة دوية مهلكة ــ الحديث: متفق عليه من حديث ابن مسعود وأنس زاد مسلم في حديث أنس تمقال من شدة الفرح اللهم أنت عبدى وأنار بك أخطأ من شدة الفرح ورواه مسلم بدون هذه الزيادة من حديث النعمان بن بشير ومن حديث أبي هريرة مختصرا

<sup>(</sup>۱) التحريم : ۸ <sup>(۲)</sup> التحريم ۸

فى جوب الإيمان، ولكن قد تدهش النفلة عنه فعنى هذا العلم إزالة هذه النفلة، ولاخلاف فى وجوبها أومن معانيها ترك المعاصى فى الحال ، والعزم على تركها فى الاستقبال ، وتدارك ماسبق من التقصير فى سابق الأحوال، وذلك لايشك فى وجوبه وأما التندم على ماسبق ، والتحزن عليه ، فواجب . وهو روح التوبة ، وبه عام التلافى . فكيف لا يكون واجبا ! بلهو نوع ألم يحصل لا محالة ، عقيب حقيقة المعرفة بما فات من العمر وضاع فى سخط الله

فإن قلت: تألم القلب أمر ضرورى لا يدخل تحت الاختيار ، فكيف يوصف بالوجوب؟ فاعلم أن سببه تحقيق العلم بفوات المحبوب . وله سبيل إلى تحصيل سببه و بمثل هذا المعنى دخل العلم تحت الوجوب ، لا بمنى أن العلم يخلقه العبد و يحدثه فى نفسه ، فإن ذلك أصال . بل العلم ، والندم ، والفعل ، والإرادة ، والقدرة ، والقادر ، الكل من خلق الله وفبله (والله خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ (1) هذا هو الحق عند ذوى البصائر . وما سوى هذا ضلال

فإن قلت: أفيس العبداختيار في الفعل والترك؟ قانا نعم: وذلك لا ينافض قو اناإن الكل من خلق الله تمالى. بل الاختيار أيضا من خلق الله . والعبد مضطر في الاختيار الذي له . فإن الله إذا خلق اليد الصحيحة ، وخلق الطعام اللذيذ ، وخلق الشهوة الطعام في المعدة، وخلق الحواطر المتعارضة في أن هذا الطعام هل فيه مضرة مع أنه يسكن الشهوة ، وهل دون تناوله مانع يتعذر معه تناوله أم لا ، ثم خلق العلم بأنه لا مانغ ، ثم عند اجتماع هذه الأسباب تنجزم الإرادة الباعثة على التناول . فانجزام الإرادة بعد تردد الحواطر المتعارضة ، وبعد وقوع الشهوة للطعام يسمى اختيارا ، ولا بدمن حصوله عند تمام أسبابه . فإذا حصل انجزام الإرادة يخلق الله تمالى إياها ، تحركت اليد الصحيحة إلى جهة الطعام لا محالة . إذ بعد تمام الإرادة والقدرة ، يكون حصول الفعل ضروريا، فتحصل الحركة ، فتكون الحركة بخلق الله بعد حصول القدرة وانجزام الإرادة وهما أيضا من خلق الله تعالى . ولكن بعض هذه المخاوقات يترتب على البعض ترتيبا جرت به سنة من خلق الله تعالى في خلقه ، ولن تجد لسنة الله تبديلا . فلا يخلق الله حركة اليد بكتابة منظومة تعالى في خلقه ، ولن تجد لسنة الله تبديلا . فلا يخلق الله حركة اليد بكتابة منظومة تعالى في خلقه ، ولن تجد لسنة الله تبديلا . فلا يخلق الله حركة اليد بكتابة منظومة تعالى في خلقه ، ولن تجد لسنة الله تبديلا . فلا يخلق الله حركة اليد بكتابة منظومة تعالى في خلقه ، ولن تجد لسنة الله تبديلا . فلا يخلق الله حركة اليد بكتابة منظومة و

<sup>(</sup>١) الصافات: ٩٦

مالم يخلق فيها صفة تسمى قدرة ، ومالم يخلق فيها حياة ، وما لم يخلق إرادة مجزومة • ولايخلق الإرادة المجرومة مالم يخلق شهوة وميلافىالنفس ولاينبعثهذاالميل انبعاثاتاما مالم يخلق عاماً بأنه مو افق للنفس ،إمافي الحال أو في المآل. ولا يخلق العلم أيضا إلا بأسباب أخر ترجع إلى حركة و إرادة وعلم . فالعلم والميل الطبيعي أبدا يستتبع الإرادة الجازمة ، والقدرة والأرادة أبدا تستردف الحركة ، وهكذا الترتيب في كل فعل. والكل من اختراع الله تمالى . ولكن بعض مخلوقاته شرط لبعض . فلذلك يجب تقدم البعضوتأخر البعض ، كما لآبخلق الإِرادة إلا بمد العلم ، ولا يخلق العلم إلا بمد الحياة ، ولا تخلق الحياة إلابعد الجسم. فيكون خلق الجسم شرطاً لحدوث الحياة ، لاأن الحياة تتولد من الجسم . ويكون خلق الحياة شرطا لخلق العلم ، لأأن العلم يتولد من الحياة . ولكن لايستعدّ المحـل لقبول العلم إلا إذا كانحيا، و يكون خلق العلم شرطا لجزم الإرادة ، لاأن العلم يولد الإرادة . ولكن لايقبل الإرادة إلا جسم حي عالم. ولايدخل في الوجود إلا ممكن ، وللإمكان ترتيب لايقبل التغيير ، لأن تغييره محال . فهما وجد شرط الوصفاستعدالمحل به لقبول الوصف، غصل ذلك الوصف من الجود الإلمى والقدرة الأزلية عند حصول الاستعداد . ولما كان للاستمداد بسبب الشروط ترتيب ، كان لحصول الحوادث بفعل الله تعالى ترتيب. والغبد مجرى هذه الحوادث المرتبة ، وهي مرتبة في قضاء الله تعالى الذي هو واحــد كلمح البصر ترتيبا كليا لايتغير. وظهورها بالتفصيل مقدر بقدر لايتمداها. وعنه العبارة بقوله تمالى (إِنَّا كُلَّ شَي ْ عَ خَلَقْنَاهُ بِقَدَر (١) ) وعن القضاء الكلى الأزلى العبارة بقوله تعالى (وَمَا أَمْرُنَا إِلاَّ وَاحِدَةٌ كُلُّمْمٍ إِلْبَصَر (٢) ) وأما العباد فإنهم مسخرون تحت مجاري القضاء والقدر. ومن جملة القدر خلق حركة في مد الكاتب ، بعد خلق صفة مخصوصة في يده تسمى القدرة وبعد خلق ميل قوى جازم في نفسه يسمى القصد ، و بعد علم بما إليه ميله يسمى الإدراك والمعرفة فإذا ظهرت من باطن الملكوت هذه الأمور الأربعة على جسم عبد مسخر تحت قهر التقدير ، سبق أهل عالم الملك والشهادة المحجوبون عن عالم الغيب والملكوت وقالوا ياأيها الرجل ، قد تحركت ، ورميت؛ وكتبت و نودى من وراء حجاب الغيب يسرادقات الملكوت

<sup>(</sup>١)القمر: ٤٩ (٢) القمر: ٥٠

( وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكُنَّ الله رَمَى (١) وما فتلت إذ قتلت ، ولكن ( وَا تِلَوُهُمْ يُعَدُّ بُهُم الله بالله بالله بالله ومن قائل إنه اختراع صرف ، ومن متوسط مائل إلى الشهادة ، فن قائل إنه جبر محض ، ومن قائل إنه اختراع صرف ، ومن متوسط مائل إلى أنه كسب . ولو فتح لهم أبواب السماء فنظروا إلى عالم النيب والملكوت ، لظهر لهم أن كل واحد صادق من وجه ، وأن القصور شامل لجميمهم ، فلم يدرك واحد مهم كنه هذا الأمر ، ولم يحط علمه بجوانبه . وتمام علمه ينال بإشراق النور من كوة نافذة إلى عالم النيب وأنه تمالى عالم النيب والشهادة لا يظهر على غيبه أحدا ، إلا من ارتضى من رسول . وقد يطلع على الشهادة من لم يدخل في حيز الارتضاء . ومن حرك سلسلة الأسباب والمسببات وعلم كيفية تسلسلها ، ووجه ارتباط مناط سلسلتها عسبب الأسباب ، انكشف له سرالقدر وعلم علما يقينا أن لاخالق إلا الله ، ولا مبدع سواه

فإن قلت: قد قضيت على كل واحد من القائلين بالجبر، والاختراع، والكسب، أنه صادق من وجه، وهو مع صدقه قاصر، وهذا تناقض، فكيف يمكن فهم ذلك ؟وهل يمكن إيصال ذلك إلى الأفهام بمثال؟

فاعلم أن جماعة من العميان قد سمموا أنه حمل إلى البلدة حيوان عجيب يسمى الفيل، وماكانوا قط شاهدوا صورته، ولا سمعوا اسمه. فقالوا لا بد لنا من مشاهدته ومعرفته باللمس الذى نقدر عليه. فطلبوه، فلما وصلوا إليه لمسوه. فوقع يد بعض العميان على رجليه ووقع يد بعضهم على أذنه. فقالوا قد عرفناه. فلما انصرفوا سألهم بقية العميان، فاختلف أجو بتهم. فقال الذى لمس الرجل: إن الفيل ما هو إلا مثل اسطوانة خشنة الظاهر، إلا أنه ألين منها. وقال الذى لمس الناب: ليس كما يقول، بل هو صلب لا لين فيه، وأملس لاخشونة فيه، وليس في غلظ الأسطوانة أصلا، بل هو مثل عمود: وقال الذى لمس الأذن: لعمرى هو لين وفيه خشونة. فصدق أحدهما فيه ولكن على ما هو مثل على ما هو مثل على ما أصب ابه من معرفة الفيل، واحد من هؤلاء صدق من وجه، إذ أخبر كل واحد عما أصب ابه من معرفة الفيل،

ولم يخرج واحد فى خبره عن وصف الفيل. ولكنهم بجملتهم تصروا عن الإحاطة بكنه صورة الفيل فاستبصر بهذا المثال واعتبربه ، فإنه مثال أكثر ما اختلفت الناس فيه ، وإن كان هذا كلاما يناطح علوم المكاشفة و يحرك أمواجها ، وليس ذلك من غرضنا، فلنرجع إلى ماكنا بصده وهو بيان أن التوبة واجبة بجميع أجزائها الثلاثة ، العلم ، والندم ، والترك ، وأن الندم واخل فى الوجوب ، لكونه واقعا فى جملة أفعال الله المحصورة بين علم العبد ، وإرادته ، وقذرته المتخللة بينها ، وما هذا وصفه فاسم الوجوب يشعله

# بسيان

#### أن وجوب التوبة على الفور

أما وجوبها على الفور فلا يستراب فيه . إذ معرفة كون المعاصى مهلكات من نفس الإيمان ، وهو واجب على الفور . والمتفصى عن وجو به هو الذى عرفه معرفة زجره ذلك عن الفعل المسكروه . فإن هذه المعرفة ليست من علوم المسكاشفات التي لا تتملق بعمل ، بل هي من علوم المعاملة . وكل علم يراد ليكون باعثا على عمل فلا يقع التفصى عن عهدته مالم يصر باعثا عليه . فالعلم بضرر الذنوب إنما أريد ليكون باعثا على تركها فمن لم يتركها فهو فاقد لهذا الجزء من الإيمان . وهو المراد بقوله عليه السلام (٢) و لا يَرْ في الزّاني حِين يَرْ في وصف الله ، وكتبه ؛ ورسله ، فإن ذلك لا ينفيه الزنا والمعاصى . وإنما أراد به ننى الإيمان وصف الله فلا تتناوله فإذا تناوله وهو غير مؤمن ، لا يمنى أنه نير مؤمن بوجود الطبيب ، وكونه طبيبا فإذا تناوله يقال تناول وهو غير مؤمن ، لا يمنى أنه غير مؤمن بوجود الطبيب ، وكونه طبيبا في مصدق به ، بل المراد أنه غير مصدق بقوله إنه سم مهلك . فإن العالم بالسم لا يتناوله أملا شهادة أن لا إله إلا الله ، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق . ومثاله قول القائل ، أعلاها شهادة أن لا إله إلا الله ، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق . ومثاله قول القائل ،

<sup>﴿ ﴿ ﴾ )</sup> حديث لايزنى الزاني حين يزني وهومؤمن :متفق عليه من حديث أبي هريرة -

ليس الإنسال موجّودا واحدا ، بل هو نيف وسبعون موجودا ، أعلاها القلب والروح وأدناها إماطة الأذى عن البشرة، بأن يكون مقصوص الشارب، مقاوم الأظفار ، نقى البشرة عن الخبيث ، حتى يتميز عن البهائم المرسلة الماو ثة بأرواثها ، المستكر هة الصور بطول مخالبها وأظلافها وهذا مثال مطابق: فالإعان كالإنسان، وفقد شهادة التوحيديوجب البطلان بالكلية كفقد الروح، والذي ليس له إلا شهادة التوحيد والرسالة هوكإنسان مقطوع الأطراف مفقوء المينين ، فاقد لجميع أعضائه الباطنة والظاهرة ، لاأصل الروح . وكما أن من هذا حاله قريب من أن يموت ، فتزايله الروح الضعيفة ، المنفردة ، التي تخلف عنها الأعضاء التي تمدها وتقويها ، فكذلك من ليس له إلا أصل الإِعان ، وهو مقصر في الأعمال ، قريب من أن تقتلع شجرة إعانه إذا صدمتها الرياح العاصفة ، الحركة للإيمان في مقدمة قدوم ملك الموت ووروده . فكل إيمان لم يثبت في اليقين أصله ، ولم تنتشر في الأعمال فروعه ، لم يثبت على عواصف الأهوال عندظهور ناصية ملك الموت، وخيف عليه سوء الخاتمة، لامايسقى بالطاعات على توالى الأيام والساعات ، حتى رسخ وثبت . وقول العاصى للمطيع إنى مؤمن كما أنك مؤمن ، كقول شجرة القرع لشجرة الصنوبر أنا شجرة وأنت شجرة . وماأحسن جواب شجرة الصنوبر إذ قالت: ستعرفين اغترارك بشمول الإسم إذا عصفت رياح الخريف ، فعند ذلك تنقطع أصولك ، وتتناثر أوراقك ، وينكشف غرّورك بالمشاركة في اسم الشجرة، مع الغفلة عن أسباب ثبوت الأشجار

وسوف ترى إذا انجلي الغبار أفرس تحتك أم حمار

وهذا أمر يظهر عند الحاتمة . وإنما انقطع نياط المارفين خوفا من دواعي الموت ومقدماته الهائلة ، التي لا يثبت عليها إلا الأقلون . فالعاصي إذا كان لا يخاف الحلود في النار بسبب معميته ، كالصحيح المنهمك في الشهوات المضرة إذا كان لا يخاف الموت بسبب صحته . وإن الموت غالبا لا يقع فحياة ، فيقال له · الصحيح يخاف المرض ، ثم إذا مرض خاف الموت . وكذلك العاصي يخاف سوء الحاتمة ، ثم إذا ختم له بالسوء والعياذ بالله وجب الحلود في الناد فلا عان كالما كو لات المضرة للأبدان ، فلا تزال تجتمع في الباطن حتى تغير من اج الأخلاط وهو لا يشعر بها ، إلى أن يفسد المزاج ، فيمر ضدفعة ، ثم يموت دفعة . فكذلك المعاصي

فإذاً كان الخائف من الهلاك في هذه الدنيا المنقضية يجبعليه ترك السموم ،وما يضره من المأكولات في كل حال وعلى الفور، فالخائف من هـــلاك الأبد أولى بأن يجب عليه ذلك. وإذا كان متناول السم إذا ندم يجب عليه أن يتقيأ ،ويرجع عن تناوله بإبطاله وإخراجه عن المعدة ، على سبيل الفور والمبادرة ، تلافيا لبدنه المشرف على هـلاك لايفوت عليه إلا هذه الدنيا الفانية ، فتناول سموم الدين وهي الذنوب أولى بأن يجب عليه الرجوع عنهـــا بالتدارك المكن ، مادام يبقى للتدارك مهلة وهو العمر ، فإن المخوف من هذا السم فوات الآخرة الباقية ، التي فيها النعيم المقيم ، والملك العظيم ، وفي فواتها نارالجحيم ،والعذاب المقيم الذي تتصرم أضعاف أعمار الدنيا دون عشر عشير مدته ، إذ ليس لمدته آخر ألبتة . فالبدار البدار إلى التوبة ، قبل أن تعمل سموم الذنوب بروح الإِيمان عملا يجاوز الأمر فيه الأطباء واختيارهم ، ولا ينفع بعده الإِحماء ، فلاينجع بعد ذلك نصح الناصحين، ووعظ الواعظين، وتحق السكلمة عليه بأنه من الهالكين ، ويدخل تحت عموم قوله تعالى( إِنَّا حَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَغْلَالًا فَهِيَ إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُمْ مُقْمَحُونَ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًا قَمِنْ خَلْفهِمْ سَدّاً فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَايُبْصِرُونَ وَسَواءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْدَرْبَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذَرْهُمْ لَايُؤْمنُونَ (١) ولا يغر نك لفظ الإيمان فتقول . المراد بالآية الكافر ، إذ بين لك أن الإيمان بضع وسبعون بابا ، وأن الزاني لايزني حين يزني وهو مؤمن .فالحجوب عنالإيمانالذي هوشمبوفروع سيحجب في الخاعة عن الإيمان الذي هو أصل . كما أن الشخص الفاقد لجميع الأطراف التي هي حروف وفروع ، سيساق إلى الموت المعدم للروح التي هي أصل ، فلا بقاء للأصل دون الفرع ، ولا وجود للفرع دون الأصل ، ولا فرق بين الأصل والفرع إلا في شيء واحد، وهوَ أن وجود الفرع وبقاءه جميعا يستدعى وجود الأصل، وأما وجود الأصل فلا يستدعى وجود الفرع . فبقاء الأصل بالفرع ، ووجودالفرع بالأصل،فعلوم المكاشفة وعلوم المعاملة متلازمة كتلازم الفرع والأصل، فلا يستغنى أحدهما عن الآخر. وإن كان أحدهما في رتبة الأصلو الآخرفي رتبة التابع وعلوم المعاملة إذالم تكن باعثة على الممل فعدمها خير من وجودها

<sup>(</sup>۱) يس: ۱۸ ، ۹ ، ۱۰

فَإِنْ هَى لَمْ تَمْمُ مِنْ مُلَهَا الذَى تَرادَلُهُ ،قامت مؤيدة الحجة على صاحبها ،ولذلك يزاد في عذاب العالم الفاجر على عذاب الجاهل الفاجر ،كما أوردنا من الأخبار في كتاب العلم

#### بسيان

أن وجوب التوبة عام في الأشخاص والأحوال فلا ينفك عنه أحد البتة

. اعلم أن ظاهر الكتاب قد دل على هـذا ، إذ قال تمالى (وَتُو بُوا إِلَى ٱللَّهِ جَمِيمًا أَيُّهَا ا ُلُوْ مِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (١١) ) فعمم الخطاب. ونور البصيرة أيضا يرشد إليه ، إذمعني التوية الرجوع عن الطريق المبعد عن الله ، المقرب إلى الشيطان. ولا يتصور ذلك إلا من عافل، ولا تكمل غريزة العقل إلا بعد كال غريزة الشهوة، والغضب، وسائر الصفات المذمومة التي هي وسائل الشيطان إلى إغواء الإنسان، إذ كمال العقل إعا يكون عندمقارنة الأربمين . وأصله إنما يتم عند مراهقة البلوغ ، ومباديه تظهر بعد سبع سنين ، والشهوات جنود الشيطان، والعقول جنود الملائكة، فإذا اجتمعا قام القتال بينهمـــا بالضرورة، إذ لا يثبت أحدهما للآخر لأنهما ضدان ، فالتطارد ببنهما كالتطارد بين الليلوالنهار ، والنور والظامة . ومهما غلب أحدها أزعج الآخر بالضرورة · وإذا كانت الشهوات تكمل في الصبا والشباب قبل كمال العقل ، فقد سبق جند الشيطان ، واستولى على المكان ، ووقع للقلب به أنس، وألف لامحالة مقتضيات الشهوات بالعادة . وغلب ذلك عليه ، ويعسر عليه النزوع عنه . ثم يلوح العقل الذي هو حزب الله وجنده ،ومنقذأو ليائه من أبدي أعدائه شيئًا فشيئًا على التدريج ، فإن لم يقو ولم يكمل ، سلنت مملكة القلب للشيطان ، وأنجز اللمين موعده حيث قال (كَأَحْتَنكَنَّ ذُرِّ يَّتَهُ إِلاَّ قَليلاًّ (٧) ) وإن كمل العقل وقوى ، كان أُورًا شغله قم جنود الشيطان بكسر الشهوات ، ومفارقة العادات ، ورد الطبع على سبيل القهر إلى المبادات . ولا معنى للتوبة إلا هذا، وهو الرجوع عن طريق، دليله الشهوة، وخفيره الشيطان، إلى طريق الله تعالى . وليس في الوجود آدمي إلا وشهو ته سابقة على عقله، وغريزته التي هي عدة الشيطان متقدمة على غريزته التي هي عدة الملائكة ، فكان الرجوع عما سبق

<sup>(</sup>۱) النور: ۳۱ (۲) الاسراء: ۲۲

إليه على مساعدة الشهوات ضروريا فى حقكل إنسان ، نبياكان أو غبيا ، فلا تظنن أن هذه الضرورة اختصت بآدم عليه السلام . وقد قيل .

فلا تحسبن هندا لها الغدروحدها سجية نفس كل غانية هند بل هو حكم أزلى مكتوب على جنس الإنس ، لا يمكن فرض خلافه مالم تتبدل السنة الإلهية التى لامطمع فى تبديلها . فإذاً كل من بلغ كافرا جاهلا فعليه التوبة من جهله وكفره . فإذا بلغ مسلما تبعاً لأبويه ، غافلا عن حقيقة إسلامه ، فعليه التوبة من غفلته بتفهم معنى الإسلام ، فإنه لا يغنى عنه إسلام أبويه شيئا مالم يسلم بنفسه ، فإن فهم ذلك فعليه الرجوع عن عادته وإلفه للاسترسال وراء الشهوات من غير صارف ، بالرجوع إلى قالب حدود الله في المنع والإطلاق ، والانفكاك ، والاسترسال ، وهو من أشق أبواب التوبة ، وفيه هلك الأكثرون ، إذ عجزوا عنه . وكل هذا رجوع وتوبة ،

فدل أن التوبة فرض عين في حق كل شخص ، لايتصور أن يستغنى عنها أحد من البشر ، كما لم يستغنى آدم · فخلقة الولد لاتتسع لمالم يتسع له خلقة الوالد أصلا

وأما بيان وجوبها على الدوام، وفى كل حال، فهو أن كل بشر فلا يخلو عن معصية بجوارحه. إذ لم يخلو عنه الأنبياء، كا ورد فى القرءات والأخبار من خطايا الأنبياء، وتو بتهم، و بكائهم على خطاياهم. فإن خلا فى بعض الأحوال عن معصية الجوارح، فلا يخلو عن الهم بالذنوب بالقلب. فإن خلا فى بعض الأحوال عن الهم، فلا يخلو عن فضلة الشيطان بإيراد الخواطر المتفرقة المذهلة عن ذكر الله. فإن خلاعنه، فلا يخلو عن غفلة وقصور فى العلم بالله، وصفاته، وأفعاله. وكل ذلك نقص، وله أسباب، وترك أسبابه بالنشاغل بأضدادها رجوع عن طريق إلى ضده، والمراد بالتوبة الرجوع. ولا يتصور الحلو بلا على عن هذا النقص، وإنما يتفاوتون فى المقادير. فأما الأصل فلابد منه ولهذا في عن مريق ألى عليه السلام ('' ، إنّه كينمان على عَلْي حَلَى قَلْي حَتَى الشّه في النّه في النّه م والليلة سَبّهين مَرّةً»

<sup>(</sup>١) حديث انه ليغ ن على قلبي فأستغفر الله في اليوم و الليلة سعين مرة: مسلم من حديث الأعر المزى الأله قال في اليوم اليوم مائة مرة وكذا عند أبى داود وللبخارى من حديث أبى هريرة الى لأستغفر الله فى اليوم أكثر من سبعين مرة وفي رواية البيه في في الشعب سبعين لم يقل أكثر من سبعين مرة وفي رواية البيه في في الشعب سبعين لم يقل أكثر من سبعين مرة وفي رواية البيه في في الشعب سبعين لم يقل أكثر من سبعين مرة وفي رواية البيه في في الشعب سبعين لم يقل أكثر من سبعين م يقال الله عن الم يقل الم ي

الحديث ولذلك أكرمه الله تعالى بأن قال (لِيَغْفَرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَ نْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ('') وإذا كان هذا حاله ، فكيف حال غيره ؟

فإن قلت: لا يخني أن ما يطرأ على القلب من الهمـوم والحواطر نقص ، وأن الكمال . في الخلو عنه ، وأن القصورُ عن معرفة كنه جلال الله نقص ، وأنه كلما از دادت المعرفة زاد الكال ، وأن الانتقال إلى الكمال من أسباب النقصان رجوع ، والرجوع توبة ، ولكن هذه فضائل لافرائض ،وقدأطلقت القول وجوب التو له في كل حال، والتوبة عن هذه الأمور ليست واجبة اذإدراك الكمال غير واجب في الشرع. فاالمراد بقو لك التو بة واجبة في كل حال؟ فاعلم أنه قد سبق أن الإنسان لا يخلو في مبدإ خلقته من اتباع الشهوات أصلا . وليس معنى التوبة تركها فقط ، بل تمام التوبة بتدارك ما مضى . وكل شهوة اتبعها الإنسان ارتفع منها ظامة إلى قلبه ، كما يرتفع عن نفس الإنسان ظامة إلى وجه المرآة الصقيلة . فإن تراكمت ظامة الشهوات صار رينا ، كما يصير بخار النفس في وجه المرآة عند تراكمه خيثا، كما قال تعالى (كَلاُّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُومِهِمْ مَا كَانُو يَكْسِبُونَ "") فإذا تراكم الرين صار طبعا ، فيطبع على قلبه ، كالخبث على وجه المرآة إذا تراكم وطال زمانه ، غاص في جرم الحديد وأفسده،وصار لايقبل الصقل بعده ، وصار كالمطبوع من الخبث . ولا يبكني في تدارك اتباع الشهوات تركها في المستقبل، بل لابد من محو تلك الأربان التي انطبعت في القلب. كما لايكني في ظهور الصورفي المرآة قطع الأنفاس والبخارات المسودة لوجهها في المستقبل ، مالم يشتغل عِمْوُ مَا نَطْبُمْ فِيهَا مِنَ الأَرْيَانَ . وَكَمَّا يُرْتَفَعُ إِلَى القلبُ ظامَةُ مِنَ المُعَاصي والشهوات ،فيرتفع إليه نور من الطاعات وترك الشهوات . فتنمحي ظامة المعصية بنور الطاعة . وإليه الإشارة بةُ رَلُّهُ عَلَيْهِ السَّلَامِ ( ) « أُ تُنبِعِ السَّيِّئَةُ ٱلْحُسَنَةَ تَمْخُواً »

فإذا لا يستغنى العبد في حال من أحواله عن محو آثار السيئات عن فلبه، عباشرة حسنات تضاد آثارها آثار تلك السيئات. هذا في قلب حصل أو لاصفاؤه و جلاؤه، ثم أظلم بأسباب عارضة.

<sup>(</sup>۱) حديث أنبع السيئة الحسنة تمحها بالترمدى من حديث أبى ذر برياده فى أوله و آحره وقال حس صحيح . وقدنقدم فى رياضة النفس

<sup>(</sup>١) الفتح: ٢ (٢) التطفيف : ١٤

فأما التصقيل الأول ففيه يطول الصقل ، إذ ليس شغل الصقل في إزالة الصداءن المرآة كشغله في عمل أصل المرآة .فهذه أشغال طويلة لا تنقطع أصلا.و كل ذلك يرجع إلى التوبة فأما قولك: إن هذا لايسمى واجباً ، بل هو فضل وطلب كمال ، فأعلم أن الواجب له معنيان أحدهما: مايدخل في فتوى الشرع ، ويشترك فيه كافة الخلق ، وهو القدر الذي لو اشتغل به كافة الخلق لم يخرب العالم ، فاو كلف الناس كلهم أن يتقوا الله حق تقاته الركوا المعايش، ورفضوا الدنيا بالكلية . ثم يؤدى ذلك إلى بطلان التقوى بالكلية ، فإنه مهما فسدت المعايش لم يتفرغ أحد للتقوى بل شغل الحياكة ، والحرانة · والخسر . يستغرق جميع الممر من كل واحد فما يحتاج إليه ، فجميع هذه الدرجات ليست بواجبة بهذا الاعتبار والواجب الثانى :هو الذي لابد منه للوصول به إلى القرب المطلوب من رب العالمين، والمقام المحمود بين الصديقين . والتوبة عن جميع ماذكر ناه واجبة في الوصول إليه . كما يقال الطهارة واجبة في صلاة التطوّع، أي لمن يريدها. ، فإنه لايتوصل إليها إلا بها. فأما من رضي بالنقصان والحرمان عن فضل صلاة النطوع ، فالطهارة ليست واجبة عليه لأجلها . كما يقال العين، والأذن ، واليد ، والرجل ، شرط في وجود الإنسان . يعني أنه شرط لمن يريد أن يكون إنسانا كاملا ينتفع بإنسانيته ، ويتوصل بها إلى درجات العلا في الدنيا. فأما من قنع بأصل الحياة ، ورضي أن يكون كلحم على وضم ، وكحرقة، طروحة ، فليس يشترط لمثل هَذَهُ الحياة عين ، ، و بد ، ورجل . فأصل الواجبات الداخلة في فتوى العامة لايوصل إلا إلى أصل النجاة . وأصل النجاة كأصل الحياة ، وماوراء أصلي النجاة من السعادات التي بهاتنهي الحياة ، بجرى مجرى الأعضاء والآلات التي بها نتهبأ الحياة ، وفيه سعى الأنبياء، والأولياء والعاماء والأمثل فالأمثل، وعليه كان حرصهم، وحواليه كان تطوافهم، ولأجله كان رفضهم لملاذ الدنيا بالكاية ، حتى انتهى عيسى عليه السلام إلىأن توسد حجرا في منامه، فجاء إليه الشيطان وقال: أما كنت تركت الدنيا للآخرة ؟ فقال نعم وما الذي حدثٍ ؟ فقال توسندك لهذا الحجر تنعم في الدنيا ، فلم لانضع رأسك على الأرض ؟فر مي عيسي عليه السلام بالحجر، ووضع رأسه على الأرض. وكان رميه للحجر توبة عن ذاك التنعم.أفترى أن عيسى عليه السلام لم يملم أن وضع الرأس على الأرض لايسمي واحباً في فتاوي العامة ؟

أفترى أن نبينا محمدا صلى الله عليه وسلم (۱) ، لما شغله الثوب الذي كان عليه علم في هلاته حتى نزعه ، (۲) وشغله شراك نعله الذي جدده حتى أعاد الشراك الخلق ، لم يعلم أن ذلك ليس واجبا في شرعه الذي شرعه لمافة عباده ؟ فإذا علم ذلك فلم تاب عنه بتركه ؟ وهل كان ذلك إلاً نه رآه مؤثرا في قلبه أثرا عنمه عن بلوغ المقام المح، ود الذي قد وعدبه ؟

أفترى أن الصديق رضي الله عنه بعد أن شرب اللبن ، وعلم أنه على غير وجهه، أدخل أصبمه في حلقه ليخرجه، حتى كاد يخرج معه روحه ، ماعلم من الفقه هذا القدر ، وهو أن ماأ كله عن جهل فهو غير آئم به ، ولا يجب في فتوي الفقه إخراجه فلم تاب عن شربه بالتدارك على حسب إمكانه بتخلية المعدة عنه ؟ وهلكان ذلك إلا لسر و قرفي صدره ، عرفه ذلك السير أن فتوى العامة حمَّديث آخر ؛ وأن خطر طريق الآخرة لا يعرفه إلا الصديةون؟ فتأمل أحوال هؤلاء الذين همأعرف خلق الله بالله، ويطريق الله ؛ وبمكر الله، وبمكامن الَّهْرُورُ بِاللهُ . وإياكُ مرة واحدة أن تغرك الحياة الدنيا ، وإياكُ ثم إياكُ ألف ألف مرة أن يغرك بالله الغرور . فهذه أسرار من استنشق مبادى روائحها علم أن لزوم التو بة النصوح ملازم للعبد السالك في طريق الله تعالى ، في كل نفس من أنفاسه ، ولو عمر عمر نوح ، وأن ذلك واجب على الفور من غير مهلة . ولقد صدق أبو سلمان الداراني حيث قال : لو لم يبك الماقل فيها بقي من عمره إلا على تفويت ما مضى منه في غير الطاعة ، لكان خليقا أزيجزنه ذلك إلى الممات . فكيف من يستقبل ما بق من عمره بمثل مامضي من جهله ! و إنما قال هذا لأن العاقل إذا ملك جوهرة نفيسة ، وضاعت منه بغير فائدة ، بكي عليها لامحالة . وإن ضاعت منهوصار ضياعها سبب هلاكه ،كان بكاؤه منها أشد . وكل ساعة من العمر ، بل كل نفس جو هرة نفيسة ، لاخلف لها ، ولا بدل منها ، فإنها صالحة لأن توصلك إلى سعادة الأبدء وتنقذك من شقاوة الأبد . وأي جوهر أنفس من هذا ؟ فإذا ضيعتها في الغفلة ، فقد خسرت خسرانا مبينا. وإن صرفتها إلى معصية، فقدها كت هلاكا فاحشا . فإن كنت لاتبكى على هذه المصيبة ، فذلك لجرلك. ومصيبتك بجهلك أعظم من كل مصيبة ،

<sup>(</sup>١) حديث نزعه صلى الله عليه وسلم اللدى كان عليه في الصلاة : تقدم في الصلاة أيضا

<sup>(</sup> ٧ ) حديث نزعه الشراك الجديد وأعادة الشراك الحلق:تقدم في الصلاة أيضًا

لكن الجهل مصيبة لايمرف المصاب بها أنه صاحب مصيبة . فإن نوم الغفلة يحول بينه و بين معرفته ، والناس نيام ، فإذا مانوا انتبهوا . فمند ذلك ينكشف لكل مفلس إفلاسه ، ولكل مصاب مصيبته . وقد رفع الناس عن التدارك

قال بعض العارفين: إن ملك الوت عليه السلام إذا ظهر للعبد وأعلمه أنه قديق من محرك ساعة ، وإنك لانستأخر عنها طرفة عين . فيبدو للعبد من الأسف والحسرة مالوكانت له الدنيا بحذافيرها لخرج منها ؛ على أن يضم إلى تلك الساعة ساعة أخرى ، ليستعتب فيها ويتدارك تفرّيطه ، فلا مجـد إليه سبيلا . وهو أول مايظهر من معاني قوله تعالى ( وَحيلَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَايَشْهُونَ (١) ) وإليه الإشارة بقوله تعالى (من قَبْل أَنْ يَا ثَيَ أَحَدَ كُمُ الْمُوتُ ْفَيَقُولَ رَبِّ لِهِ لاَ أَخَّرْ تَنِي إِلَى أَجَل قَريبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُن مِن الصَّالِحِينَ وَلَن مُيؤتَخَّر اللهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَ أَجَلُهَا (٢) ) فقيل الأَجلَ القريب الذي يطلبه ، معناه أنه يقول عند كشف الفطاء للعبد: ياملك الموت ، أخرني يوما أعتذر فيه إلى ربي وأنوب، وأثرو دصالحا لنفسي فيقول : فنيت الأيام فلا يوم . فيقول : فأخرنى ساعة . فيقول : فنيت الساعات فلاساعة فيغلقعليه باب النوبة ، فيتغر ْغر بروحه ،وتتردد أنفاسه في شر أسفه، ويتخرع غصةاليأس عن الندارك ، وحسرة النــدامة على تضييع العمر ، فيضطرب أصل إيمانه في صدمات تملك الأحوال . فإذا زهقت نفسه ، فإن كان سبقت له مرن الله الحسني ، خرجت روحه على النوحيد، فذلك حسمن الحاتمة . وإن سبق له القضاء بالشقوة والمياذ بالله ، خرجت روحه على الشاك والاضطراب، وذلك سوء الحاتمة . ولمثل هذا يقال ( وَايْسَت التُّو ْ بَهُ لِلَّذِينِ يَعْمَا لُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّي ثُبْتُ الْآنَ (") ) وتوله (إِ عَاالتَّوْ بَهُ عَلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَا لَةٍ نُمَّ يَتُو بُونَ مِنْ قَرِيبٍ (١) ) ومعناه عن قرب عهد بالخطيئة بأن يتندم عليها، ويمحو أثرُها بحسنة يردفه ابها قبل أن يتراكم الرين على القلب فلا يقبل المحو ولذِلك قال صلى الله عليه وسلم « أُ تُبعِ السَّيِّئَةَ الْحُسَنَةَ ۖ مُحُهَا » ولذلك قال اقمان لا بنه: يا بي لا يؤخر التوبة ، فإن الموت يأتى بغيّة . ومن ترك المبادرة إلى الثوبة بالتسويف ، كان بين خطرين عظيمين .أحدهما: أن تتراكم الظلمة على ثلبه من المعاصي ،حتى يصير ريناوطبماء

<sup>(</sup>۱) سبا : ٤٥ (<sup>٢)</sup> المنافقون : ١٠ ، ١١ (<sup>٣)</sup> النساء : ١٨ (١) النساء : ١٧

فلا يقبل المحو ، الثانى : أن يماجله المرض أو الموت ، فلا يجد مهلة للاشتغال بالمحو . ولذلك ورد في الخبر (١) ه إن أكثر صياح أهل النّار مِن التّسويف . فيكون تسويده القلب نقدا ، وجلاو ، بالطاعة نسيئة ، إلى أن يختطفه الموت فيأنى الله بقلب غير سليم . ولا ينجو إلا من أنى الله بقلب سليم . فالقلب أمانة الله تعالى عند عبده ، و كذا سائر أسباب الطاعة . فن خان فى الأمانة ولم يتدارك خيانته ، فأمره مخطر . قال بعض العارفين : إن لله تعالى إلى عبده سرين يسرهما إليه على مبيل الإلهام أحدهما : إذا خرج من بطن أمه يقول له : عبدى ، قد أخرجتك إلى الدنيا طاهرا نظيفا ، والثانى :عند خروج روحه يقول : عبدى ، ماذا صنعت فى أمانى عندك المواحدة المواحدة تلقائى . والثانى :عند خروج روحه يقول : عبدى ، ماذا صنعت فى أمانى عندك اله الإشارة حتى تلقانى على العهد ، فألقاك على الوفاء ؟ أو أصعتها فألقاك بالمطالبة والمقاب ؟ و إليه الإشارة بقوله تعالى ( أو فُوا بِعهدى أوف بِعهد كُم (١) و يقوله تعالى ( وَالَّذِينَ هُم وَ لاَمَّا أَلَى الله وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ (٢))

### بسييان

أن التوبة إذا استجمعت شرائطها فهي مقبولة لا محالة

اعلم أنك إذا فهمت معنى القبول ، لم تشكفى أن كل تو بة صحيحة فهى مقبولة. فالناظرون بنور البصائر المستمدون من أنوار القرءان ، علموا أن كل قلب سليم مقبول عندالله، ومتنعم في الآخرة في جوار الله تعالى ، ومستعد لأن ينظر بعينه الباقية إلى وجه الله تعالى وعلموا أن القلب خلق سليما في الأصل ، وكل مولود يولد على الفطرة ، وإنما تفو ته السلامة بكدورة ترهق وجهه من غبرة الذنوب وظامتها . وعلموا أن نار الندم تحرق تلك الغبرة ، وأن نور الحسنة ، عدو عن وجه القلب ظلمة السيئة ، وأنه لاظاقة لظلام المعاصى مع نور الحسنات ، كا لاطاقة لظلام المعاصى مع نور النهار ، بل كما لاطاقة لكدورة الوسيخ مع بياض الصابون ،

<sup>(</sup>١) حديث إنا كثر صباح أهل النار من التسويف: لم أجد له أصلا

<sup>(</sup>۱) اليفرة : ٠٤ <sup>(٢)</sup> المؤمنون : ٨

و كاأن النوب الوسخ لا يقبله الملك لأن يكون لباسه . فالقلب المظلم لا يقبله الله تعالى لأن يكون في جواره . و كما أن استمال النوب في الأعمال الخسيسة يوسخ النوب، و غسله بالصابون والماء الحارينظفه لا محالة . فاستعال القلب في الشهو ات يوسخ القلب، و غسله عاء الدموع و حرقة الندم ينظفه ، و يطهره ، و يزكيه . وكل قلب زكي طاهر فهو مقبول ، كما أن كل توب نظيف فهو مقبول . فإ عا عليك التزكية و التطهير ، وأما القبول فبذول قد سبق به القضاء الأزلي الذي مقبول . وهو المسمى فلاحا في قوله ( قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاها "")

ومن لم يعرف على سبيل التَحقيق معرفة أقوى وأجل من المشاهدة بالبصر ، أن القلف. يتأثر بالمعاصي والطاعات تأثرا متضادا ، يستعار لأحدهما لفظ الظامة ، كما يستعار للجهل ، ويستمار للآخر لفظ النور ، كما يستمار للملم ، وأن بـين النور والظامة تضادا ضروريا ، لايتصور الجمع بينهما . فكأنه لم يبق من الدين إلا قشوره ، ولم يعلق به إلا أسماؤه ، وقلبه في غطاء كثيف عن حقيقة الدين ، بل عن حقيقة نفسه ، وصفات نفسه . ومن جهل نفسه فهو بنيره أجهل. وأعنى به قليه إذبقلبه يعرف غير قلبه فكيف يعرف غيره وهو لا يعرف قلبه! فمن يتوهمأن التوبة تصم ولا تقبل ، كمن يتوهم أن الشمس تطلع والظلام لايزول ، والثوب يغسل بالصابون والوسخ لايزول الاأن ينوصالوسخ لطول تراكمه في تجاويف الثوب وخلله ، فلا يقوى الصابون على قلمه . فمثال ذلك أن تتراكم الذنوب حتى تصيرطبما ورينا على القلب . فمثل هذا القلب لايرجع ولا يتوب . نعم :قد يقول باللسان تبت،فيكون ذلك كقول القصار بلسانه قد غسلت النوب، وذلك لا ينظف النوب أصلا، مالم يغير صفة الثوب باستعال مابضاد الوصف المتمكن به. فهذا حال امتناع أصل التوبة ، وهوا غير بعيد؛ بل هو الغالب على كافة الخلق المقبلين على الدنيــــا ، المعرضين عن الله بالكلية . فهذا البيان كاف عند ذوى البصائر في قبول التوبة . ولـــكنا نعضدجناحه بنقل الآيات ، والأخبار ، والآثار . فكل استبصار لايشهد له الكتباب والسنة لايوثق به. وقد قال تعالى ﴿ وَهُو َ الَّذِي يَقْبُلُ النَّو ۚ بَهَ عَنْ عِبَادِهِ وَ يَعْفُو عَنِ السَّيِّئَاتِ (٢) وقال تعالى ( عَافَرِ الَّذَنْبِ وَ قَائِلِ التَّوْثِبِ (٣) إلى غير ذلك من الآيات

<sup>(</sup>۱) الشمس : به (۲) الشورى : ۲٥ (۳) غافر : ۳

وقال صلى الله عليه وسلم « للهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ أَحَدِكُمْ » الحديث والفرح وراء القبول فهو دليل على القبول وزيادة. وقال صلى الله عليه وسلم ('' دان الله عَز وَجَل يَبْسُطُ يَدَهُ بِالنّوْ بَة لِلُسِيء اللّيْلِ إِلَى النّيْلِ حَتَّى تَطَلّمُ الشّمْسُ مِنْ مَعْرِبِها » ولا وليسط اليدكناية عن طلب التوبة. والطالب وراء القابل ، فرب قابل ليس بطالب ، ولا طالب إلاوهو قابل. وقال صلى الله عليه وسلم ('' « لَوْ عَمِلْتُمُ الخَطايا حَتَّى تَبْلُخُ السّماء مُمَّ نَدِمْتُم الله عَليه وسلم ('' « لَوْ عَمِلْتُمُ الخَطايا حَتَّى تَبْلُخ السّماء مُمَّ نَدِمْتُم الله عَليه وسلم ('' » إِنَّ الْعَبْدُ لَيُذُ فن الدَّنْ فَيَدْخُلُ بِهِ الجُنَّة » فقيل كيف ذلك بارسول الله ؟قال « يَكُونُ نَصْب عَيْنه ِ تَانْبِاً مِنْهُ فَارَّاحَتَّى بَدْخُلَ الجُنَّة » وقال صلى الله عليه وسلم ('' « كَفَّارَةُ الدَّنْ النّدَامَةُ » وقال صلى الله عليه وسلم (التَّانِ فَيْ النَّدَامَةُ » وقال صلى الله عليه وسلم (التَّانِ فَيْ النَّهُ عَلَيْهُ مَنْهُ فَارَّاحَتَّى بَدْخُلَ الجُنَّة » وقال صلى الله عليه وسلم (التَّانِ فَيْ النَّهُ الله عليه وسلم ( اللهُ عَلَيْهُ مَنْهُ فَارَّادَ الله عليه وسلم ( اللهُ عَلَيْهُ مَنْهُ اللهُ عَليه وسلم ( اللهُ عَلَيْهُ مَنْهُ فَارَّادَ اللهُ عَلْهُ مَنْهُ فَارَّادَ اللهُ عَلَيْهُ مِنْهُ فَارَّادَ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ مِنْهُ فَارَادُهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَالُهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلِهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَالُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَالُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْهُ فَارَادُهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَالْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلْهُ اللهُ ال

ويروى (،) أن حبشيا فال يارسول الله ، إنى كنت أعمل الفواحش ، فهل لى من توبة؟ قال نَعَم . فصاح قال نَعَم . فو ل غمر ، فو ل غمر ، فو ل نَعَم . فصاح الحبشي صيحة خرجت فيها روحه . ويروى (٦) أن الله عز وجل لما لعن ابليس، سأله النظرة

<sup>(</sup>١) حديث ان الله ببسط يده بالنوبة لمسى ، الليل الى النهار \_الحديث: مسلم من حديث أبى ، وسى بلفظ ببسطيد ، الله الماليل النهار \_ الحديث: وفي رواية لاعلبراني لمسى ، الليل أن يتوب بالنهار \_ الحديث:

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لوعملنم الخطايا حق تبلغ السها تم ندمتم لناب الله عليكم : ابر ماجه من حديث أبي هريرة واسناده حسن بلفظ لو أخطأتم وقال ثم تبتم

<sup>(</sup>٣) حديث أن العبد ليذنب الذنب فيدخل به الجنة \_ الحديث : أبن المبارك في الزهد عن المبارك بي فضالة عن الحسن مرسلا ولأبي نعيم في الحلية من حديث أبي هريرة أن العبد ليذنب الذنب فادا دكره أحزنه فادا نظر الله أنه أحزنه غفرله \_ الحديث : وفيه صالح المرى وهورجل صالح لكنه مضعف في الحديث ولا من أبي الدنيا في التوبة من حديث ابن عمران الله لينفع العبد بالذنب يذنبه والحديث غير محفوظ قاله العقيلي

<sup>(</sup>٤) حديث كفارة الدنب الندامة :أحمد والطبراني وهق في الشعب من حديث ابن عباس وفيه يحى بن عمر ابن مالك اليشكري ضعيف

<sup>(</sup>٥) حدیث ان حبشیا قال بارسول الله ان کنت أعمل الفواحش فهل لی من تو به قال نهم الحدیث: لمأ جدله آصالا (٣) حدیث ان الله لما لعن ابلیس سأله النظرة فأ نظره الی بموم الفیامة فقال و عزتك لاخرجت من قلب ابن آدم مادام فیه الروح به الحدیث: أحمد وأبویعلی والحاكم و صححه من حدیث أبی سعید ان الشیطان قال و عزتك بارب لاأزال أغوى عبادك مادامت أرواحهم فى أجسادهم فقال و عزت و جلالی لاأزال أغفر لهم ما استغفر و فى أورده المصنف بصیغة و یروى كذار و لم یعزه الی النبی صلی الله علیه و سلم فذكر ته احتیاطا

فأنظرَه إلى يوم القيامة . فقال : وعُزتك لاخرَجتمن قلب ابن آدم مادام فيه الروح فقال الله تمالى . وعزتى وجلالى لاحجبت عنه التوبة مادام الروح فيه . وقال صلى الله عليه وسلم (١) ر إنَّ الحُسنَات يُذهبنَ السَّيِّئَات كَمَا يُذُهِدُ الْمَاءُ الوَّسَخ ، والأخبار في هذا لاتحصى وأما الآثار: فقد قال سعيد بن المسيب: أنزل قوله تعالى (فَإِنَّهُ كَانَ لِلْأُوا ابينَ غَفُورًا (١١) في الرجل يذنب ثم يتوب ، ثم يذنب ثم يتــوب . وقال الفضيــَل : قال الله تعالى : بشر المذنبين بأنهم ان تابوا قبلت منهم · وحذَّر الصديقين أنى إن وضعت عليهم عدلى عذبتهم وقال طلق بن حبيب . إن حقوق الله أعظم من أن يقوم بها العبد، ولكن أصبخو اتا ثبين وأمسوا تائبين . وقال عبد الله بن عمر رضي الله عنهما : من ذكر خطيئة ألمّ بها ، فوجل مها قلبه ، محيت عنه في أم الكتاب ويروىأن نبيا من أنبياء بني اسرائيل أذنب، فأوحى الله تمالي إليه ، وعزتي لئن عدت لأعذبنك . فقال يارب ، أنت أنت ، وأنا أنا ، وعزتك إن لم تعصمني لأعودن . فعصمه الله تعالى . وقال بعضهم . إن العبد ايذنب الذنب فلا يزال الدما حتى بدخل الجنة . فيقول إبليس ليتني لم أوقعه في الذنب . وقال حبيب ن ابت. تعرض على الرجل ذنو به يوم القيامة ، فيمر بالذنب فيقول : أما إني قد كنت مشفقا منه ، قال فيغفرلة . ويروى أن رجلا سأل ابن مسعود عن ذنب ألمَّ به ، هلله من توبة ؟ فأعرض عنه ان مسمود ، ثم التفت إليه ، فرأى عينيه تذرفان . فقال له : إن للجنة ثمانية أبواب ، كلها تفتح وتغلق إلا باب التوبة ، فإن عليه ملكا موكلابه لا يغلق ، فاعمل ولا تيأس .

وقال عبد الرحمن بن أبي القاسم . تذاكر نامع عبد الرحيم تو بة الكافر ، وقول الله تعالى (إِنْ يَنْتَهُوا يُعْفَرُ فَهُمُ مَاقَدُ سَلَفَ (٢) فقال إِنى لأرجو أَن يكون المسلم عند الله أحسن حالا . ولقد بلغنى أَن تو بة المسلم كإسلام بعد إسلام . وقال عبد الله بن سلام . لا أحدث كم إلا عن نبى مرسل ، أو كتاب منزل . إن العبد إذا عمل ذنبا ثم ندم عليه طرفة عين ، سقط عنه أسرع من طرفه عين . وقال عمر رضى الله عنه : اجلسوا إلى التوابين فإنهم أرق أفشدة .

<sup>(</sup>١) حديث ان لجسنات بدهبن السيئات كمايذهب الماءالوسخ : لمأجده بهذااللفظ وهو محيح المنىوهو بمعنى أتبع السيئة الحسنة تمحها رواه الترمذي وتقدم قريبا

٣٨ الانفال ٢١٠ الانفال ٣٨

بعضهم : أنا أعلم متى يغفر الله لى . قيل ومتى ؟ قال إذا تاب على . وقال آخر : أنا من .أن أحرم التوبة أخوف منأن أحرم المغفرة . أي المغفرة مناوازم التوبة وتوابعها لامحالة ويروى أنه كان في بني إسرائيل شاب عبدالله تعالى عشرين سنة ، ثم عصاه عشرين سنة . ثم نظر في المرآة فرأى الشيب في لحيته ، فساءه ذلك ، فقال : إلهني أطعتك عشر ن سنة ، ثم عصيتك عشر من سنة . فإن رجعت إليك أتقبلني ؟ فسمع قائلا يقول ولا يرى شخصا . أحبيتنا فأحببناك ، وتركتنا فتركناك ، وعصيتنا فأمهلناك، وإن رجعت إلينا قبلناك وقال ذو النون المصري رحمه الله تعالى: إن لله عبادا نصبواأ شجار الخطايا نصب روامق القلوب، وسقوها عاء التوبة، فأثمرت ندما وحزنا، فجنوا من غير جنون، وتبلدوا من غيرعي ولا بكم ، وأنهم هم البلغاء الفصحاء ، العارفون بالله ورسوله ، ثم شربوا بكائس الصفاء فور ثوا الصبر على طول البلاء، ثم تولهت قلوبهم في الملكوت: وجالت أفكارهم بين سرايا حجب الجبروت، واستظلوا تحت رواق الندم، وقرؤًا صيفة الخطايا، فأورثوا أنفسهم الجزع ، حتى وصلوا إلى علو الزهد بسلم الورع ، فاستعذبوا مرارة الترك للدنيا ، واستلانوا خشونة المضجع ، حتى ظفروا بحبل النجاة وعروة السلامة ، وسرحتأرواحهم في العلا، حتى أناخوا في رياض النعيم، وخاصوا في بحر الحياة، وردموا خنادق الجزع وعبروا جسور الهوى، حتى نزلوا بفناء العــلم، واستقوا من غدير الحــكمة، وركبوا سفينة الفطنة ، وأقلموا بربح النجاة في بحر السلامة ، حتى وصلوا إلى رياض الراحة، ومعدن المز والكرامة. فهذا القدركاف في بيان أن كل توبة صحيحة فمقبوله لا محالة

فإن قلت:أفتقول ماقالته المعتزلة ، من أن قبول التوبة واجب على الله

فأقول: لا أعنى بما ذكرته من وجوب قبول التوبة على الله ، إلا مايريده القائل بقوله إن الثوب إذا غسل بالصابون وجب زوال الوسخ · وإن العطشان إذا شرب الماء وجب زوال العطش . وإنه إذا منع الماء مدة وجب العطش . وإنه إذا دام العطش وجب الوت وليس في شيء من ذلك ما يريده المعتزلة بالإيجاب على الله تعالى . بل أقول خلق الله تعالى الطاعة مكفرة للمعصية ، والحسنة ماحية للسيئة ، كما خلق الماء من يلا للعطش ، والقدرة متسعة بخلافه لو سبقت به المشيئة ، فلا واجب على الله تعالى . ولكن ماسبقت به إرادته

الأزلية فواجب كونه لامحالة ، فإن قلت : فما من تائب إلا وُهُوَ شاك في قبول توبته والشارب للماء لا يشك في زوال عطشه ، قلم يشك فيه

فأقول : شكه في القبول كشكه في وجود شرائط الصحة . فإن للتوبة أركانا وشروطا دقيقة كما سيأتي ، وليس يتحقق وجود جميع شروطها ، كالذي بشك في دواء شربه للإسهال في أنه هل يسهل ، وذلك لشكه في حصول شروط الإسهال في الدواء ، باعتبار الحال والوقت وكيفية خلط الدواء وطبخه ، وجودة عقاقيره وأدويته . فهذا وأمثالة موجب للخوف بعد التوبة ، وموجب للشك في قبولها لا محالة ، على ما سيأتي في شروطها إن شاء الله تعالى

# الركن الثاني

فها عنه النوبة وهي الذنوب صغائرها وكبائرها

اعلم أن التوبة ترك الذنب. ولا عكن ترك الشيء إلا بعد معرفته وإذا كانت التوبة واجبة ، كان مالا يتوصل إليها إلابهواجبا. فمعرفة الذنوب إذاً واجبة . والذنب عبارة عن كل ما هو مخالف لأمر الله تعالى ، في ترك أو فعل وتفصيل ذلك بستدعي شرح التكليفات من أولها إلى آخرها ، وليس ذلك من غرضنا . ولكنا نشير إلى مجامعها وروابط أقسامها ، والله الموفق للصواب برحمته أقسامها ، والله الموفق للصواب برحمته أ

# بسيان

أقسام الذنوب بالإضافة إلى صفات العبد

أعلم أن للإنسان أوصافا وأخلاقا كثيرة ، على ماعرف شرحه فى كتاب مجانب القلب وغوائله ولـكن تنحصر مثارات الذنوب فى أربع صفات : صفات ربويية ، وصفات شيطانية ، وصفات بهيمية ، وصفات سبعية . وذلك لأن طينة الإنسان عجنت من أخلاط مختلفة ، فاقتضى كل واحد من الأخلاط فى المعجون منه أثرا من الآثار ، كما يقتضى السكر والزعفرات ، فى السكنجبين آثار المختلفة

إِنَّ وَأَمَّا مَا يَقَتَّضَى النَّرُوعِ إِلَى الصفات الرَّبُونِية ، فَثُلَّ السَّكَبُر ، وَالفَحْوَ ، وَالْجُبِرية ، وحب

المدح ، والثناء ، والمز ، والذي ، وحب دوام البقاء ، وطلب الاستملاء على الكافة ، حتى كأنه يربد أن يقول أنا ربكم الأعلى . وهذا يتشعب منه جملة من كبائر الذنوب ، غفل عنها الخلق ولم يعدوها ذنوبا ، وهى المهلكات العظيمة ، التي هي كالأمهات لأكثر المعاصى ، كما استقصيناه في ربع المهلكات

الثانية: هي الصفة الشيطانية، التي منها ينشعب الحسد، والبغي، والحيلة، والخداع والأمريالفساد والمنكر، وفيه يدخل النش، والنفاق، والدعوة إلى البدع والضلال الثالثة: الصفة البهيمية، ومنها ينشعب الشره، والكاب، والحرص على قضاء شهوة البطن والفرج. ومنه يتشعب الزنا، واللواط، والسرقة وأكل مال الأيتام، وجمع الحطام لأجل الشهوات الرابعة: الصفة السبعية، ومنها يتشعب النضب، والحقد، والتهجم على الناس بالضرب

والشتم ، والقتل ، واستهلاك الأموال . ويتفرع عنها جمل من الذبوب . وهذه الصفات لها تدريج في الفطرة ، فالصفة البهيمية هي التي تغلب أولا ، ثم تناوها الصفة السبعية ثانيا ، ثم إذا اجتمعا استعملا العقل في الخداع ، والمسكر ، والحيلة ، وهي الصفة الشيطانية ، ثم بالآخرة تغلب الصفات الربوبية ، وهي الفخر ، والعز ، والعلو ، وطلب السكبرياء ، وقصد الاستيلاء على جميع الخلق .

فهذه أمهات للذبوب ومنابعها . ثم تنفجر الذبوب من هذه المنابع على الجوارح ، فبعضها في القلب خاصة كالكفر ، والبدعة ، والنفاق ، وإضار السوء للناس . وبعضها على العين والسمع ، وبعضها على اللسان ، وبعضها على البطن والفرج ، وبعضها على البدن والرجلين وبعضها على جيع البدن . ولا حاجة إلى بيان تفصيل ذلك فإنه واضح - قسمة ثانية : -

اعلم أن الذنوب تنقسم إلى ما بين العبد و بين الله تعالى ، و إلى ما يتعلق بحقوق العباد . فما يتعلق بالعبد خاصة كترك الصلاة ، والصوم ، والواجبات الخاصة به . وما يتعلق بحقوق العباد كتركه الزكاة ، وقتله النفس ، وغصبه الأموال ، وشتمه الأعراض . وكل متناول من حتى النسير فإما نفس ، أو طرف ، أو مال ، أو عرض ، أو دين ، أو جاه . و تناول الدين بالإغواء ، والدعاء إلى البدعة ، والترغيب في المعاصى ، وتهبيج أسباب الجراءة على الله تعالى بالإغواء ، والمعامل الوعاظ بتغليب جانب الرجاء على جانب الخوف ، وما يتعلق بالعباد ، فالأمر فيه أغلظ كا يفعله بعض الوعاظ بتغليب جانب الرجاء على جانب الخوف ، وما يتعلق بالعباد ، فالأمر فيه أغلظ كا

وما بين العبد وبين الله تعالى إذا لم يكن شركا ، فالعفو فيه أرجى وأقرب وقد جاء في الخبر

(۱) « الدَّوَاوِ بِنُ ثَلاَ نَهُ دِيوَ انَ يَغْفَرُ ودِيَوانَ لاَ يُغْفَرُ ودِيَوانَ لاَ يُغْفَرُ ودِيَوانَ لاَ يُغْفَرُ ودِيَوانَ لاَ يُغْفَرُ وَاللَّهُ عَالَمُ اللَّهِ تَمَالَى عَالَمُ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ تَمَالَى وَأَمَّا الدَّيوانُ الَّذِي لاَ يَنْفَرُ مُفَالَمُ الْعِبَادِ» أَي لابدوأن بطالب بها حتى بعني عنها فسمة ثالثة: وأما لدَيوانُ الذيوب تنقسم إلى صفائر وكبائر . وقد كثر اختلاف الناس فيها . فقال قائلون المصغيرة ولا كبيرة بل كل مخالفة الله فهي كبيرة وهذا ضميف . إذقال تعالى (إنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهُونُ نَ عَنْكُمُ سَيًّا تَرَكُمُ وَكُوخُ لِلْكُمُ مُدْخُلاً كريًا الله عليه وسلم (۱) والله تعالى (الذين بَحِثَنِبُوا كَبَائِر الدِين يَحْتَنِبُونَ كَبَائِر الله عليه وسلم (۱) والله تعالى (الدِين يَحْشَنُ إلى الجُنْهُ وَلُو الله عليه وسلم (۱) والله تعليه وسلم (۱) والله تعليه وسلم والله عليه وسلم أي الله عليه وسلم فيا رواه (۱) عبد الله بن عمد و بن المنافئ إلا الكبائر ، وقد قال صلى الله عليه وسلم فيا رواه (۱) عبد الله بن عمد و بن المنافئة إلا الكبائر ، وقد قال صلى الله عليه وسلم فيا رواه (۱) عبد الله بن عمد و بن

الماص « الْكَبَائِرُ الْإِشْرَاكُ بِاللهِ وَعُقُوقُ الْوَالدَيْن وَقَدُّلُ النَّمْس وَأَلْيَمِينُ ٱلْغَمُوسُ »

<sup>(</sup> ۱ ) حدیث الدواوین ثلائة دیوان یغفر ـ الحدیث : أحمد والحاكم وصححه من حدیث عائشة وفیه صدقة ابنموسی الدفیقی صعفه ابن مین وغیره ولهشاهد من حدیث سلمان ورواهالطبرای

<sup>(</sup>٣) حديث الصاوات الخيس والجمعة إلى الجمعة تكفر ما بينهن ان اجتنت السكمائر: مسلم من حديث أبي هريرة (٣) حديث عبدالله بن عمر والسكبائر الاشر التابلة وعقوق الوالدين وقبل النفس والجين الغموس: رواه البخاري

<sup>(</sup>١) النساء : ١١ (٢) النجغ : ٣٧ (١) النساء : ٣١

فى هذه السورة إلى هنا فهو كبيرة . وقال أبو طالب المكى . الكبائر سبع عشرة ، جمعتها من جملة الأخبار ('' وجملة ما اجتمع من قول ابن عباس ،وابن مسعود،وابن عمر

(١) الأخار الواردة في الكبائر حكى الصنف عن أبي ط لب المكى أنه قال الكائر سبع عشرة جمعتها من حملة الأخبار وجملة مااجنعع منقول ابن عباس وابن مسعود وابن عمروغبرهم الشرك مالله والاصرار على معصينه والفنوط مورحمته والأمن من مكره وشهادةالزوروفذف المحصن والبمين الغموس والسحر وشربالخر والمسكر وأكل مال اليتيم طاماوأكل الربا والزناواللواط والقتل والسرقة والفرار ميزالزخف وعقوق الوالدين انتهى وسأذكر ماوردمنها مربوعا وقدتقدم أربعة منها في حديث عبد الله بن عمرو وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة اجتنبوا السبع الموبقات قالوا يارسول الله وماهي قال الشرك بالله والسحر وقتل النّفس التي حرم الله إلابالحق وأكل الربا وأكل مال البنيم والتولى يوم الزحف وقذف المحصنات المؤمنات ولهما من حديث أبى بكرة ألاأنبئكم بأكبر الكبائرالاشراك بالله وعقوق الوالدين وشهادة الزورأوفال قول الزورولهما من حديث أنس سئل عن الكبائر قال الشرك بالله وقتل النفس وعقوق الوالدين وقال الاأنبيئكم ما كبرالكنائر قال فول الزور أوقال شهادة الزور ولهمامن حديث ابن مسعود سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم أى الدنب أعظم قال أن يجعل لله بدا وهو خلفك قلت ثم أى قال أن نقتل ولدك غافة أن يطعم معك قلت تُمأى قال أن تزاى حليلة جارك وللطبران من حديث سلمة بن قيس إنماهي أربع لانشركوا بالله شيئا ولانقتاوا النفس التي حرم الله الابالحق ولاتزنوا ولاتسرقوا وفى الصحيحين من حديث عباده بن الصامت بايعو ني على أن لا تشركوا بالله شيئاو لا تزنو او لا تسرقوا وفىالاوسط للطبراني من حديث ابن عباس الجر أم الفواحس وأكبر الكبائر وفيه ،وقوفًا على عبد الله بن عمرو أعظم الكبائر شرب الجر وكلاها صعيف وللبزار من حديث ابن عباس باسناد حسن انرحلا قال يارسول اللهماالكمائرقالالنمرك بالله والاياس منروح الله والقنوط من رحمة الله وله من حديث بريدة أكر الكبائر الاشراك بالله وعقوق الوالدين ومنع فضل الله ومنع المحل وفيه صالح بنحبان ضعمه ابن معين والنسائي وعيرها ولهمن حديث أبي هريرة الكمائر أولهن الاشراك بالله وقيه والانتفال إلى الاعراب بعده هجرنه وفيه خالد بن يوسف السمين ضعيف وللطبراني فيالسكبير من حديث سهل بن أبي حثمة فيالسكبائر والتعرب بعد الهجرة وفيها بزلميعه وافخى الأوسط من حدبث أبي سعيد الحدرى المكبائر سبع وفيه والرجوع إلى الاعرابية بعد الهجرة وفيه أبو بلال الاشعرى صعفه الدارقطني ولاحاكم من حديث عبيد ابن عمير عن أبيه السكنائر تسع فذكر منها واستحلال البيت الحرام وللطبراني من حديث وائلة ان من أكر الكمائر أن يقول الرجل على مالمأقل وله أيصا من حديثه ان من أكبر الكيائر أنينتني الرجل منولده ولمسلم منحديث جابر بينالرجل وبينالشرك أوالمكفر ترك الصلاة ولمسلم من حديث عبد الله بن عمرو من المكبائر شتم الرجل والديه ولأبئ داود من حديث سعيد ابنزيدمن أربى الربا الاستطالة في عرض المسلم بغير حق وفي الصحيحين من حديث ابن عبلس أنه صلى الله عليه وسلم مرعلى قبرين فقال انهما ليهذبان ومايعذبان في كبير وآنه لكبير أماأحدهما فَـكَانَ يَمْنِي بِالْهَيْمَةُ وَأَمَا الآخرِ فَـكَانَ لايستتر مِنْ بُولُه لـ الحديث : ولأحمد في هذه القصة من حديث أبي بكرة أماأ حدهاف كان يأكل لحوم الناس الحديث: ولأبي داو دو الترمذي من حديث

وغيبيره، أربعة في القلب، وهي الشرك بالله، والإصرار على معصيته، والقنوطمن رحمته، والأمن من محكره. وأربع في اللسان، وهي شهادة الزور، وقذف المحصن واليمين الغموس، وهي التي يحق بها باطلا أو يبطل بها حقا، وقيل هي التي يقتطع بها مال امرىء مسلم باطلا ولوسواكا من أراك، وسميت نموسا لأنها تنعس صاحبها في النار، والسحر، وهو كل كلام يغير الإنسان وسائر الأجسام عن موضوعات الحلقة

وثلاث فى البطن، وهي شرب الخمر والمسكر من كل شراب، وأكل مال اليتيم ظلما، وأكل الربا وهو يعلم . واثنتان فى الفرج، وهما الزنا واللواط.

واثنتان في اليدين ، وهما القتل والسرقة . وواحدة في الرجلين ، وهو الفرار من الزحف ، الواحد من اثنين ، والعشرة من العشرين . وواحدة في جميع الجسد، وهي عقوق الوالدين ، قال وجملة عقوقها أن يقسما عليه في حق فلا يبرقسمهما . وإنسالاه عاجة فلا يعطيهما . وإن يسباه فيضربهما . وبجوعان فلا يطمعهما

هذا ماقاله وهو قريب ، ولكن ليس يحصل به تمام الشفاء، إذ يمكن الزيادة عليمه والنقصان منه . فإنه جمل أكل الربا ومال اليتيم من السكبائر ، وهي جناية على الأموال

انس عرضت على ذنوب أمتى فلم أردنا أعظم من سورة من القرءان أوآية أوتها رجل ثم نسيها سكت عليه أبوداود واستغربه البخارى والترمذى وروى ابن أبي شية في النوبة من حديث ابن عباس لاصغيرة مع اصرار وفيه ألوشية الخراساني والحديث منكر بعرف به (وأما الموقوفات) وروى الطبراي والبيه في في الشعب عن ابن مسعود قال السكائر الاشراك بالله والأمن من مكر الله والقنوط من رحمة الله واليأس من روح الله وروى البهق ويه عن ابن عباس قال السكائر الاشراك بالله واليأس من روح الله والأمن من مكر الله وعفوق الوالدين وفيل النفس التي حرم الله وقدف الحصنات وأكل مال الينيم والفرار من الزحف وأكل الربا والسحر والزناو اليمين المعموس الفاجرة والغلول ومنع الزكاة وشهادة الزور وكنان الشهادة وشرب الحرو وترك الصلاة متعمدا وأشياء محافرضها الله ونفض المهد وفطيعة الرحم وروى ابن أبي الديا في التوبة السياس كل ذنب أصر عليه العبد كبير وويه الربيع بن صبيح عتلف فيه وروى أبو منصور الدياسي في مسند الفردوس عن أنس قوله لاصغيرة مع الاصرار واسناده جيد فقد اجتمع من المروعات والموفوف والمديق في الشعب المروعات والموفوفات علائة وثلاثون أواتنان وثلاثون الأن بعضها لا يصح اسناده كاتقدم وابنا عباس أنة قبل له الماليم في السعين أقرب وروى البيهق أيضا فيه عن ابن عباس أنة قبل له المنالي الله عنه كبرة والله أعلم عن بعاس أنة قبل له المنالية عن السعين أقرب وروى البيهق أيضا فيه عن ابن عباس أنة قبل له المنهى الله عنه كبرة والله أعلم

ولم يذكر في كبائر النفوس إلا القتل . فأمافقء المين ، وقطع اليدين ، وغير ذلك من تعذيب المسلمين بالضرب وأنواع المذاب ، فلم يتعرض له . وضرب اليتيم وتعذيبه ، وقطع أطرافه لاشك في أنه أكبر من أكل ماله . كيف وفي الخبر « مِنَ الْكَبَائِرِ (١) السُّبَّةَ أَنِ بِالسُّبَةَ وَمِنَ الْكَبَائِرِ اسْتِطاً لَهُ الرَّجُلِ فِي عِرْضِ أَخِيهِ الْمُسْلِمِ » وهذا زئد على قذف المحصن. وقال (١) أبو سعيد الحدري وغيره من الصحابة . إنكم لتعملون أعمالا هي أدق في أعينكم من الشعر كنا نعدها على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم من الكبائر

وقالت طائفة كل عَمْد كبيرة ، وكل مأنهى الله عنه فهو كبيرة : وكشف الفطاء عن هذا: أن نظر الناظر في السرقة أهى كبيرة أم لا ، لا يصح ، مالم يفهم معنى الكبيرة والمراد مها . كقول القائل : السرقة حرام أم لا ، لا مطمع فى تعريفه إلا بعد تقرير معنى الحرام أو لا عُم البحث عن وجوده فى السرقة . فالكبيرة من حيث اللفظ مبهم عليس له موضوع خاص فى اللغة ولا فى الشرع . وذلك لأن الكبير والصغير من المضافات ، وما من ذنب إلا وهو كبير بالإضافة إلى مادونه ، وصغير بالإضافة إلى مافوقه . فالمضاجعة مع الأجنبية كبيرة بالإضافة إلى النظرة ، صغيرة بالإضافة إلى الزنا ، وقطع يد المسلم كبيرة بالإضافة إلى ضربه بالإضافة إلى النار عظيمة . وله أن يطلق على مألوحب الحدعليه مصيرا و نعنى بوصفه بالكبيرة أن العقوبة بالنار عظيمة . وله أن يطلق على مألوحب الحدعليه مصيرا المهابي عنه ، فيقول تخصيصه بالذكر فى القرءان يدل على عظمه ، ثم يكون عظيما وكبيرة لا عالة بالإضافة . إذ منصوصات القرءان أيضا تنفاوت درجاتها

فهذه الإطلاقات لاحرج فيها . ومانقل من ألفاظ الصحابة يتردد بين هـذه الجهـات ،

<sup>(</sup>۱) حديث من المكبائر السبتان بالسبة ومن الكبائر استطالة الرجل فى عرض أخيه المسلم: عزاه أبو منصور الدياسي في مسند الفردوس لأحمد وأبى داود من حديث سعيد بنريد والدى عندها من حديثه من أربى الربا استطالة فى عرض المسلم بغير حق كاتقدم

<sup>(</sup>۲) حديث أبي سعيد الخدرى وغيره من الصحابة انتم تعملون أعمالا هي أدى في أعينكم من الشعر كنا نعدها على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم من السكبائر أحمد والبزار بسند صحيح وقال من الوبقات بدل السكبائر ورواه البخارى من حديث أنس وأحمد والحاكم من حديث عبادة بى قرص وقال صحيح الاسناد

ولا يبعد تهزيلها على شيء من هذه الاحتمالات . نعم من المهمات أن تعلم معنى قول الله تعالى (إِنْ تَجْتَنَبُو اكَبَائِرَ مَا تُنْهُو ْنَ عَنْهُ ثُنكُمْ مَنْ يَنْاتِكُمْ "') وقول رسول الله صلى الله عليه وسلم « الصّلُو َ اتُ كَفَّارَ ات لِمَا يَيْنَهُنَ ۚ إِلَّا الْكَبَائِرَ ، فإن هذا إثبات حكم الكبائر عليه وسلم « الصّلُو َ اتُ كَفَّارَ ات لِمَا يَيْنَهُنَ ۗ إِلَّا الْكَبَائِرَ ، فإن هذا إثبات حكم الكبائر

والحق فى ذلك أن الذنوب منقسمة فى نظر الشرع إلى مايملم استمظامه إياها ، وإلى مايعلم أنها معدودة فى الصغائر ، وإلى مايشك فيه فلا يدرى حكمه : فالطمع فى معرفة حد حاصر ، أو عدد جامع مانع ، طلب لما لا يمكن . فإن ذلك لا يمكن إلا بالسماع من رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بأن يقول إلى أردت بالكبائر عشرا ، أو خما ، ويفصلها . فإن لم يرد هذا ، بل ورد فى بعض الألفاظ (١) ثلاث من الكبائر ، وفى بعضها (١) سبع من الكبائر . ثم ورد أن السبتين بالسبة الواحدة من الكبائر ، وهو خارج عن السبع والثلاث ، علم أنه لم يقصد به العدد عا يحصر . فكيف يطمع فى عدد مالم يعده الشرع! ورعاقصد الشرع إبهامه ليكون العباد منه على وجل ، كما أبهم لياة القدر ليعظم جد الناس فى طلبها . نم لناسبيل كلى ونعرف أيضا أكبر الكبائر وأنواع ابالنحقيق . وأما أعيانها فنعرفها بالظن والتقر بسونه أيضا أكبر الكبائر . فأما أصغر الصغائر فلا سبيل إلى معرفته

وبيانه أنا نعلم بشواهد الشرع وأنوار البصائر جميعا، أن مقصود الشرائع كلما سياق الخلق إلى جوار الله تعالى، وسعادة لقائه وأنه لا وصول لهم إلى ذلك إلا بمعرفة الله تعالى ومعرفة صفاته وكتبه ورسله، وإليه الإشارة بقوله تعالى (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ وَالْمِيْسُهُ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ وَالْمِيْسُهُ وَنِهُ بَدُونِ البعد عبدا مالم يعرف ربه بالربوية، وإلَّاليَهُ بُدُونِ ("") أى ليكو نواعبيدا لى . ولايكون البعد عبدا مالم يعرف ربه بالربوية، ونفسه بالعبودية . ولا بد أن يعرف نفسه وربه . فهذا هو المقصود الأقصى بعثة الأنبياء . ولكن لا يتنه هذا إلا فى الحياة الدنيا ، وهو المعنى بقوله عليه السلام (" و الدُنْيَا مَرْرَعَةُ الْآخِرَةِ "

<sup>(</sup>١) حديث ثلاث من الكبائر: الشيخان من حديث أبي بكرة ألاأ نبئكم بأكر الكبائر ثلاثا \_الحديث: وقد تقدم

<sup>(</sup>٢) حَدَيث سبع مَن الكِمَائر :طب في الأوسط من حديث أبي سعيد الكِمَائر سبع وقد تقدم وله في الكبير من حديث عبد الله بن عمر من صلى الصاوات الحمل واجتنب الكبائر ... الجديث : ثم عدهن

<sup>\*</sup> سبعاً وتفدم عن الصحيحين حديث أبى هريرة اجتنبوا السبع الموبقات ( ٣) حديث الدنيا مزرعة الآخرة : لمأجده بهذا اللفظمر فوعاور وى العقيلى فى الضعفاء وأبو بكر بن لال فى مكارم الأخلاق من حديث طارق بن أشيم نعمت الدار اله نيالمن تزودمها لآخر ته يا لجديث : واسناده ضعيف

<sup>(</sup>١١ النساء: ٣١ (٢) الداريات: ٥٦ -

فصار حفظ الدنيا أيضا مقصودا تابعا للدين ، لأنه وسيلة إليه . والمتعلق من الدنيا بالآخرة شيئان:النفوس والأموال فكل ما يسدباب معرفة الله تعالى فهو أكبر الكبائر، ويليه ما يسد باب المعايش التي بها خياة النفوس ، فهذه ثلاث مراتب ففظ المغرفة على القلوب ، والحياة على الأبدان ، والأموال على الأشخاص ، ضرورى في مقصود الشرائع كلها . وهذه ثلاثة أمور لا يتصور أن مختلف فيها الملل . فلا يجوز أن الله تعالى يبعث نبيا يريد ببعثه إصلاح الخاق في دينهم ودنياه ، ثم يأمره بما عنعهم عن معرفته ومعرفة رسله ، أو يأمرهم بإهلاك النفوس وإهلاك الأموال . فحصل من هذا أن الكبائر على ثلاث مراتب

الأولى: مايمنع من معرفة الله تمالى ومعرفة رسله ، وهو الكفر . فلاكبيرة فوق الكفر . إذ الحجاب بين الله و بين العبد هو الجهل. والوسيلة المقر بة له إليه هو العلم والمعرفة وقر به بقدر معرفته ، وبعده بقدر جهله . ويتلو الجهل الذي يسمى كفرا ، الأمن من مكر الله ، والقنوط من رحمته . فإن هذا أيضا عين الجهل . فمن عرف الله لم يتصور أن يكون آمنا ، ولا أن يكون آيسا . ويتلو هذه الرتبة البدع كلها ، المتعلقة بذات الله ، وصفاته ، وأفعاله . وبمضها أشد من بعض . وتفاوتها على حسب تفاوت الجهل بها ، وعلى حسب تعلقها بذات الله سبحانه ، و بأفعاله، وشرائعه ، و بأوامره ، ونواهيه ومراتب ذلك لاتنحصر وهي تنقسم إلى مايملم أمها داخلة تحت ذكر الكبائر المذكورة في القرءان وإلى مايملم أنه لايدخل، وإلى مايشك فيه . وطلب دفع الشك في القسم المتوسط طمع في غير مطمع المرتبة الثانية : النفوس ؛ إذ يبقائها وحفظها تدوم الحياة ، وتحصل المعرفة بالله · فقتل النفس لامحالة من الكبائر ، وإن كان دون الكفر . لأن ذلك يصدم عين المقصود ، وهذا يصدم وسيلة المقصود . إذ حياة الدنيا لاتراد إلا للآخرة ، والتوصل إليها عمرفة الله تعالى ويتلو هذه الكبيرة قطم الأطراف ،وكل مايفضي إلى الهلاك ، حتى الضرب ،وبعضها ا كبر من بمض . وينم في هذه الرتبة تحريم الزنا واللواط ، لأنه لو اجتمع الناس على الاكتفاء بالذكور في قضاء الشهوات انقطع النسل، ودفع الموجود قريب من قطع الوجود. وأما الزنا فإنه لا يفوت أصل الوجود ، ولكن يشوش الأنساب ، ويبطل التوارث والتناصر وجملة من الأمور التي لا ينتظم العيش إلا بها . بل كيف يتم النظام مع إباحة الزنا ، ولا ينتظم أمور البهائم مالم يتميز القحل منها بإناث يختص بهاعن سائر الفحول ولذلك لا يتصور أن يكون الزنا مباحا في أصل شرع قصد به الإصلاح . وينبغي أن يكون الزنا في الرتبة دون القتل ، لأنه ليس يفوت دوام الوجود ، ولا عنع أصله ، ولكنه يفوت تمييز الأنساب ويحرك من الأسباب ما يكاد يفضي إلى التقاتل . وينبغي أن يكون أشد من اللواط ، لأن الشهوة داعية إليه من الجانبين ، فيكثر وقوعه ، وبعظم أثر الضرر بكثرته

المرتبة الثالثة: الأموال. فإنها معايش الخلق، فلا يجوز تسلط الناس على تناولها كيف شاءوا، حتى بالاستيلاء والسرقة وغيرها. بل ينبغى أن تحفظ لتبق ببقائها النفوس. إلا أن الأموال إذا أخذت أمكن استردادها، وإن أكلت أمكن تغريها. فليس يعظم الأمرفيها نعم: إذا جرى تناولها بطريق يعسر التدارك له ؛ فينبغى أن يكون ذلك من الكبائر وذلك بأربع طرق أحدها: الخفية، وهى السرقة. فإنه إذا لم يطلع عليه غالبا كيف يتدارك ؟

الثانى: أكل مال اليتيم. وهـذا أيضا من الخفية. وأعنى به فى حق الولى والقيم و فإنه مؤتمن فيه ، وليس له خصم سوى اليتيم ، وهو صغير لايعرفه . فتعظيم الأمر فيه واجب ، بخلاف الخيانة فى الوديمة ، فإن المودع خصم فيه ينتصف لنفسه .

الثالث : تفويتها بشهادة الزور

الرابع: أخذ الوديعة وغيرها باليمين النموس. فإن هذه طريق لا يمكن فيها التدارك. ولا يجوز أن تختلف الشرائع في تحريمها أصلا، و بعضها أشد من بعض، وكلها دون الرتبة المتعلقة بالنفوس.

وهذه الأربعة جديرة بأن تكون مرادة بالكبائر ؛ وإن لم يوجب الشرع الحد في بعضها ولكن أكثر الوعيد عليها ، وعظم في مصالح الدنيا تأثيرها

وأما أكل الربا فليس فيه إلاأكل مال النير بالستراضى ، مع الإخلال بشرط وضعه الشرع . ولا يبعد أن تختلف الشرائع في مثله . وإذا لم يجمل الغصب الذي هو أكل مال النير بنير رصاه ، و بنير رصا المشرع من الكنائر ، فأكل الربا أكل برصا المالك ، ولكن .

دون رصاً الشرع ، وإن عظم الشرع الربا بالزجر عنه فقد عظم أيضا الظلم بالغصب وغيره وعظم الخياتة . والمصير إلى أن أكل دانق بالخيانة أو الغصب من الكبائر فيه نظر. وذلك واقع في مظنة الشك . وأكثر ميل الظن إلى أنه غير داخل تحت الكبائر ، بل ينبغى أن تختص الكبيرة بما لايجوز اختلاف الشرع فيه ليكون ضروريا في الدين

فيبق مما ذكره أبو طالب المكى ، القذف ، والسرب ، والسحر ، والفرار من الرحف ، وحقوق الوالدين . أما الشرب لما يزيل المقل ، فهو جدير بأن يكون من الكبائر . وقد دل عليه تشديدات الشرع وطريق النظر أيضا . لأن العقل محظوظ ، كما أن النفس محظوظة بل لاخير في النفس دون المقل . فإزالة العقل من الكبائر . ولكن هذا لا يجرى في قطرة من الخير ، فلا شك في أنه لو شرب ماء فيه قطرة من الخر لم يكن ذلك كبيرة ، وإنما هو شرب ماء فيه على الشك . وإيجاب الشرع الحد به يدل على تعظيم شرب ماء فيمد ذلك من الكبائر بالشرع ، وليس في قوة البشرية الوقوف على جميع أسرار الشرع أمره ، فيمد ذلك من الكبائر بالشرع ، وليس في قوة البشرية الوقوف على جميع أسرار الشرع فإن ثبت إجماع في أنه كبيرة وجب الاتباع ، وإلا فلاتوقف فيه مجال

وأما الفذف فليس فيه إلا تناول الأعراض، والأعراض دون الأموال في الريبة. ولتناولها مراتب: وأعظمها التناول بالقذف، بالإضافة إلى وفاحشة الزنا، وقد عظم الشرع أمره. وأظن ظنا غالبا أن الصحابة كانوا يعدون كل مايجب به الحد كبيرة، فهو بهذا الاعتبار لاتكفره الصلوات الحس، وهو الذي تربده بالكبيرة الآن. ولكن من حيث أنه يجوز أن شختلف فيه الشرائع، فالقياس بمجرده لابدل على كبره وعظمته. بل كان يجوزأن يرد الشرع بأن العدل الواحد إذا رأى إنسانا يزني، فله أن يشهد، ويجلد المشهود عليه بعجرد شهادته. فإن لم تقبل شهادته فحده ليس ضروريا في مصالح الدنيا، وإن كان على الجملة من المصالح الظاهرة الواقعة في رتبة الحاجات. فإذاً هذا أيضا يلحق بالكبائر في حق من هرف حكم الشرع. فأما من ظن أن له أن يشهد وحده، أوظن أنه يساعده على شهادة غيره، فلا ينبغي أن يجعل في حقه من الكبائر

وأما السحر ، فإن كان فيه كفر فكبيرة ، وإلافعظمته بحسب الضرر الذي يتولد منه من هلاك نقس ، أومرض ، أوغيره

وأما الفرار من الزحف وعقوق الوالدين فهذا أيضا ينبنى أن يكون من حيث القياس في محل التوقف . وإذا قطع بأن سب الناس بكل شيء سوى الزنا ، وضربهم ، والظلم لهم بغصب أمو الهم ، وإخر اجهم من مساكنهم و بلاده وإجلائهم من أوطانهم ، ليس من الكبائر إذ لم ينقل ذلك في السبع عشرة كبيرة ، وهو أكبر ماقيل فيه ، فالتوقف في هذا أيضا غير بعيد ، ولكن الحديث يدل على تسميته كبيرة فليلحق بالكبائر

فإذا رجع حاصل الأمر إلى أنا نعنى بالكبيرة مالا تكفره الصاوات الحمس محكم الشرع وذلك مما انقسم إلى ماعلم أنه لاتكفره قطعا ، وإلى ما ينبغى أن تكفره ، وإلى ما يتوقف فيه بعضه مظنون النفى والإثبات ، وبعضه مشكوك فيه ، وهو شك لا يزيله إلا نص كتاب أو سنة . وإذاً لامطمع فيه ، فطلب رفع الشك فيه حال

فإن قلت: فهذا إقامة برهان على استحالة معرفة حدها. فكيف بردالشرع عايستحيل معرفة حده فاعلم أن كل مالا يتماق به حكم في الدنيا فيجوز أن يتطرق إليه الإيهام ، لأن دار الشكليف هي دار الدنيا . والسكبيرة على الخصوص لاخكم لها في الدنيا من حيث إنها كبيرة . بل كل موجبات الحدود معلومة بأسمائها ، كالسرقة والزنا وغيرها . وإعا حكم السكبيرة أن الصلوات الحنس لا تستكفرها وهذا أمر يتعلق بالآخرة ، والإيهام أليق به حتى يكون الناس على وجل وحدر ، فلا يتجرءون على الصغائر اعمادا على الصلوات الحنس وكذلك المتناب السكبائر يكفر الصغائر بموجب قوله تعالى (إنْ تَجْتَنِبُو الكبائر ما تُنْهُون عَنهُ نُسكفٌ سيّنًا تكم (١٠) ولكن اجتناب الكبيرة إنما يكفر الصغيرة إذا اجتنبها مع القدرة والإرادة . كمن يتمكن من امرأة ، ومن مواقعها ، فيكف نفسه عن الوقاع ، من إقدامه على النظر في إظلامه . فهذا معني تكفيره . فإن كان عنينا ، أولم يكن امتناعه من إقدامه على النظر في إظلامه . فهذا معني تكفيره . فإن كان عنينا ، أولم يكن امتناعه إلابالضرورة للمجز ، أو كان قادرا ولكن امتنع لحوف أمرآخر ، فهذا لايصلح للتكهير أصلا وكل من لا يشتهي الحر بطبعه ، ولو أبيح له الشربه ، فاجتنابه لايكفر عنه الصغائر التي هي وكل من لا يشتهي الحر بطبعه ، ولو أبيح له الشربه ، فاجتنابه لايكفر عنه الصغائر التي هي وكل من لا يشتهي الحر بطبعه ، ولو أبيح له الشربه ، فاجتنابه لايكفر عنه الصغائر التي هي

<sup>(</sup>از النساء: ۲۱

من مقدماته ، كسماع الملاهى والأوتار . نم: من يشتهى الخر وسماع الأوثار ، فيمسك نفسه بالجاهدة عن الخر ، ويطلقها فى السماع ، فجاهدته النفس بالكف ربما تمحو عرب قلبه الظامعة التى ارتفعت إليه من معصية السماع

فكل هذه أخكام أخروية ، ويجوز أن يبقى بعضها في محل الشك، وتكون مرف المتشابهات ، فلا يعرف تفصيلها إلا بالنص ، ولم يرد النص بعد ، ولا حدجامع ، بل ورد بأ لفاظ مختلفات . فقد روى أبو هريرة رضى الله عنه أنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) و الصَّلاة إلى الصَّلاة كَفَّارَة ورَمَضَانُ إلى رَمَضَانَ كَفَّارَة إلَّا مِنْ ثَلَاث إشراك بالله و أَسَالًا السَّنَة وَ نَكْثُ الصَّفقة » قيل ما ترك السنة ؟ قيل الحروج عن الجماعة، و نكث الصفقة أن يبايع رجلا ثم يخرج عليه بالسيف يقاتله . فهذا وأمثاله من الألفاظ لا يحيط بالمدد كله ولا يدل على حد جامع ، فيبق لا محالة مبهما

فإن قلت الشهادة لاتقبل إلا ممن يجتنب الكبائر والورع عن الصغائر ليس شرطا في قبول الشهادة ، وهذامن أحكام الدنيا ، فاعلم أنا لانخصص رد الشهادة بالكبائر . فلاخلاف في أن من يسمع الملاهي ، ويلبس الديباج ، ويتختم بخاتم الذهب، ويشرب في أو انى الذهب والفضة ، لاتقبل شهادته ، ولم يذهب أحد إلى أزهذه الأمور من الكبائر ، وقال الشافعي رضى الله عنه: إذا شرب الحنفي النبيذ حددته ، ولمأرد شهادته . فقد جعله كبيرة بإيجاب الحدء ولم يردبه الشهادة . فعل النبيذ عددته ، ولمأرد شهادته . فقد جعله كبيرة بإيجاب الحدء ولم يردبه الشهادة . فعل الإنسان عنه غالبا بضرورة بجارى العادات ، كالمنبية ، والتجسس، تقدح في العدالة ، إلا مالا يخلو الإنسان عنه غالبا بضرورة بحارى العادات ، كالمنبية ، والتجسس، والمناكر ، وأكل الشبهات ، وسب الولد والفلام ، وضربهما بحكم الغضب زائدا على عن المنكر ، وأكل الشبهات ، وسب الولد والفلام ، وضربهما بحكم الغضب زائدا على المصلحة ، وإكرام السلاطين الظامة ، ومصادقة الفجار ، والتكاسل عن تعليم الأهل والولد جميع ما يحتاجون إليه من أمر الدين . فهذه ذنوب لا يتصور أن ينفك الشاهد عن قلياها أوكثيرها إلا بأن يعتزل الناس ، ويتجرد لأمور الآخرة ، وبحاهد نفسه مدة بحيث يبق . على سمته مع المخالطة بعد ذلك . ولولم يقبل إلا قول مثله لمز وجوده ، وبطلت الأحكام ، على سمته مع المخالطة بعد ذلك . ولولم يقبل إلا قول مثله لمز وجوده ، وبطلت الأحكام ،

<sup>(</sup>١) حديث الصلاة إلى الصلاة كفارة ورمضان إلى رمضان كفارة إلامن ثلاث إغراك بالله وترك السنة ونكث الصفة \_ الحديث : الحاكم من حديث أبي هريرة نحوه وقال صحيح الاستاد

والشهادات. وليس لبس الحرير، وسماع الملاهى، واللعب بالنرد، ومجالسة أهل الشرب في وقت الشرب؛ والخلوة بالأجنبيات، وأمثال هذه الصفائر من هذاالقبيل. فإلى مثل هذا المهاج ينبغى أن ينظر فى قبول الشهادة وردها، لاإلى الكبيرة والصغيرة

ثم آحاد هذه الصفائر التي لاترد الشهادة بها لو واظب عليها لأثر في رد الشهادة. كمن اتخذ الغيبة وثلب الناس عادة. وكذلك مجالسة الفجار ومصادقتهم. والصغيرة تكبر بالمواظبة ، كما أن المباح يصير صغيرة بالمواظبة كاللعب بالشطر بج ، والترنم بالغناء على الدوام وغيره فهذا بيان حكم الصغائر والكبائر

#### بسيان

كيفية توزع الدرجات والدركات في الآخرة على الحسنات والسيئات في الدنيا

اعلم أن الدنيا من عالم الملك والشهادة ، والآخرة من عالم النيب والملكوت . وأعنى بالدنيا حالتك قبل الموت ، وبالآخرة حالتك بعد الموت فدنياك وآخر تك صفاتك وأحوالك يسمى القريب الدانى منها دنيا ، والمتأخر آخرة · ونحن الآن نتكام من الدنيا فى الآخرة فإنا الآن نتكام فى الدنيا وهو عالم الملك ، وغرضنا شرح الآخرة وهى عالم الملكوت . ولا يتصور شرح عالم الملكوت فى عالم الملك إلا بضرب الأمثال . ولذلك قال تعالى ولا يتصور شرح عالم الملكوت فى عالم الملك إلا الفرب الأمثال . ولذلك قال تعالى (وَتلكُ الأَمثالُ نَضْرِبُمُ لِلنَّاس وَمَا بَعْقُلُهَ إِلاَّ الْعَالَمُونَ (١٠) وهذا لأن عالم الملك نوم بالإضافة إلى عالم الملكوت . ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (١٠) « النَّاسُ نيامٌ فَإِذَا مَا تُوا النَّبَهُوا » وما سيكون فى اليقظة لا يتبين لك فى النوم ، إلا الأمثال المحجوبة إلى التعبير ، فكذلك ما سيكون فى يقظة الآخرة لا يتبين فى نوم الدنيا إلافى كثرة الأمثال ، وأعنى بكثرة الأمثال ما تعرفه من علم التعبير .

و يكفيك منه إن كنت فطنا ثلاثة أمثلة · فقد جاء رجل إلى ان سيرين فقال : رأيت كأن في يدى خاتما أختم به أفواه الرجال وفروج النساء . فقال إنك مؤذن تؤذن في رمضان

<sup>(</sup>١) حديث الناس نيام فاذا ماتوا النبهوا: لمأحده مرفوعا وإنمايعزى الي على بن أبي طالب

<sup>(</sup>١) العكبوت: ٣٤

قبل طلوع الفجر. قال صدقت. وجاء رجل آخر فقال: رأيت كأنى أصب الزيت فى الزيتون. فقال إن كان تحتك جارية اشتريتها ففتش عن حالها، فإنها أمك سبيت فى صفرك، لأن الزيتون أصل الزيت، فهو يرد إلى الأصل. فنظر فإذا جاريته كانت أمه، وقد سبيت فى صفره. وقال له آخر: رأيت كأنى أقلد الدر فى أعناق الخنازير. فقال إنك تعلم الحكمة غير أهلها، فكان كما قال

والتعبير من أوله إلى آخره أمثال تعرفك طريق ضرب الآمثال . وإغا نعنى بالمثل أداء المهنى في صورة إن نظر إلى معناه وجد صادقا . وإن نظر إلى صورته وجده كاذبا . فالمؤذن إن نظر إلى صورة الخاتم والختم به على الفروج رآه كاذبا ، فإنه لم يختم به قط وإن نظر إلى معناه وجد صادقا ، إذ صدر منه روح الختم ، ومعناه ، وهو المنع الذي يراد الختم له . وليس معناه وجد صادقا ، إذ صدر منه روح الختم ، ومعناه ، وهو المنع الذي يراد الختم له . وليس للا نبياء أن يتكلموا مع الخلق إلا بضرب الأمثال ، لأبهم كلفوا أن يكلموا الناس على قدر عقولهم أنهم في النوم ، والنائم لا يكشف له عن شيء إلا بمثل ، فإذا ماتوا انتبهوا وعرفواأن المثل صادق ، ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (۱ «قَلْبُ اللّؤمنِ مِنْ أَصْبَعَيْنِ مِنْ أَصَابِعِ الرّشَعْنِ » وهو من المثال الذي لا يعقله إلا العالمون. فأما الجاهل فلا يجاوز قدره ظاهر المثال ، لجهله بالتفسير الذي يسمى تأويلا ، كما يسمى تفسير مايرى من الأمثلة في النوم تعبيرا ، فيثبت لله تعالى يدا وأصبعا ، تعالى الله عن قوله علو "كبيرا

وكذلك في قوله صلى الله عليه وسلم "" ﴿ إِنَّ اللهَ خَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورَ تِهِ » فإنه لا يفهم من الصورة إلا الماون والشكل والهيئة ،فيثبت لله تمالى مثل ذلك، تمالى الله عن قوله علو "اكبيرا ومن ههنا زل من زل في صفات إله أية ، حتى في الكلام ، وجعلوه صوبا وحرفا إلى غير ذلك من الصفات ، والقول فيه يطول

وكذلك قد يرد في أمر الآخرة ضرب أمثلة يكذب بها الملحد ، بجمود نظره على ظاهر المثال و تناقضه عنده كقوله صلى الله عليه وسلم (٢) «يُوْ نَى بِاللَّوْتِ يَوْمَ الْقَيَّامَةِ فِي صُوراً قَ كُنْسِ أَمْلَحَ فَيُذْبَحَ ، فيثور الملحد الأحمق ويكذب ، ويستدل به على كذب الأنبياء

<sup>(</sup>١) حديث قلب المؤمن بين أصعين من أصابع الرحمن : تقدم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث النالله حلق آدم على صورته ؛ تقدّم ,

<sup>(</sup> ٣ ) حديث يؤتى بالموت يوم القيامة في صورة كبش أملح فيذبح : متفق عليه من حديث أبي سعيد

ويقول: ياسبحان الله ، الموت عرض ، والكبس جسم ، فكيف ينقلب المرض جسما وهل هذا إلا محال ! ولكن الله تعالى عزل هؤلاء الحق عن معرفة أسراره فقال ( وَمَا يَعْقَلُهَا إِلاَّ الْمَالِمُونَ ('') ولا يدرى المسكين أن من قال : رأيت في منامي أنه جيء بكبس ، وقيل هذا هو الوباء الذي في البله ، وذبح ، فقال المعبر : صدقت ، والأمركا رأيت ، وهذا يدل على أن هذا الوباء ينقطع ولا يعود قط ، لأن المذبوح وقع اليأس منه ، فإذن المعبر صادق في رؤيته . وترجع حقيقة ذلك إلى أن الموكل بالرؤيا ، وهو الذي يطلع الأرواح عند النوم على مافي اللوح المحفوظ ، عرفه بما في اللوح المحفوظ بمثال ضربه له لأن النائم إنما يحتمل المثال ، فكان مثاله صادقا ، وكان معناه صحيحا

فالرسل أيضا إنما يكامون الناس في الدنيا ، وهي بالإضافة إلى الآخرة نوم ، فيوصاون المماني إلى أفهامهم بالأمثلة ، حكمة من الله ، ولطفا بعباده ، وتيسيرا لإدراك ما بعجزون عن إدراكه دون ضرب المثل . فقوله يؤتى بالموت في صورة كبش أملح ، مثال ضربه ليوصل إلى الأفهام حصول اليأس من الموت ، وقد جبلت القلوب على التأثر بالأمثلة ، وثبوت المعاني فيها بواسطتها . ولذلك عبر القرءان بقوله (كُنْ فَيكُونُ (٢٠) عن نهاية القدرة ، وعبر صلى الله عليه وسلم ، بقوله « قلْتُ المُؤْمِنِ بَيْنَ أَصْبُعَيْنِ مِنْ أَصابِع الرَّ على عن سرعة التقليب وقد أشرنا إلى حكمة ذلك في كتاب قواعد العقائد من ربع العبادات ، فلنرجع الآن إلى الغرض فالمقصود أن تعريف تو زع الدرجات والدركات على الحسنات والسيئات ، لا عكن إلا بضرب فالمقصود أن تعريف تو زع الدرجات والدركات على الحسنات والسيئات ، لا عكن إلا بضرب

المثال ، فلتفهم من المثل الذي نضر به معناه لاصورته ، فنقول :

الناس فى الآخرة ينقسه و نأصنافا و تتفاوت درجاتهم و دركاتهم فى السعادة و الشقاوة تفاوتا لا يدخل تحت الحصر ، كما تفاوتوا فى سعادة الدنيا وشقاوتها . ولا تفارق الآخرة فى هذا المعنى أصلا ألبتة ، فإن مد بر الملك والملكوت واحد لاشريك له ، وسنته الصادرة عن إرادته الأزلية مطردة لا تبديل لها ، إلا أنا إن عجزنا عن إحصاء آحاد الدرجات ، فلا نمجز عن إحصاء الأجناس فنقول :

الناس ينقسمون في الآخرة بالضرورة إلى أربعة أقسام : هالكين ،ومعذبين.و ناجين

<sup>(</sup>۱) العنكبوت : ٤٣ <sup>(۲)</sup> يس : ٨٢

وفائزين. ومثاله في الدنيا أن يستولى ملك من الملوك على إقليم ، فيقتل بعضهم فهم الهالكون ويخلع على ويعذب بعضهم مدة ولا يقتلهم فهم المعذبون ، ويخلى بعضهم فهم الناجون ، ويخلع على بعضهم فهم الفائزون . فإن كان الملك عادلا ، لم يقسمهم كذلك إلا باستحقاق ، فلا يقتل الاجاحداً لاستحقاق الملك ؛ معانداً له في أصل الدولة . ولا يعذب إلا من قصر في خدمته مع الاعتراف علمك وعلو درجته . ولا يخلى إلا معترفا له برتبة الملك ، لكنه لم يقصر ليعذب ولم يخدم ليغلع عليه . ولا يخلع إلا على من أبلى عمره في الخدمة والنصرة ، ثم ينبغي أن تكون خلع الفائزين متفاوتة الدرجات بحسب درجاتهم في المعاندة ، وإهلاك الهالكين أما المنافقة ، والشدة ، وطول المدة وقصرها ، واتحاد أنواعها واختلافها بحسب درجات تقصيره فتنقسم كل رتبة من هذه الرتب إلى درجات لا تحسى ولا تنحصر . فكذلك فافهم أن الناس في الآخرة هكذا يتفاوتون . فن هالك ، ومن معذب مدة ، ومن ناج يحل في دار السلامة ومن فائز . والفائزون ينقسمون إلى من يحلون في جنات عدن ، أو جنات المأو وس . والمعذبون بنقسمون إلى من يعلون في جنات عدن ، أو جنات المأوس هذه الاف سنة (۱۰) ، وذلك آخر من يخرج من الناركما ورد في الحبر . وكذلك أف سبعة آلاف سنة (۱۰) ، وذلك آخر من يخرج من الناركما ورد في الحبر . وكذلك .

الرتبة الأولى: وهى رتبة الهاكنين. ونعني بالهاكين الآيسين من رحمة الله تعالى، إذ الذى قتله الملك في المثال الذى ضربناه أيس من رضا الملك وإكرامه ، فلاتغفل عن معانى المثال. وهذه الدرجة لاتكون إلا للجاحدين والمعرضين ، المتجردين المدنيا ، المكذبين بالله وكتبه . فإن السعادة الأخروية في القرب من الله والنظر إلى وجهه ، وذلك لاينال أصلا إلا بالمعرفة التي يعبر عنها بالإيمان والتصديق . والجاحدون هم المنكرون ، والمكذبون هم الآيسون من رحمة الله تعالى أبد الآباد ، وهم الذين يكذبون برب العالمين ،

الهالكون الآيسون من رحمة الله تتفاوت دركاتهم . وهذه الدرجات بحسب اختلاف

الطاءات والمعاصي ، فلنذكر كيفية توزعها عليها

<sup>(</sup>۱) حديث انآخر من محرج من الناريعذب سعة آلاف سنة :الترمذي الحكيم في نوادر الاصول من حديث أبي هريرة بسند ضعيف في حديث قال فيه وأطولهم مكثا فيه مثل الدنيا من يوم خلقت الى يوم القيامة وذلك سبعة آلاف سنة

وبأنبياته المرساين عابهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون لا عالة ، وكل محجوب عن محبوبه فحول بينه وبين مايشتهمه لا محالة ، فهو لا محالة يكون غتر قانارجهم بنارالفراق ولذلك قال العارفون : ليس خوفنا من نارجهم ، ولا رجاؤنا للحور الدين ، وإنما مطلبنا اللقاء ، ومهربنا من الحجاب فقط ، وقالوا : من يعبدالله بعوض فهولئيم ، كأن يعبده لطلب جنته ،أو لخوف ناره . بل العارف يعبده لذاته ، فلا يطلب إلا ذاته فقط . فأما الحور العين والفواكه ، فقد لا يشتهيها . وأما النار ، فقد لا يتقيها . إذ نار الفراق إذا استولت ربما غلبت النار المحرقة للإ جسام ، فإن نار الفراق نار الله الموقدة ، التي تطلع على الأفئدة . و نارجهم لاشغل لها إلا مع الأجسام ، وألم الأحسام يستحقر مع ألم الفؤاد ، ولذلك قيل

وفی فؤاد المحب نار جوی أحر نار الجحیم أبردها

ولا ينبغى أن تنكر هذا فى عالم الآخرة ،إذ له نظير مشاهد فى عالم الدنيا، فقدرؤى من علب عليه الوجد فندا على النار ، وعلى أصول القصب الجارحة للقدم ، وهو لايحس به لفرط غلبة مافى قلبه . وترى الغضبان يستولى عليه الغضب فى القتال ، فتصيبه جراحات وهو لايشعر بها فى الحال ، لأن الغضب نار فى القلب . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱) واحتراق الفؤاد أشد من احتراق الأجساد ، والأشد يبطل الإحساس بالأضعف كا تراه ، فليس الهلاك من النار والسيف ، إلا من حيث إنه يفرق بين جزأين . ير تبط أحدها بالآخر برابطة التأليف المكن فى الأجسام . فالذى يفرق بين القلب و بين محبو به الذى ير تبط به برابطة تأليف أشدإحكامامن تأليف الأجسام ، فهوأشد إيلاما إن كنت من أرباب البصائر وأرباب القلوب ؛ ولا يبعد أن لايدرك من لاقلب له شدة هذا الألم ، و يستحقره بالإضافة إلى ألم الجسم . فالصي لو خير بين ألم الحرمان عن رتبة السلطان أصلا ، و بم يعد ذاك ألما ، وقال . العدو فى الميدان مع الصولجان ، أحب إلى من ألف سرير السلطان مع الجلوس عليه . بل من تغلبه شهوة البطن ، لو خبر بين الهريسة والحلواء ، وبين فعل جميل يقهر به الأعداء ، ويفرح به الأصدقاء ، لآثر الهريسة والحلواء

<sup>(</sup>١) حديث العصب قطعة من النار: الترمذي من حديث أبي سعيد محوة وقد تقدم

وهذا كله لفقد المنى الذى بوجوده يصير الجاه محبوبا، ووجود المنى الذى بوجوده يصير الطعام لذيذا. وذلك لمن استرقته صفات البهائم والسباع، ولم تظهر فيه صفات الملائكة التي لا يناسبها ولا يلذها إلى القرب من رب العالمين، ولا يؤلمها إلاالبعد والحجاب. وكا لا يكون الذوق إلا في اللسان، والسمع إلا في الآذان، فلا تكون هذه الصفة إلا في القلب. فمن لاقلب له ليس له هذا الحس، كن لا سمع له ولا بصر، ليس له لذة الألحان، وحسن الصور والألوان. وليس لكل إنسان قلب. ولوكان لما صح قوله تعالى ( إنَّ في ذَلِكَ لَذَ كُرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ ( ) فجعل من لم يتذكر بالقرءان مفلسا من القلب. ولست أعنى بالقلب هذا الذى تمكننفه عظام الصدر، بل أعنى به السر الذى هو من عالم الأمر، وهو اللحم الذى هو من عالم الخلق عرشه، والصدر كرسيه، وسائر الأعضاء عالمه ومملكته وهو اللحم الذى هو من عالم الخلق عرشه، والصدر كرسيه ،وسائر الأعضاء عالمه ومملكته ربّي ( ) هو الأمر جيعا. و لكن ذلك السر الذى قال الله تعالى فيه ( قلي الروح من أمر ربّي ( ) هو الأمير والملك، لأن بين عالم الأمر وعالم الخلق ترتيبا، وعالم الأمر أمير على عالم الخلق وهو اللطيفة التي إذا صلحت صلح لها سائر الجسد، من عرفها فقد عرف نفسه ومن عرف نفسه فقد عرف نفسه فقد عرف ربه

وعند ذلك يشم العبد مبادى روائح المعنى المطوى تحت قوله صلى الله عليه وسلم « إِنَّ اللهُ خَلَقَ آدَمَ عَلَى صُورَ تِهِ » ونظر بعين الرحمة إلى الحاملين له على ظاهر لفظه ، و إلى المتمسفين في طريق تأويله وإن كانت رحمته للحاملين على اللفظ أكثر من رحمته للمتمسفين في التأويل لأن الرحمة على قدر المصيبة ، ومصيبة أولئك أكثر ، وإن اشتركوا في مصيبة الحرمان من حقيقة الأمر . فالحقيقة فضل الله يؤتيه من يشاء ، والله ذو الفضل العظيم . وهي حكمته من حقيقة الأمر . فالحقيقة فضل الله يؤتيه من يشاء ، والله ذو الفضل العظيم . وهي حكمته من على من على المناه ، ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيرا كثيرا

ولنمد إلى الغرض ، فقد أرخينا الطول وطولنا النفس، في أمرهو أعلى من علوم المعاملات التي نقصدها في هذا المكتاب. فقد ظهر أن رتبة الهلاك ليس إلا للجهال المكذبين ، وشهادة ذلك من كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم لا تدخل تحت الحصر، فلذلك لم نوردها.

<sup>(</sup>١) ق: ٢٧ (٢) الاسراء: ٥٨

الرتبة الثانية : رتبة المدنين . وهذه رتبة من تحلي بأصل الإعان ، ولكن قصر في الوفاء عقتضاه فإن رأس الإيمان هو التوحيد، وهو أن لا يعبد إلا الله .ومن اتبع هواهفقد اتخذ إلهه هواه، فهو موحد بلسانه لابالحقيقة . بل معنى قولك لاإله إلاالله، معنى قوله تعالى (قُلُ اللهُ ثُمَّ ذَر هُمْ فِي خَو ْضِهِمْ يَلْعَبُونَ (١) وهو أن تذر بالكلية غير الله ، ومعنى قوله تعالى ( الَّذِينَ فَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا (٢٠) ولما كان الصراط المستقيم الذي لأ يكمل التوحيد إلا بالاستقامة عليه أدق من الشعر ، وأحد من السيف، مثل الصراط الموصوف في الآخرة ، فلا ينفك بشر من عن ميل عن الاستقامة ولو في أمر يسير ، إذ لا مخلو عن اتباع الهوى ولو في فعل قليل ، وذلك قادح في كمال التوحيد، بقدر ميله عن الصراط المستقيم · فذلك يقتضي لامحالة نقصانا في درجات القرب. ومع كل نقصان ناران: نار الفراق لذلك الكمال الفائت بالنقصان، ونارجهم كما وصفها القرءان. فيكون كل ماثل عن الضراط المستقم معذبا مرتين من وجهبن ، ولكن شدة ذلك العذاب وخفته ، وتفاوته بحسب طول الدة، إعايكون بسبب أمر س: أحدها قوة الإيمان وضعفه، والثاني كثرة اتباع الهوى وقلته وإذ لا يخلو بشر في غالب الأمر عن واحد من الأمرين ،قال الله تعالى ﴿ وَإِنَّ مِنْكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَمَّاً مَقَضَيًّا ثُمَّ نُنَعِي الَّذِينَ اتَّقَوْا وَنَذَرُ الظَّالِينَ فِيهَاجِثِيًّا (") ولذلك قال الحائفون من السلف. إعاجو فنالأ ناتيقناأ ناعلي النار واردون ،وشككنا في النجاة. ولماروي الحسن الخبر الوارد (١) فيمز يخرج من النار بمدألف عام، وأنه ينادي ياحنان يامنان قال الحسن: باليتني كنت ذلك الرجل

واعلم أن فى الأخبار ما يدل على أن آخر من يخرج من النار بعد سبعة آلاف سنة ، وأن الاختلاف فى المدة بين اللحظة وبين سبعة آلاف سنة ، حتى قد يجوز بعضهم على النار كبرق خاطف ، ولا يكون له فيها لبث . وبين اللحظة وبين سبعة آلاف سنة درجات متفاوتة ، من اليوم ، والأسبوع ، والشهر ، وسائر المدد . وإن الاختلاف بالشدة لانهاية

<sup>(</sup> ۱ ) حدیث من مخرج من النار بعد ألف عام وأنه بنادی باحنان بامنان : أحمد وأبو یعلی من. روایة أبي ظلال القسملی عن أنس وآبو ظلال صعیف واسمه هلال بن میمون

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٦ (٢) فصلت : ١٣٠٠ مريم : ٧٢ ؛ ٢٧

لأعلاه ، وأدناه التعذيب بالمنافشة في الحساب ، كما أن الملك قد يعذب بعض المقصرين في الأعمال بالمنافشة في الحساب ؛ ثم يعفو . وقديضرب بالسياط، وقديعذب بنوع آخر من العذاب ويتطرق إلى العذاب اختلاف ثالث في غير المدة والشدة ، وهو اختلاف الأنواع . إذ ليس من يعذب بمصادرة المال فقط ، كمن يعذب بأخذ المال ، وقتل الولد واستباحة الحريم ، وتعذيب الأقارب ، والضرب ، وقطع اللسان ، واليد ، والأنف ، والأذن وغيره . الحريم ، وتعذيب الأقارب ، والضرب ، وقطع اللسان ، واليد ، والأنف ، والأذن وغيره . فهذه الاختلافات ثابتة في عذاب الآخرة ، دل عليها قواطع الشرع . وهي بحسب اختلاف قوة الإيمان وضعفه ، وكثرة الطاعات وقلتها ، وكثرة السيئات وقلتها

أما شدة المذاب فبشدة قبح السبئات وكثرتها. وأما كثرته فبكثرتها. وأما اختلاف أنواعه فباختلاف أنواع السبئات . وقد انكشف هذا لأرباب القارب مع شواهد القرءان بنور الإيمان ، وهو المدنى بقوله تعالى ( وَمَا رَبُّكَ بِظَلاَ م لِلْمَبِيد '' ) و بقوله تعالى ( وَأَن كُن نَفس عا كَسَبَت '' ) و بقوله تعالى ( وَأَن كَيْسَ لِلإِ نَسَانِ ( الْمَيوم مُجُزَى كُنُ نَفس عا كَسَبَت '' ) و بقوله تعالى ( وَأَن كَيْسَ لِلإِ نَسَانِ إِلَّاماً سَعَى '' ) و بقوله تعالى ( وَأَن كَيْسَ لِلإِ نَسَانِ إِلَّاماً سَعَى '' ) إلى غير ذلك مماورد في الكتاب والسنة ، من كون المقاب والثواب جزاء على الأعمال. وكل ذلك بعدل لاظلم فيه . وجانب المفو والرحمة أرجح ، إذ قال تعالى فيما أخبر عنه نبينا صلى الله عليه وسلم '' « سَبقَت رَحْمَتِي غَضَبِي » وقال تعالى ( وَ إِن تنك حَسَنة كُسَانً عنه نبينا صلى الله عليه وسلم '' « سَبقَت رَحْمَتِي غَضَبِي » وقال تعالى ( وَ إِن تنك حَسَنة والدركات بالحسنات والسيئات ، معلومة بقواطع الشرع و نور المعرفة فأما التفصيل فلا يعرف إلاظنا، ومستنده ظواهر الأخبار و نوع حدس يستمدمن أنوار الاستبصار بعين الاعتبار , يعرف إلاظنا، ومستنده ظواهر الأخبار و نوع حدس يستمدمن أنوار الاستبصار بعين الاعتبار , عسمة من الرابعة والمرابعة والمرابعة

فنقول كل من أحكم أصل الإعان، واجتنب جميع الكبائر، وأحسن جميع الفرائض، أعنى الأركان الخمسة، ولم يكن منه إلا صفائر متفرقة لم يصرعليها، فيشبه أن يكون عذابه المناقشة في الحساب فقط. فإنه إذا حوسب رجحت حسناته على سيئاته. إذورد في الأخبار أن الصلوات الحمس، والجمعة وصوم رمضان، كفارات لما بنهن. وكذلك اجتناب الكبائر

<sup>(</sup>١) حديث سبقت رحمتي غضي : مسلم من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>١) فصلة : ٢٥ (٣) غافر : ١٧ (٣) النجم : ٣٩ (١) الزلزال : ٧ م ٨ (٥) النساء : ٠٠

وأما المؤمن إيمانا تقليديا من أصحاب الهين . ودرجته دون درجة المقربين ، وهمأ يضاعلى درجات : فالأعلى من درجات أصحاب الهين تقارب رتبته رتبة الأدنى من درجات المقربين هذا حال من اجتنب كل الكبائر . وأدى الفرائض كلها ، أعنى الأركان الحسة ، التي هى النطق بكلمة الشهادة باللسان ، والصلاة ، والزكاة ، والصوم ، والحج

فأما من ارتكب كبيرة أو كبائر ، أو أهمل بعض أركان الاسلام . فإن تاب تو بة نصوحاً قبل قرب الأجل ، التحق عن لم يرتكب لأن التائب من الذنب كمن لا ذنب له والثوب المغسول كالذى لم يتوسخ أصلا

وإن مات قبل التوبة ، فهذا أمر مخطر عند الموت ، إذ رعا يكون موته على الإصرار سببا لتزلزل إيمانه ، فيختم له بسوء الخاعة ، لاسيما إذا كان إيمانه تقليديا ، فإن التقليدو إن كان جزما فهو قابل للامحلال بأدنى شك وخيال . والمارف البصير أبعدان بخاف عليه سوء الخاعة . وكلاهما إن ماتا على الإيمان يمذبان ، إلا أن يعفو الله ، عذابا يزيد على عذاب المناقشة

في الحساب. وتكون كثرة العقاب من حيث المدة ، بحسب كثرة مدة الإصرار. ومن حيث الشدة ، محسب قبح الكبائر ومن حيث اختلاف النوع ، محسب اختلاف أصناف السيئات. وعند انقضاء مدة العداب، ينزل البله المقلدون في درجات أصحاب اليمين، والعارفون المستبصرون في أعلى عليين . فني الخبر (١) « آخِرُ مَنْ يَخْرُجُ مِنَ النَّار يُعْطَى مثل الدُّنيا كُلِّما عَشْرَةً أَضْعَافِ » فلا نظن أن المراد به تقديره بالمساحة لأطراف الأجسام كأن يقابل فرسيخ بفرسخين ، أو عشرة بعشرين ، فإن هذا جهل بطريق ضرب الأمثال. بل هذا كقول القائل : أخذ منه جملا وأعطاه عشرة أمثاله ، وكان الجمل بساوى عشرة دنانير ، فأعطاه مائة دينار . فإن لم يفهم من المثل إلا المثل في الوزن والثقل ، فلا تمكون مائة دينار لو وضعت في كفة الميزان ، والجمل في الكفة الأخرى ، عشر عشيره . بل هو موازنة مماني الأجسام وأرواحها ، دون أشخاصها وهيا كلها ، فإن الجمل لا يقصد لثقله ، وطوله وعرضه، ومساحته،، بل لماليته. فروحه المالية، وجسمه اللحم والدم، ومائة دينار عشرة أمثاله بالموازنة الروحانية ، لابالموازنة الجسمانية . وهذا صادق عند من يعرف روح المالية من الذهب والفضة. بل لو أعطاه جوهرة وزنها مثقال ، وقيمتها مائة دينار ، وقال أعطيته عشرة أمثاله كان صادقا ولكن لا يدرك صدقه إلا الجوهريون. فإن روح الجوهرية لا تدرك بمجرد البصر ، بل بفطنة أخرى وراء البصر . فلذلك يكذب به الصي، بل القروى والبدوى ، ويقول ما هذه الجوهرة إلا حجر وزنه مثقال ، ووزن الجل ألف ألف مثقال ؛ فقد كذب في قوله إني أعطيته عشرة أمثاله · والكاذب بالتحقيق هو الصي ولكن لاسبيل إلى تحقيق ذلك عنده إلا يأن ينتظر به البلوغ والكمال ، وأن يحصل في قلبه النور الذي يدرك به أرواح الجواهر وسائر الأموال ، فعند ذلك ينكشفله الصدق . والعارف عاجز عن تفهيم المقلد القاصر صدق رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذه الموازنة إذيقول صلى الله عليه وسلم (٢) « الجُنَّة ُ فِي السَّمُو َاتِ » كما وردفي الأخبار، والسمو ات من الدنيا،

الفردوس فانه أوسط الجنة وأعلى الجنة وفوقع عرش الرخمن

<sup>(</sup>١) حديث ان آخر من نخرج من الناريعطي مثل الدنيا كلهاعشرة أضعاف: متفق عليه من حديث ابن مسعود. (٢) حديث كون الجنة في السموات: خمن حديث أبي هريرة في أثناء حديث فيه فاذا سألتم الله فاسألوه

فكيف يسكون عشرة أمثال الدنيا في الدنيا ! وهذا كما يعجز البالغ عن تفهيم الصبي تلك الموازنة . وكذلك تفهيم البدوي .

و كما أنْ الجوهري مرحوم إذا بلي بالبدوي والقروي في تفهم تلك الموازنة ، فالمارف مرحوم إذا بلي بالبليد الأبله في تفهيم هذه الموازنة. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (١٠ هـ أو حَمُوا ثَلَاثَةً عَالِمًا بَيْنَ الْجُهَّالِ وَغَنَّ فَوْمٍ افْتَقَرَ وَعَزيزَ قَوْمٍ ذَلَّ » والأنبياء مرحومون بين الأمة بهذا السبب، ومقاساتهم لقصور عقول الأمة فتنة لهم، وامتحان، وابتلاء من الله وبلاء موكل بهم سبق بتوكيله القضاء الأزلى ، وهو المني بقوله عليه السلام (٢) « ٱلْبَلاَءِ مُو كُلُّ بِالْأَنْبِيَاءِ ثُمَّ الْأُوْلِيَاءِ ثُمَّ الأَمْثَلِ فَالْأَمْثَلِ »

فلا تظنن أن البلاء بلاء أيوب عليه السلام ، وهو الذي ينزل بالبدن، فإن بلاء نوح عليه السلام أيضا من البلاء العظيم ، إذ بلي بجماعة كان لا يزيدهم دعاؤه إلى الله إلا فرارا ، ولذلك لما تأذى رسول الله صلى الله عليه وسلم بكلام بعضالناس قال (٢) « رَحِمَّ اللهُ أُخِي مُوسَى لَقَدْ أُوذِي َ بِأَكْثَرَ مِنْ هَذَا فَصَبَرَ ، فإِذًا لاتخلوالأنبياء عنالابتلاء بالجاحدين، ولا تخلو الأولياء والعاماء عن الابتلاء بالجاهلين. ولذلك قاما ينفك الأولياء عن ضروب من الإبذاء وأنواع البلاء، بالإخراج من البلاد، والسعاية بهم إلى السلاطين، والشهادة عليهم بالكفر والخروج عن الدين . وواجب أن يكون أهل المعرفة عند أهل الجهل من الكافرين ، كايجب أن يكون المتاضعن الجمل الكبرجوهرة صغيرة عندالجاهلين من المبذرين المضيعين فإذا عرفت هذه الدقائق ، فآمن بقوله عليه السلام إنه يعطى آخر من يخرج من النار مثل الدنيا عشر مرات ، وإياك أن تفتصر بتصديقك على ما يدركهالبصر والحواس فقط، فتكون حمارابر جلين، لأن الحماريشاركك في الحواس الخس، وإعاأنت مفارق الحمار بسر الحي،

<sup>(</sup>١) حديث ارحموا ثلاثة عالما بين الجهال ـ الحديث : ابن حبان فىالضعفاء من رواية عيسى بن طهمان عن أنس وعيسى ضميف ورواه فيه من حديث ابن عباس الاأنه قال عالم تلاعب به الصبيان وفيه أبوالبحترى واسمه وهب بنوهب أحدالكذابين

<sup>(</sup>٢) حديث البلاء موكل بالأنبيا. ثم الاولياء ثم الأمثل فالأمثل :الترمذي وصححه والنسائي في السُّكبري وابن ماجه من حديث سعد بن أبي وقاص وقال قلت يارسول الله أي الماس أشد أبلاء فلم كرم دون ذكر الأوليا، والطبراني من حديث فاطمة أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الحون ما لحديث

<sup>(</sup>٣) حديث رحم الله أخي موسى لقاء أوذي بأكثر من هذا قصر :البخاري من حديث ابن مصعور

عرض على السموات، والأرض، والجبال، فأبين أن محملنه وأشفقت منه، وإدراك ما يخرج عن عالم الحواس الخس ، لا يصادف إلا في عالم ذلك السر الذي فارقت به الحار وُسائر البهائم. فمن ذهل عن ذلك ،وعطله وأهمله،وقنع بدرجةالبهائم ،ولم يجاوز المحسوسات فهو الذي أهلك نفسه بتمطيلها ، ونسيها بالإعراض عنها ، فلا تكونوا كالذين نسوا الله ، فآنساهم أنفسهم: فكل من لم يعرف إلا المدرك بالحواس فقد نسى الله إذ ليس ذات الله مدركا في هذا العالم بالحواس الحنس. وكل من نسى الله أنساه الله لامحالة نفسه ،ونزل إلى رتبة البهائم، وترك الترق إلا الأفق الأعلى ، وخان في الأمانة التي أودعه الله تعالى وأنع عليه كافرا لا نعمه ومتعرضا لنقمته . إلا أنه أسوأ حالامن البهيمة ،فإن البهيمة تتخلص بالموتوأما هذافمندهأمانةسترجع لا محالة إلى مودعها ، فإليهمرجع الأمانةومصيرها : وتلك الأمانة كالشمس الزاهرة ، وإنما هبطت إلى هذا القالب الفانى وغربت فيه ، وستطلع هذه الشمس عند خراب هذا القالب من مغربها ، وتعود إلى بارئها وخالقها ، إمامظامةمنكسفة وإما زاهرة مشرقة . والزاهره المشرقة غير محجوبة عن حضرة الربو بية،والمظامة أيضار اجعة إلى الحضرة، إذ المرجع والمصير للكل إليه، إلا أنها ناكسة رأسها عن جهة أعلى عليين إلى جهةأسفل سافلين . ولذلك قال تعالى ( وَلَوْ تَرَى إِذِ ا ْلْحِرْ ِمُونَ نَا كِسُوا رُءُ وسِهمْ عِنْدَ رَبِّهُمْ (١) فبين أنهم عند ربهم إلا أنهم منكوسون ، قد انقلبت وجوههم إلى أقفيتهم وانتكستر،وسهم عن جهة فوق إلى جهة أسفل ، وذلك حكم الله فيمن حرمه وفيقه، ولم مهده طريقه ، فنموذ بالله من الضلال ، والنزول إلى منازل الجهال

فهذا حكم انقسام من يخرج من النار ، و يعطى مثل عشرة أمثال الدنيا أو أكثر . ولا يخرج من النار إلا موحد . ولست أعنى بالتوحيد أن يقول بلسانه لا إله إلا الله ، فإن اللسان من عالم الملك والشهادة ، فلا ينفع إلا في عالم الملك ، فيدفع السيف عن رقبته ، وأيدى الفاعين عن ماله . ومدة الرقبة والمال مدة الحياة . فحيث لا تبقى رقبة ولامال ، لا ينفع القول باللسان . وإنما ينفع الصدق في التوحيد . وكال التوحيد أن لا يرى الأمور كلما إلا من الله بوعلامته أن لا ينفع الصدق في التوحيد . وكال التوحيد أن لا يرى الوسائط ، وإنما يرى

<sup>(</sup>١) السنجده: ١٢

مسبب الأسباب كما سياتي تحقيقه في التوكل. وهذا التوحيد متفاوت. فن الناس من له من التوحيد مثل الجبال ، ومنهم من له مثقال ، ومنهم من له مقدار خردلة وذرة . فمن في قلبه مثقال دينار من إعان ، فهو أول من يخرج من النار . وفي الحبر يقال (١) ه أخْر جُوا منَ النَّار مَن فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ دِينَارِ مِنْ إِعَانٍ » وآخر من يخرج من في قلبه مثقال ذرة من إيمان . وما بين المثقال والذرة على قدر تفاوت درجاتهام يخرجون بين طبقةالمثقال و بين طبقة الذرة . والموازنة بالمثقال والذرة على سبيل ضرب المثل ، كما ذكرنا في الموازنة بين أعيان الأموال وبين النقود . وأكثر مايدخل الموحدين النار مظالم العباد . فديوان العباد هو الديوان الذي لا يترك. فأما بقية السيئات فيتسارع العفو والتكفير إلها. ففي الأثر أنالعبد ليوقف بن يدى الله تعالى ، وله من الحسنات أمثال الجبال ، لو سلمت له لكان من أهل الجنة ، فيقوم أصحاب المظالم ، فيكون قد سب عرض هذا ، وأخذ مال هذا ، وضرب هذا فيقضى من حسناته حتى لاتبق له حسنة ، فتقول الملائكة : ياربنا هذا قد فنيت حسناته ، وبقي طالبون كثير .فيقولالله تعالى: ألقوا منسيئاتهم علىسيئاته م وصكوا له ضكاإلى الناد وكما يهلك هو بسيئة غيره بطريق القصاص، فكذلك ينجو الظلوم بحسنة الظالم، إذينقل إليه عوضًا عما ظلم به · وقد حكى عن ابن الجلاء ، أن بعض إخوانه!غتابه ، ثم أرسل إليه يستحله ، فقال : لاأفعل ، ليس في صحيفتي حسنةأفضل منها، فكيف أمحوها ؟ وقال هو وغيره: ذنوب إخواني من حسناتي ، أربد أن أزن بهاصميفتي

فهذا ماأردنا أن نذكره من اختلاف العباد في المعاد في درجات السعادة والشقاوة. وكل ذلك حكم بظاهر أسباب، يضاهي حكم الطبيب على مريض بأنه يموت لا محالة ولا يقبل العلاج، وعلى مربض آخر بأن عارضه خفيف و علاجه هين فإن ذلك ظن يصيب في أكثر الأحوال ولكن قد تتوق إلى المشرف على المعلاك نفسه من حيث لا يشعر الطبيب ، وقد يساق إلى ذي العارض الخفيف أجله من حيث لا يطلع عليه . وذلك من أسرار الله تعالى الخفية في أرواح الأحياء، وغموض الأسباب التي رتبها مسبب الأسباب بقدر معلوم . إذ ليس في قوة البشر الوقوف على كنهها ، فكذلك النجاة والفوز في الآخرة

<sup>(</sup>١) حديث آخرجوا من النار من في قلبة مثقال دينار من إيمان مد الحديث تقدم

لهما أسباب خفية ، ليس في قو ة البشر الاطلاع عليها . يعبر عن ذلك السبب الخفي المفضى إلى النجاة بالعفو والرضا ، وعما يقضى إلى الهلاك بالغضب والانتقام . ووراء ذلك سر المشيئة الإلهية الازلية ، التي لا يطلع الخلق عليها . فلذلك بجبعلينا أن نجو و زا العفو عن العاصى وإن كثرت طاعاته الظاهرة ، فإن العاصى وإن كثرت طاعاته الظاهرة ، فإن الاعتماد على التقوى ، والتقوى في القلب ، وهو أغمض من أن يطلع عليه صاحبه ، فكيف غيره ! ولكن قد انكشف لأرباب القلوب أنه لاعفو عن عبد إلا بسبب خني فيه يقتضى العفو ، ولا غضب إلا بسبب باطن يقتضى البعد عن الله تعالى . ولولا ذلك لم يكن العفو والغضب جزاء على الأعمال والأوصاف ، ولو لم يكن جزاء لم يكن عدلا ، ولو لم يكن عدلا ، ولو لم يكن عدلا لم يصح قوله تعالى ( وَما رَ بنُكَ يظِلًا م لِلْمَبِيدِ ( ) ) ولا قوله تعالى ( إن الله كايك يرى . مثقاً لكذرة و ( ) وكل ذلك صحيح ، فليس للا نسب ان إلا ماسعى وسعيه هو الذي يرى . وكل نفس عاكسبت رهينة . فلما زاغوا أزاغ الله قاو بهم . ولما غيروا ما بأ نفسهم غير الله ما مبهم ، تحقيقا لقوله تعالى ( إن الله كا يُغَيرُ ما يقو م حتى يُعَيرُ واما با نفسهم غير الله ما مبهم ، تحقيقا لقوله تعالى ( إن الله كا يُغَيرُ ما يقو م حتى يُعَيرُ واما با نفسهم غير الله ما مبهم ، تحقيقا لقوله تعالى ( إن الله كا يُغَيرُ ما يقو م حتى يُعَيرُ واما با نفسهم غير الله ما مبهم ، تحقيقا لقوله تعالى ( إن الله كا يُغَيرُ ما يقو م حتى يُعَيرُ واما با نفسهم غير الله ما مبهم ، تحقيقا لقوله تعالى ( إن الله كا يُغَيرُ ما يقو م حتى يُعَيرُ واما با نفسهم . و ما عيروا ما بأنفسهم عبر الله ما مبهم ، تحقيقا لقوله تعالى ( إن الله كا يُغَيرُ ما يقو م حتى يُعَيرُ واما بي المهم ، تحقيقا لقوله تعالى ( إن الله كا يكن الله كا يكن عبد الله على المناب المنا

وهذا كله قد انكشف لأرباب القلوب انكشافا أوضح من المشاهدة بالبصر إذ البصر يمكن الغلط فيه ، إذ قد يرى البعيد قريبا ، والكبير صغيرا . ومشاهدة القلب لا يمكن الغلط فيها ، وإنما الشأن في انفتاح بصيرة القلب ، وإلا فما يرى بها بعد الانفتاح فلا يتصور فيه الكذب ، وإليه الإشارة بقوله تعالى (ما كذّب الفُؤّادُ ماراً من أنه أنه واليه الإشارة بقوله تعالى (ما كذّب الفُؤّادُ ماراً من المنافقة على المنافقة عل

الرتبة الثالثة: رتبة الناجين. وأعنى بالنجاة السلامة فقط، دون السعادة والفوز. وهم قوم لم يخدموا فيخلع عليهم ، ولم يقصروا فيعذبوا. ويشبه أن يكون هذا حال المجانين والصبيان من الكفار، والمعتوهين، والذين لم تبلغهم الدعوة في أطراف البلاد، وعاشوا على البله وعدم المعرفة، فلم يكن لهم معرفة، ولا جحود، ولا طاعة، ولا معصية، فلاوسيلة تقربهم، ولاجناية تبعدهم، فما همن أهل الجنة ولامن أهل النار، بل ينزلون في منزلة بين المنزلتين،

<sup>(</sup>١) فصلت: ٢١ (١) النساء: ٥٠٠ الرعد: ١١ (١) النجم: ١١ (١

ومقام بين المقامين، عبر الشرع عنه بالأعراف () وحلول طائفة من الخلق فيه معلوم يقينا من الأيات والأخبار، ومن أنوار الاعتبار. فأما الحكم على العين ،كالحكم مثلا بأن الصبيان منهم ،فهذا مظنون وليس بمستيقن والاطلاع عليه تحقيقا في عالم النبوة، ويبعد أن ترتق إليه رتبة الأولياء والعاماء، والأخبار في حق الصبيان أيضا متعارضة، حتى قالت عائشة رضى الته عنها (٢) لمامات بعض الصبيان : عصفور من عصافير الجنة ، فأنكر ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال « وَمَا يُدْرِيك ؟ » فإذاً الاشكال والاشتباه أغلب في هذا المقام الرتبة الرابعة: رتبة الفائرين. وهم العارفون دون المقلدين. وهم المقربون السابة ون. فإن

(۱) حديث حلول طائمة من الحلق الأعراف: البزار من حديث أبي سعيد الحدرى سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن أسحاب الأعراف وغال هم رجال قناوا في سبيل الله وهم عصاة لآبائهم في في شهر الشهارة أن يدحلوا النار ومنعتهم المصية أن يدخلوا الجنة وهم على سور بين الحدرة والنار \_ الحديث: وفيه عبد الرحمن بن زيد بن أسلم وهو ضعيف ورواه الطبراني من رواية أبي معشر عن يحى بن شبل عن عمر بن عبد الرحم المدنى عن أبيه مختصرا وأبو معشر نبحيح السندى ضعيف و يحى بن شبل لا يعرف وللحاكم عن حديفة قال أمحاب الأعراف قوم تجاوزت بهم حسناتهم النار وقصرت سيئاتهم عن الجدة \_الحديث: وقال صحيح علي شرط الشيخين وروى الثعلبي عن ابن عباس قال الأعراف موضع عال في الصراط عليه العباس وحمزة وعلى وجعفر \_ الحديث: هذا كذب موضوع وفيه جماعة من الكذابين

(٧) حديث عائشة انهافالت لما مات بعض الصبيان عصفور من عصافير الجنة فأمكر ذلك وقال مامدريك رواه مسلم قال المصنف والأخبار فيحق الصبيان منعارضة ﴿ قلت روى البخاري من حديث سمرة بن جندب فى رؤيا النبي صلى الله عليه وسلم وفيه وأما الرحل الطويل الذى فى الروضة فابراهيم عليه السلام واماالولدان حوله فكل مؤلود يولد علىالفطرة فقبليارسول اللهوأولاد المشركين قال وأولاد المشركين وللطبران منحديثه سألنا رسول الله صلى الله عليه وسلمءن أولاد النبركين فقال همخدمة أهالى الجية وفيه عيادين منصور الناجى قاضي البصرة وهوضعيف يرويه عنءيسي بنشعيب وفدضعفه ابنحان وللسائيمن حديث الأسود بنسريع كنافى غزاة لنا \_ الحديث: في قتل النبرية وفيه ألاان خياركم أبنا المشركين ثم قال لا تفتاوا ذرية وكل بسمة تولد على الفطرة ـ الحديث : واسناده صحيح وفى الصحيحين من حديث أبى هريرة كل مولود بولد على الفطرة \_ الحديث : وفيرواية لأحمد ليس مولود يولد الاعلى هذه الملة ولأبي داود فَى آخر الحمديث فقالوا يارسول الله أفرأيت من يموت وهو صغير فقال الله أعلم بماكانوا عاملين وفيالصحيحين من حديث ابن عباس سئل النبي صلى الله عليه وسلم عن أولاد المشركين فقال الله أعلم تباكانوا عاماين وللطبراني من حديث ثابت بن الحارث الأنصاري كانت يهود اذاهلك لهم صٰى صغير قالوا هوصديق فقال النبي صلى الله عليه وسلم كذبت يهود مامن نسمة يخلقها الله في بطن أمه الأأم شق أوسعيد ـ الحديث : وفيه عبد الله بن لهيمة و لأبي داو دمن حديث أبن مسمود الوائدة والموؤدة في النار وله من حديث عائشة قلت بأرسول الله ذر ارى المؤمنين

المقلد وإنكان له فوزعلي الجملة عقام في الجملة، فهو من أصحاب اليمين. وهؤلاء هم المقربون. وما يلقى هؤ لاء يجاوز حد البيان . والقدر المكن ذكره ما فصله القرءان ، فليس بعد بيان الله بيان والذي لا يمكن الثعببر عنه في هذا العالم · فهو الذي أجملهقوله تعالى ( فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسُ مَأَأَخْنَي لَمْ مِنْ قُرَّةً إِنَّانُ (١) وقوله عز وجل: أعددت لعبادي السالحين مالاعين رأت، ولاأذن سممت ، ولا خطر على قلب بشر . والعارفون مطلهم تلك الحالة التي لا يتصور أن تخطر على قلب بشر في هذا العالم. وأما الحور ، والقصور ، والفاكهة واللبن ، والعسل والخر ، والحلي والأساور، فإنهم لا يحرصون عليها، ولو أعطوها لم يقنعوا بها. ولا يطلبون إلالذة النظر إلى وجه الله تعالى الكريم، فهي غاية السعادات ،ونهاية اللذات ولذلك قيل لرابعة العدوية رحمة الله عليها : كيف رغبتك في الجنة ؟ فقالت الجارثم الدار . فهؤلاء قوم شغلهم حب رب الدار عن الدار وزينها ، بل عن كل شيء سواه ، حتى عن أنفسهم . ومثالهم مثال العاشق المستهتر عمشوقه، المستوفي همه بالنظر إلى وجهه والفكر فبه، فإنه في حال الاستغراق غافل عن نفسه ، لا محس عا يصيبه في بدنه ء ويعبر عن هذه الحالة بأ نه فني عن نفسه. ومعناه أنه صار مستغرقا بغيره ٬ وصارت همومه هما واحدا وهو محبو به ، ولم يبق فيه متسع لغير محبوبه حتى يلتفت إليه ، لانفسه ولا غير نفسه. وهذه الحالة هي التي توصل في الآخرة إلى قرة عين لا يتصور أن تخطر في هذا العالم على قلب بشر ، كما لا يتصور أن تخطر صورة الألوان والألحان على قلب الأصم والأكمه ، إلا أن يرفع الحجاب عن سمعه وبصره فعند ذلك يدرك حاله ، ويعلم قطعا أنه لم يتصور أن تخطر بباله قبل ذلك صورته ، فالدنيا حجاب على التحقيق ، و برفعه ينكشف الغطاء ، فعند ذلك يدرك ذوق الحياة الطيبة ، وأرب الدار الآخرة لهني الحبوان لوكانوا يعلمون

فهذا القدركاف في بيان توزع الدرجات على الحسنات، والله الموفق بلطفه

غقال مع آبائهم ففلت بلاعمل قال الله أعلم بماكانوا عاماين قلت فذرارى المشركين قال مع آبائهم قلت بلاعمل قال الله أعلم بماكانوا عاملين وللطبراني من حديث خديجة قلت بارسول الله أين أطفالي منك قال في الجنة قلت بلاعمل قال الله أعلم بماكانوا عاملين فلت فأين أطفالي قبلك قال في النار قلت بلاعمل قال لقد علم الله ماكانوا عاملين واسناده منقطع بين عبد الله ابن الحارث وخديجة وفي الصحيحين من حديث الصعب بن جنامة في أولاد المشركين هم من البائهم وفي ووانة هم منهم

السحده: ۱۷

## بسيان

ما تعظم به الصغائر من الذنوب

اعلمأن الصغيرة تكبر بأسباب: منها الإصرار والمواظبة. ولذلك قيل لاصغيرة مع إصرار، ولا كبيرة مع استغفار . فمكبيرة واحدة تنصرم ولا يتبعها مثلها لو تصور ذلك ،كان العفو عنها أرجى من صغيرة يواظب العبد عليها . ومثال ذلك قطرات من الماء تقع على الحجر على توال فتؤثر فيه ، وذلك القدر من الماء لو صب عليه دفعة واحدة لم يؤثر . ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « خَيْرُ الْأَعْمَــالِ أَدْوَمُهَا وَ إِنْ قَلَّ » والأشياء تستبان بأصدادها . وإن كان النافع من العمل هو الدائم وإن قل ، فالسكثير المنصرم قليل النفع في تنوير القلب وتطهيره ، فكذلك القليل من السيئات إذا دام عظم تأثيره في إظلام القلب إلا أن الكبيرة قلما يتصور الهجوم عليها بغتة من غيرسو ابقولواحقمن جملة الصغائر فقلما يزنى الزاني بنتة من غير مراودة ومقدمات. وقلما يقتل بنتة من غير مشاحنة سابقة ومعاداة. فكل كبيرة تكتنفها صغائر سابقة ولاحقة. ولو تصورت كبيرة وحدها بغتة ، ولم يتفق إليها عود ، ربما كان العفو فها أرجى من صغيرة واظب الإنسان عليها عمره ومنها أن يستصغر الذنب. فإن الذنب كلماستعظمه العبدمن نفسه صغر عندلله تعالى وكلما استصغره كبر عندالله تعالى لأن استعظامه بصدر عن نفور القلب عنه، وكر اهيته له . وذلك النفور يمنع من شدة تأثر منه واستصفاره يصدر عن الإلف به، وذلك يوجب شدة الأثر في القلب. والقلب هو المطلوب تنويره بالطاعات ، والمحذور تسويده بالسيئات . ولذلك لا يؤاخذ عَايجري عليه في الغفلة ، فإِن القلب لايتأثر بما يجرى في الغفلة. وقد جاءفي الحبر (٢<sup>٠</sup>« الْمُؤْمِنُ يَرَى ذَنْبَهُ كَاكِلْبَلِ فَوْقَهُ يَخَافُ أَنْ يَقَعَ عَلَيْهِ وَالْلنَافِقُ يَرَى ذَنْبَهُ كَذُبَابٍ مَرَ عَلَى أَنْهِ فَأَطَارَهُ » وقال بعضهم: الذنب الذي لا يغفر ، قول العبدليت كل ذنب عملته مثل هذا . وإنما يعظم الذنب في قلب المؤمن لعامه بجلال الله . فإذا نظر إلى عظم من عصى به ، رأى الصغيرة كبيرة . وقد أوحى الله تعالى إلى بعض أنبيائه ، لاتنظر إلى قلة الهــدية ؛ وانظر إلى عظم مهديها . ولا تنظر إلى صغر الخطيئة ، وانظر إلى كبرياء من واجهته مها . وبهذا الاعتبار

<sup>(</sup>١) حديث خير الاعمال أدومها وال قل :متفق عليه من حديث عائشة بالقظ أحب وقد تقدم

<sup>(</sup>٢) حديث المؤمن برى ذنبه كالجبل فوقه \_ الحديث : البخاري من رُوَايَةُ الحَّارُثِينَ سويد قال حدثنا عبد الله بن مسعود حديثين أحدها عن النبي صلى الله عليه وسلم والآخر عن نفسه فذكر هذا

قال بعض العارفين. لأصغيرة ، بل كل مخالفة فهنى كبيرة : وكذلك قال بعض الصحابة رضى الله عنهم للتابعين. وإنكم لتعملون أعمالا هى فى أعينكم أدق من الشعر ، كنا نعدها على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم من الموبقات. إذ كانت معرفة الصحابة بجلال الله أتم، فكانت الصغائر عنده بالإضافة إلى جلال الله تعالى من الكبائر. وبهذا السبب يعظم من الجاهل، ويتجاوز عن العامى فى أمور لا يتجاوز فى أمثالها عن العارف لأن الذنب والمخالفة يكبر بقدر معرفة المخالف.

ومنها السرور بالصنيرة ، والفرح والتبجح بها ، واعتداد التمكن من ذلك نعمة ، والنفلة عن كونه سبب الشقاوة . فكلما غلبت حلاوة الصغيرة عند العبد كبرت الصغيرة وعظم أثرها في تسويد قلبه . حتى أن من المدنبين من يتمذح بذبه ويتبجح به ، لشدة فرحه بمقارفته إياه . كما يقول . أما رأيتني كيف مزقت عرضه ؟ ويقول المناظر في مناظرته أما رأيتني كيف فضحته ؟ وكيف استخففت به ؟ وكيف لبست عليه ؟ ويقول المعامل في التجارة : أما رأيت كيف روجت عليه الزائف ؟ وكيف لبست عليه ؟ وكيف المتخففت به وكيف نبست عليه ؟ ويقول المعامل في التجارة : أما رأيت كيف روجت عليه الزائف ؟ وكيف نبست عليه ؟ وكيف غبنته في ماله ؟ وكيف استحمقته ؟ فهذا وأمثاله تكبر به الصغائر، فإن الذنوب مهلكات ، وإذا دفع المبد إليها ، وظفر الشيطان به في الحل عليها ، فينبني أن يكون في مصيبة وتأسف بسبب غلبة العدو عليه ، وبسبب بعده من الله تعالى . فالمريض لذى يفرح بأن ينكسر إناؤه الذي فيه دواؤه ، حتى يتخلص من ألم شر به ، لا يرجى شفاؤه ومنها أن يتهاون بستر الله عليه ، وحلمه عنه ، وإمهاله إياه ، ولا يدرى أنه إنما يهلمقتا ليزداد بالإمهال إنما . فيظن أن تمكنه من الماصى عناية من الله تعالى به .فيكون ذلك لأمنه من مكر الله ، وجهله بمكامن النرور بالله ، كما قال تعالى (وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْ لَا يُعَذَّبُنَا من مكر الله ، وجهله بمكامن النرور بالله ، كما قال تعالى (وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْ لَا يُعَدُّنُ الله عنه ، ويقولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْ لَا يُعَدُّنُ الله عليه ، ويقيش آلميورُ ('')

وَمنها أَن يَأْتِي الذَّنبِ وَيظهره ، بأن يذكره بعد إنيانه . أو يأنيه في مشهد غيره . فإن ذلك جناية منه على ستر الله الذي سدله عليه ، وتحريك لرغبة الشر فيمن أسمعه ذنبه ، أو أشهده

وحديث أله أفرح يتوبة العبد ولم يتين المرفوع من الوقوف وقد رواه البيهق فى الشعب من هذا الوجه موقوفا ومرفوعا

<sup>(</sup>١) المجادله : ٨

فعله . فهما جنايتان انضمتا إلى جنايته ، فغلظت به . فإن انضاف إلى دّلك الترغيب للغيرفيه والحمل عليه ، وتهيئة الأسباب له ، صارت جناية رابعة ، وتفاحش الأمر . وفي الخبر (۱) «كُلُّ النَّاسِ مُعَافًى إِلَّا الْمُجَاهِرِ بِنَ يَبِيتُ أَحَدُهُمْ عَلَى ذَنْبِ قَدْ سَتَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ فَيُصْبِحُ وَيَكُثُ النَّاسِ مُعَافًى إِلَّا الله عَلَيْهِ يَبِيتُ أَحَدُهُمْ عَلَى ذَنْبِ قَدْ سَتَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ فَيُصْبِحُ وَيَكُشْفُ سِتْرَ الله وَيَتَحَدَّتُ بِذَنْبِهِ » وهذا لأن من صفات الله ونعمه أنه يظهر الجيل ويستر القبيح ، ولا بهتك الستر . فالإظهار كفران لهذه النعمة . وقال بعضهم : لاتذنب فإن كان ولا بد فلا ترغب غيرك فيه فتذنب ذنبين ولذلك قال تعالى (المنافية قُونَ وَالمُمْنَا فِقاتُ وَعَنْهُمْ مِنْ بَعْضِ يَا مُرُونَ بِالْمُنْكَرِ وَيَنْهُونَ وَيَا الْمُونِ فِي الله عَنْ السلف: مَنْ أَخْرُونَ إِلْمُنْكَرِ وَيَنْهُونَ عَنِ الله عُلْمُ مَعْمَة ، ثم يهونها عليه ما انتهك المرء من أخيه حرمة أعظم من أن يساعده على معصية ، ثم يهونها عليه ما انتهك المرء من أخيه حرمة أعظم من أن يساعده على معصية ، ثم يهونها عليه

ومنها أن يكون المذنب عالما يقتدى به فإذا فعله بحيث يرى ذلك منه كبر ذنبه كابس. العالم الإبريسم ، وركو به مراكب الذهب ، وأخذه مال الشبهة من أموال السلاطين ، وحدوله على السلاطين ، وتردده عليهم، ومساعدته إياه بترك الإنكار عليهم، وإطلاق اللسان فى المناظرة ، وقصده الاستخفاف ، واشتغاله من العلوم عالا يقصد منه إلا الجاه ، كعلم الجدل والمناظرة ، فهذه ذنوب يتبع العالم عليها ، فيموت العالم ويبق شره مستطيرا فى العالم آمادا متطاولة . فطوبى لمن إذا مات ماتت ذنو به معه . وفى الحبر "د من سن سن سنة سيئة فعليه و ز ر ما وو ز ر من عمل بهالا ينقص من أو ز ارهم شيئا عالى تعالى (و تكثيب ما قد من العمل والعامل والعامل المناطرة على المناطرة من المناطرة من المناطرة على المناطرة من الأعمال بعد انقضاء العمل والعامل المن من المناطرة من المناطرة

وقال ابن عباس: ويل للعالم من الأنباع، يزل زلة فيرجع عبها، ويحملها الناس فيذهبون بها في الآفاق. وقال بعضهم. مثل زلة العالم مثل انكسار السفينة تغرق وبغرق أهلها. وفي الإسرائيليات أن عالما كان يضل الناس بالبدعة، ثم أدركته توبة، فعمل في الإصلاح دهرا. فأوحى الله تعالى إلى نبيهم. قل له إن ذنبك لوكان فيها بيني وبينك لغفر ته الكولكن كيف من أضلات من عبادى فأدخلتهم النار؟. فبهذا يتضح أن أمر العلماء مخطر ، فعليهم وظيفتان عبادي الذنب، والأخرى إخفاؤه. وكما تتضاعف أوزارهم على الذنوب، فكذلك إحداهما: ترك الذنب، والأخرى إخفاؤه. وكما تتضاعف أوزارهم على الذنوب، فكذلك

<sup>(</sup>١) حديث كل الناس معافى إلاالحجاه ربن - الحديث: متفق عليه من حديث أبي هر يرة بلفظ كل أمق وقد تقدم (٢) حديث من سن سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها - الحديث : مسلم من حديث جرير بن عبدالله وقد تقدم في آداب الكسب

<sup>(</sup>١) التولة: ٧٦ (٢) يس: ١٩

يتضاعف أوابهم على الحسنات إذا اتبعوا . فإذا ترك التجمل والميل إلى الدنيا، وقنع منها باليسير ومن الطعام بالقوت، ومن الكسوة بالخلق ، فيتبع عليه ويقتدى به العلماء والعوام فيكون لهمثل أوابهم . وإن مال إلى التجمل ، مالت طباع من دونه إلى التشبه به ، ولا يقدرون على التجمل إلا محدمة السلاطين ، وجمع الحطام من الحرام . ويكون هو السبب في جميع ذلك . فركات العلماء في طورى الزيادة والنقصان تتضاعف آثارها، إما بالربح ، وإما بالخسران : وهذا القدركاف في تفاصيل الذنوب التي التوبة نوبة عنها

## الركن الثمالست في تمام التوبة وشروطها ودوامها إلى آخر العمر

قدذكر ناأن التو بة عبارة عن ندم يورث عزماو قصدا. وذلك الندم أور ثه العلم بكون المعاصى حائلا بينه و بين محبوبه . ولكل واحدمن العلم والندم والعزم دوام وتحسام . ولتمامها علامة ولدوامها شروط فلا بدمن بيانها ، أما العلم فالنظر فيه نظر في سبب التو بة وسيأتى . وأما الندم : فهو توجع القلب عند شعوره بفوات الحبوب وعلامته طول الحسرة ، والحزن وانسكاب الدمع وطول البكاء والفكر . فن استشعر عقو بة نازلة بولده أو ببعض أعزته ، طل عليه مصيبته وبكاؤه وأى عزيز أعز عليه من الله ورسوله ولوحد ثه إنسان واحد يسمى طبيبا، أن من ولده المريض وأى غبر أصدق من الله ورسوله ولوحد ثه إنسان واحد يسمى طبيبا، أن من ولده المريض ولا أميرا أه وأنه سيموت منه ؛ لطال في الحال حزنه . فليس ولده بأعز من نفسه ، ولا الطبيب بأعلم ولأ أصدق من الله ورسوله ، ولا الموت بأشدمن النار ، ولا المرض بأدل على الموت من المعاصى على سخطاللة تمالى ، والتعرض بها للنار فألم الندم كلا كان أشد كان تكفير الذنوب به أرجى . فعلامة ومن علامته أن تتمكن مرارة تلك الذنوب في قلبه بدلا عن حلاوتها ، فيستبدل باليل ومن علامته أن تتمكن مرارة تلك الذنوب في قلبه بدلا عن حلاوتها ، فيستبدل باليل من الما قبول تو بته فقال لبعض أنبيائه ، وقد وجلال ، و بق عبد ، بعد أن اجتهد سنين في العبادة ولم ير قبول تو بته فقال : وعزتى سأله قبول تو بته فقال : وعزتى طبدنى ، وخلال الدنوب الله قبول تو بته فقال : وعزتى وجلال ، لو شفع فيه أهل السموات والأرض ماقبلت تو بته ، وحلاوة ذلك الذنب الذب الذي

<sup>(</sup>١) حديث جالسوا التوابين فاتهم أرق أفئدة : لم أجده مرفوعا وهو من قول عون بن عبد الله رواه ابن أبي الدنيا في التوبيق التوابين فان رحمة الله إلى النادم أقرب وقال أيضا فالموعظة إلى قلوبهم أسرع وهم الى الرفة أقرب وقال أيضا التائب أسريم دممة وأرق قليا

تاب منه فى قلبه . فإن قلت فالذنوب هى أعمال مشتهاة بالطبع ، فكيف يجد مرارتها فأقول :من تناول عسلاكان فيه سم ، ولم يدركه بالذوق،واستلده،ثم مرض وطالَ مرضه وألمه ،وتناثر شعره.وفلجت أعضاؤه ،فإذا قدم إليه عسل فيهمثل ذلك السم ،وهو في غاية الجوع والشهوة للحلاوة ، فهل تنفر نفسه عن ذلكالعسل أملا ؟فإِنقلت لا ،فهو جحد المشاهدة والضرورة · بل ربما تنفر عن العسل الذي ليس فيه سم أيضا ، لشبهه به : فوجد أن التائب مرارة الذنب كذلك يكون وذلك لمامه بأن كل ذنب فذوقه ذوق العسل، وعمله عمل السم. ولا تصح النو بة ولا تصدق إلا عثل هذا الإِيمان . ولما عز مثل هذا الإِيمان عزت التوبة ، والتاثبون فلا ترى إلامعرضاعن الله تعالى، متهاو نابالذنوب، مصراعليها. فهذاشرط تمام الندم. وينبغي أن يدوم إلى الموت . وينبغي أن يجد هذه المرارة في جميع الذنوب ، وإذلم يكن قد ارتكبها من قبل ، كا يجدمتناول السم في العسل النفرة من الماء البارد ،مهما علم أن فيهمثل ذلك السم ، إذ لم يكن ضرره من العسل بل مما فيه . ولم يكن ضرر التاثب من سرقته وزناه من حيث إنه سرقة وزنا، بل من حيث إنه مخالفة أمر الله تعالى ،وذلك جار في كلذنب وأما القصد الذي ينبعث منه ، وهو إرادة التدارك ، فله تعلق بالحال ، وهو يوجب ترك كل محظور هوملابسله، وأداء كل فرض هومتوجه عليه في الحال وله تعلق بالماضي، وهو تدارك مافرط. وبالمستقبل، وهو دوام الطاعة، ودوام ترك المعصية إلى الموت. وشرط صحتها فيما يتعلق بالماضي، أن يردّ فكره إلى أو ل يوم بلغ فيه بالسن أو الاحتلام، ويفتش عمامضي من عمره سنة سنة ،وشهراشهرا ،ويومانوما، ونفسانفسا. وينظر إلى الطاعات ماالذي قصر فيه منها، وإلى المماصي ماالذي قارفه منها فإن كانقدترك صلاة، أوصلاها في وبنجس، أوصلاها بنية غير صحيحة لجهله بشرط النية. فيقضيها عن آخرها. فإنشك في عددما فاته. منها حسب من مدة بلوغه وترك القدر الذي يستيقن أنه أداه ، ويقضى الباق . وله أن يأخذ فيه بغالب الظن ، و بصل إليه على سبيل التحرى والاجتهاد . وأماالصوم ، فإن كان قدتركه في سفر ولم يقضه ، أو أفطر عمدا ، أونسي النية بالليل ولم يقض ، فيتمرف مجموع ذلك بالتحرى والاجتهاد ، وبشتغل بقضائه . وأما الزكاة ؛ فيحسب جميع ماله ، وعددالسنين من أول ملكة لامن زمان البلوغ ، فإن الزكاة واجبة في مال الصبي : فيؤدى ماعلم بغالب الظن أنه في ذمته . فإن أداه لاعلى وجه يو افق مذهبه، بأن ام يصرف إلى الأصناف الثمانية ، أو أخرج البدل وهو على مذهب الشافعي رحمه الله تمالى، فيقضى

جيع دلك وإن ذلك لا يجزيه أصلا وحساب الزكاة ومعرفة ذلك يطول، و يحتاج فيه إلى تأمل شاف ويلزمهأن يسأل عن كيفية الخروج عنه من العلماء . وأما الحج ، فإن كان قد استطاع في بمض السنين ولم يتفق له الخروج، والآنةدأفلس فعليه الخروج. فإن لم يقدر معالإفلاس، فعليه أن يكتسب من الحلال قدر الزاد. فإن لم يكن له كسب ولا مال ، فعليه أن يسأل الناس ليصرف إليه من الزكاة أو الصدقات ما يحجبه ، فإنه إن مات قبل الحج مات عاصيا. قال عليه السلام (١) ﴿ مَنْ مَاتَ وَكُمْ يَحُبُحُ فَلْيُمُتْ إِنْ شَاءَ يَهُودِينًا وَإِنْ شَاءَ نَصْرًا نِيًّا ﴾ والعجز الطارىء بعدالقدرة لا يسقط عنه الحج فهذا طريق تفتيشه عن الطاعات وتداركها . وأما المعاصى، فيجب أن يفتش من أول بلوغه عن سمعه، و بصره ولسانه، و بطنه، ويده، ورجله، وفرجه، وسائر جو ارحه ثم ينظر فيجميع أيامهوساعاته، ويفصل عندنفسه ديوان معاصيه، حتى يطلع على جميعها صغائر ها وكبائرها، ثم ينظر فيها. فما كان من ذلك بينه و بين الله تعالى من حيث لا يتعلق عظامة العباد ، كنظر إلى غير مجرم، وقعو دفى مسجد مع الجنابة ، ومس مصحف بغير وضوء، واعتقا دبدعة، وشرب خمر وسماع ملاه ، وغير ذلك مما لا يتملق بمظالم العباد، فالتو بة عنها بالندم والتحسر عليها، و بأن يحسب مقدارها من حيث الكبرومن حيث المدة، ويطلب لكل معضية منها حسنة تناسبها. فيأتي من الحسنات بمقدار تلك السيئات، أخذا من قوله صلى الله عليه و سلم ('' « اتَّقِ اللهَ حَيْثُ كُنْتُ وَأَ تَبِعِي السَّيِّئَةَ الْحُسَنَةَ تَعْجُهَا » بلمن قوله تعالى ( إِنَّ الْحُسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ (١) ) فيكفر سماع الملاهي بسماع القرءان وبمجالس الذكر. ويكفر القعود في المسجد جنبا بالاعتكاف فيه مع الاشتغال بالعبادة. ويكفر مس المصحف محدثاً بإكر ام المصحف وكثرة قراءة القرءان منه، وكثرة تقبيله ،و بأن يكتب مصحفاو بجمله وقفا. و يكفر شرب الخر بالتصدق بشراب حلال ، و هو أطيب منه وأحب إليه. وعدجميع المعاصى غير ممكن وإعاالمقصو دساوك الطريق المضادة . فإن المرض يمالج بضده. فكل ظلمة ارتفعت إلى القلب عمصية ، فلا يمحوها إلا نورير تفع إليها بحسنة تضادها والمتضادات هي المتناسبات،فلذلك ينبغي أن تمحى كل سيئة بحسنة من جنسها لكن تضادها فإن البياض بزال بالسوادلا بالحرارة والبرودة. وهذا التدريج والتحقيق من التلطف في طريق

<sup>(</sup>١) حديث منمات ولم يحج فليمت انشاء يهوديا ــ الحديث : : تقدم فى الحج (٢) حديث اتق الله حيثًا كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها : الترمذي من حديث أبي ذر وصححه وتقدم أوله فيآداب الكسب وبعضه فيأوائل التوبة وتقدم فيرياضة النفس

<sup>(1)</sup> Met: 131

المحو، فالرجاء فيه أصدق، والثقة به أكثر من أن يو اظب على نوع واحد من العبادات، وإن كان ذلك أيضامؤ ثرافي المحوفهذا حكرما بينه وبين الله تعالى . ويدل على أن الشيء يكفر بضده أن حب الدنيا رأس كل خطيئة، وأثر انباع الدنيا في القلب السروريها، والحنين إليها. فلاجرم كان كل أذي يصيب المسلم ينبو بسببه قلبه عن الدنيا يكون كفارةله إذالقلب يتجافى الهموم والغموم عن دار الهموم. قال صلى الله عليه وسلم ( ` « مِنَ الذُّنُوبِ ذُنُوبِ لاَ يُكَفِّرُ هَا إِلَّا الْهُمُومُ ، وفي لفظ آخر ﴿ إِلَّا الْهُمَ بطّلَب المعيشة »وفي حديث عائشة رضى الله عنها (٢) « إِذَا كَثُرَتُ ذُنُوبُ ٱلْعَبْد وَلَمْ تَكُنْ لَّهُ أَعْمَالٌ ثُكَفِّرُهَا أَدْخَلَ اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ الْهُمُومَ فَتَكُونُ كَفَّارَةً لِذُنُو بِهِ »ويقال إن الهم الذي يدخل على القلب والعبد لا يعرفه، هوظامة الذيوب والهم بها. وشعور القلب بوقفة الحساب وهول المطلع : فإن قلت: هم الإنسان غالبا عاله و ولده و جاهه ، وهو خطيئة ، فكيف يكون كفارة؟ فاعلم أن الحسله خطيئة، والحرمان عنه كفارة ولوتمتع به لتمت الحطيثة فقدروي أنجبريل عليه السلام، دخل على بوسف عليه السلام في السجن، فقال له: كيف تركت الشيخ الكثيب؟فقال قد حزن عليك حزن مائة تكلى، قال فاله عندالله؟ قال أجر مائة شهيد فإذن الهموم أيضا مكفرات حقوق الله. فهذا حكما يبنه و بين الله تعالى . وأمامظالم العباد ففيها أيضام عصية وجناية على حق الله تمالى فإن الله تعالى نهى عن ظلم العباد أيضا . فما يتعلق منه بحق الله تعالى ندار كه بالندم و التحسر، و ترك مثله في المستقبل، والإنيان بالحسنات التي هي أضدادها فيقابل إيذاء ه الناس بالإحسان إليهم ويكفر غصب أمو الهم بالتصدق علكه الحلال ويكفر تناول أعراضهم بالغيبة والقدح فيهم بالثناء على أهل الدس، وإظهار ما بعر ف من خصال الخير من أقر انه وأمثاله. و يكفر قتل النفوس بإعتاق الرقاب لأنذلك إحياء، إذالعبد مفقو دلنفسه ، موجو دلسيده. والإعتاق إنجاد لا يقدر الإنسان على أكثر منه فيقابل الإعدام بالإيجاد و هذا تعرف أن ماذكر ناه من سلولة طريق المضادة في التكفير والمحو مشهو دله في الشرع ،حيث كفر القتل بإعتاق رقبة شم إذا فعل ذلك كله لم ينجه و لم يكفه ، ما لم يخرج عن مظالم العباد. ومظالم العباد إما في النفوس، أو الأموال، أو الأعراض، أو القاوب. أعنى به الإيذاء

<sup>(</sup>١) حديث من الذنوب ذنوب لايكفرها الاالهموم وفى لفظ آخر الاالهم فى طلب المعيشة : طس وأبونعيم فى الحلية والخطيب فى الناجيص من حديث أبى هريرة بسند ضعيف وتقدم فى البكاح (٣) حديث اذا كثرت ذنوب العبد ولم يكن له أعمال تكفرها أدخل الله عليه الغموم : تقدم أيضا فى النكاح

<sup>(</sup> ٣ ) حديث آذا كثرت ذنوب العبد ولمريكن لهاعمال تكفرها أدخل الله عليه العموم :تقدم!يضا فيالنكاح وهوعند أحمد من حديث غائشة بلفظ ابتلاه الله بالحزن

المحض . أماالنفوس،فإنجرىعليه قتل خطأ. فتو بته بتسليم الدّنة ووصولها إلى المستحق، إماء أومن عاتلته . وهو في عهدة ذلك قبل الوصول: و إنكان عمدامو جباللقصاص فبالقصاص. فإن لم يعرف فيجب عليه أن يتمر ف عند ولى الدم، ويحكمه في روحه، فإن شاء عقا عنه ، وإن شاء قتله. ولاتسقط عهدته إلا بهذا.ولايجوزلهالإخفاء.وليسهذا كالوزني،أوشرب،أوسرق،أو قطع الطريق،أوباشرما يجب عليه فيه حدالله تعالى، فإنه لا يلزمه في النوبة أن يفضح نفسه، ويهتك ستره ويلتمس من الوالى استيفاء حق الله تعالى. بل عليه أن يتستر بستر الله تعالى ، ويقيم حدالله على نفسه بأنواع المجاهدة والتعذيب. فالعفو في محضحقوق الله تعالى قريب من التائبين النادمين. فإن رفع أمرهذه إلى الوالى حتى أقام عليه الحد، وقعمو قعه، وتكون تو بته صحيحة مقبولة عندالله تعالى، بدليل ماروى (١٠ أنماعز بن مالك، أنى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال. بارسول الله، إنى قد ظامت نفسى وزنيت، وإنى أريد أن تطهرني فرده فلما كان من الغدأ تاه فقال بارسول الله إنى قدزنيت. فرده الثانية. فلما كان في الثالثة، أمر به فحفر له حفرة، ثم أمر به فرجم. فكان الناس فيه فريقين. فقائل بقول لقده الكوأ حاطت به خطيئته. وقائل يقول ما تو بة أصدق من تو بته . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « لَقَدْ تَأْبَ تَوْ بَةً لَو ْ قُسِّمَتْ ۚ بَيْنَ أُمَّةٍ لَوَسِعَتْهُمْ » (٢) وجاءت الغامدية فقالت يارسول الله، إنى قدز نيت فطهر ني فردها فلما كان من الغدقالت يارسول، لم تردني الملك تريد أن ترددني كارددت ماعز ا. فو الله إني لحبلي. فقال صلى الله عليه وسلم « أُمَّا الْآنَ فَاذْهَبِي حَتَّى تَصَعِي »فلماولدتأتتبالصي في خرقة. فقالت هذا قد ولدته . قال « اذْهَبِي فَأَرْضَعِيهِ حَتَّى تَفْطَمِيهِ » فلما فطمته أتت بالصي و في يده كسرة خبز ، فقالت يا نبي الله ، قد فطمته. وقد أكل الطعام. فدفع الصبي إلى رجل من المسلمين، ثم أمر مها فحفر لها إلى صدرها ، وأمر الناس فرجموها. فأقبل خالد ابن الوليد بحجر ، فرمي رأسها، فتنضح الدم على وجهه، فسيها. فسمع رسو ل الله صلى الله عليه وسلم سبه إياهافقال « مَهْلاً يَاخَالِدُ فَوَ الَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ تَا بَتْ تَوْ بَةً لَوْ تَابَهَاصَاحِبُمَكُس لَنْهُورَ لَهُ ، ثُم أمر بها فصلي عليها ودفنت .

وأما القصاص وحدالقذف: فلا بدمن تخليل صاحبه المستحق فيه و إن كان المتناول مالاً تناوله

<sup>(</sup>۱) حدیث اعتراف ماعز بالزنا ورده صلی الله علیه وسلم حتی اعترف أربماو قوله لفدتاب توبة ـ الحدیث: مسلم من حدیث بریدة بر الخصیب

<sup>(</sup> ٣ ) حديث الغامدية واعترافها بالزنا ورجمها وقوله صلى الله عليه وسلم لقدنابت اوبة ــ الحديث : مسلم منحديث بريدة وهو بعض الذي قبله

بغصب،أوخيا نة،أوغبن في معاملة بنوع تلبيس، كترو يجزانف،أوسترعيب من المبيع،أونقص أجرة أجير، أومنع أجرته، فكل ذلك يجب أن يفتش عنه لامن حد بلوغه، بل من أول مدة وجوده. فإنما يجب في مال الصبي يجب على الصبي إخر اجه بعد البلوغ ، إن كان الولى قد قصر فيه . فإن لم يفعل كان ظالمًا مطالبًا به، إذيستوى في الحقوق المالية الصبي والبالغ. وليحاسب نفسه على الحبات والدوانق من أول يوم حياته إلى يوم توبته قبل أن يحاسب في القيامة : وليناقش قبل أن يناقش فن لم السب نفسه في الدنياطال في الآخرة حسابه فإن حصل محموع ما عليه بظن غالب و نوع من الاجتهاد ممكن، فليكتبه، وليكتب أساى أصحاب المظالم واحدا واحدا، وليطف في نواحي العالم وليطلبهم ، وليستحلهم، أوليؤد حقوقهم . وهذه التو بة تشنى على الظامة وعلى التجار ، فإنهم لايقدرون على طلب الممساملين كلهم، ولاعلى طلب ورثتهم. ولكرن على كل واحد منهم أن يفعل منه مايقدر عليه . فإن عجز فلايبقي له طريق إلاأن يكثر من الحسنات، حتى تفيض عنه يوم القيامة، فتؤخذ حسناته وتوضع في موازين أرباب المظالم ولتكن كثرة حسناته بقدر كثرة مظالمه، فإنه إن لم تف بها حسناته حمّل من سيآت أرباب المظالم ؛ فهلك بسيآت غيره فهذاطريق كل تأتب في ردالمظالم. وهذا يوجب استغراق العمر في الحسنات لوطال العمر بحسب طول مدة الظلم . فكيف ذلك مما لا يعرف، ورعا يكون الأجل قريبا فينبغي أن يكون تشمير وللحسنات والوقت ضيق،أشدمن تشميره الذي كان في المعاصي في متسع الأوقات. هذا حكم المظالم الثابتة في ذمته . أماأمواله الحاضرة. فليرد إلى المالك مايعرفُ له مالـكامعينا . ومالايعرفله مالكا فعليه أن يتصدق به فإن اختلط الحلال بالحرام فعليه أن يعرف قدر الحرام بالاجمهاد ،و يتصدق بذلك المقدار كاسبق تفصيله في كتاب الحلال والحرام . وأماالجناية على القلوب بمشافهة الناس بما يسوءهم أو يعيبهم في الغيبة ، فيطلب كل من نعرض له بلسانه ، أو آذى قلبه بفعل من أفعاله ،وليستحلو احداو احدامنهم.ومن مات أوغاب فقدفات أمره،ولا يتدارك إلا بتنكثير الحسنات، لتؤخذمنه عوضافي القيامة. وأمامن وجده وأحله بطيب قلب منه، فذلك كفارته.وعليهأن يعرفه قدرجنايته وتعرضهله. فالاستحلال المبهم لايكني. ورعالوعرف ذلك وكثرة تعديه عليه لم تطب نفسه بالإحلال، وادخر ذلك في القيامة ذخيرة يأخذها من حسناته، أو يحمله من سيئاته فإن كان في جملة جنايته على الغير مالوذكر ه وعرفه لتأذى بمعرفته، كزناه بجاريته أو أهله ، أو نسبته باللسان إلى عيب من خفايا عيو به، يعظم أذاه مهما شوفه به، فقد انسد عليه طريق

الاستحلال، فليسله إلاأن يستحل منها ، ثم تبقيله مظامة فليجبرها بالحسنات، كايجبر مظامة الميت والغائب. وأما الذكر والتعريف فهو سيئة حديدة يجب الاستحلال منها ومهما ذكر جنايته، وعرفه الجني عليه، فلم تسمح نفسه بالاستحلال، بقيت المظلمة عليه، فإن هذا حقه. فعليه أن يتلطف به ، و يسمى فى مهاته وأغراضه ، ويظهر من حبه والشفقة عليه ما يستميل به قلبه ، فإن الإنسان عبد الإحسان ، وكل من نفر بسيئة مال بحسنة فإذا طاب قلبه بكثرة تودده و تلطفه ، سمحت نفسه بالإحلال بإ . أبي إلاّ الإصرار، فيكون تلطفه به واعتذاره إليه من جملة حسناته ، التي عكن أن يجبر بهافى القيامة جنايته . وليكن قدرسميه في فرحه ، وسرور قلبه بتو دده و تلطفه، كقدرسميه في أذاه حتى إذا قاوم أحدهما الآخر، أو زادعليه. أخذذلك منه عوضا في القيامة بحكم الله به عليه . كمن أتلف فى الدنيام الا، فجاء بمثله، فامتنع من له المال من القبول وعن الإبراء، فإن الحاكم يحكم عليه بالقبض منه شاء أم أبي وكذلك يحكم في صويد القيامة أحكم الحاكمين، وأعدل المقسطين : وفي المتفق عليه من الصحيحين،عن أ بي سعيد الحدرى أن نبي الله صلى الله عليه وسلم قال (١) « كَأَنَ فيمَنْ كَأَنَ قَبْلَكُمْ رَجُلُ قَتَلَ تِسْمَةً وَتِسْمِينَ نَفْسًا فَسَأَلَ عَنْ أَعْلَمِ أَهْلِ الْأَرْضِ فَدُلَّ عَلَى رَاهِبٍ فَأَتَاهُ فَقَالَ إِنَّهُ قَتَلَ تِسْمَةً وَتِسْمِينَ نَفْسًا فَهَلْ لَهُ مِنْ تَوْبَةٍ قَالَ لَا فَقَتَلَهُ فَكَمَّلَ به مِائَةً ثُمًّ سَأَلَ عَن أَعْلَمِ أَهْلِ الْأَرْض فَدُلَّ عَلَى رَجُلُ عَالِمِ فَقَالَ لَهُ إِنَّهُ قَتَلَ مِائَةَ نَفْس فَهِلْ لَهُ مِنْ تَوْ بَةٍ قَالَ نَدَمْ وَمَنْ يَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّوْ بَةِ انْطَلَقْ إِلَى أَرْضِ كَذَا وَكَذَا فَإِنَّ بِهَا أَنَاسًا يَعْبُدُونَ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ فَأَعْبُدِ اللهَ مَمْهُمْ وَلَا تَرْجِعُ إِلَى أَرْضِكَ ۖ فَإِنَّهَا أَرْضُ سُوءٍ فَانْطَلَقَ حَتَّى إِذَا نِصْفُ الطَّرِيقِ أَنَّاهُ الْمُوْتُ فَاخْتُصَمَتْ فيهِ مَلَا ثِكَةُ الَّ حَمَّة وَمَلاَ ثِكَةُ الْمَذَابِ فَقَالَتْ مُلا يَكُةُ الرَّ عَمَة جَاءَتَا مِبَامُقْبِلاً بَقَلْبِهِ إِلَى اللهُ وَقَالَتْ مَلا مَكَةُ المَذَابِ إِنَّهُ لَمْ يَمْمَلُ خَيْرًا قَطُّ قَأْتَاهُمُ مَلَكٌ فِي صُورَةٍ آدَمِي ۖ فَجَمَلُوهُ حَكَمًا يَيْنَهُمْ فَقَالَ قيسُواما بَيْنَ الْأَرْضَيْنَ فَإِلَى أَيَّتُهِمَا كَانَ أَدْ نَى فَهُو َلَهُ فَقَاسُوا فَوَجَدُوهُ أَدْنَى إِلَى الْأَرْضَ الَّتِي أَرَادَ فَقَبَضَتْهُ مَلاَ ثِكَةُ الرَّحْمَةِ » وفي رواية « فَكَانَ إِلَى الْقَرْيَةِ الصَّاكِلَةِ أَقْرَبَ مِنْهَا بَشِبْر فَجُمِلَ مِنْ أَهْلِهَا » وفي رواية « نَأُو حَي اللهُ تَمالَى إِلَى هَذِهِ أَنْ تَبَاعَدِي وَ إِلَى هَذِهِ أَنْ تَقَرّ بي وَ قَالَ قِيسُوا مَا بَيْنَهُمَا فَوَجَدُوهُ إِلَى هَذِهِ أَثْرَبَ بِشَبْرٍ نَغُفَرَ لَهُ »

<sup>(</sup>١) حديث أبى سعيد الحدرى المتفق عليه كان فيمن كان قبلكم رجل قتل تسعة وتسعين فسأل عن أعلم أعلم أهل أهل الارض ما الحديث ( هو متهق عليه كاقال الصنف من حديث أبي معيد

فهذا تعرف أنه لاخلاص إلا برجحان ميزلان الحسنات ولو بمثقال ذرة. فلابدللتائب من تكثير الحسنات، هذا حكم القصدالمتعلق بالماضي

وأما المزم المرتبط بالاستقبال ،فهوأن يعقدمع الله عقدا، وكدا، ويعاهده بعهد وثيق ،أن لايمود إلى تلك الذنوب، ولا إلى أمثالها كالذي يعلم في مرضه أن الفاكهة تضره مثلا. فيعزم عزما جزما أنه لا يتناول القاكهة مالم يزل مرضه. فإن هذا ألعزم يتأكد في الحال ، وإن كان يتصور أن تغلبه الشهوة فى ثانى الحال ولكن لا يكون تائبا مالم يتأكد عزمه في الحال ولا يتصبور أن يتم ذلك للتائب في أول أمر ه إلا بالعزلة ، والصمت وقلة الأكل والنوم ، و إحِراز قوت حلال. فإذ كان الهمال موروث حلال، أوكانت له حرفة يكنسبما قدرالكفاية ، فليقتصر عليه. فإن رأس المعاصى أكل الحرام فكيف يكون تا ثبامع الإصرارعليه 1 . ولا يكتنى بالحلال وترك الشبهات من لا يقدر على ترك الشهوات في المأ كولات والملبوسات. وقدقال بعضهم: من صدق في ترك شهوة وجاهد نفسه لله سبع مرار، لم يبتل بهاو قال آخر: من تاب من ذنب واستقام سبع سنين لم بعد إليه أبدا ومن مهمات التائب إذالم يكن عالما.أن يتعلم ما يجب عليه في المستقبل. وما يحرم عليه ،حتى يمكنه الاستقامة. و إن لم يؤثر المزلة لم تتم له الاستقامة المطلفة ، إلا أن يتوبعن بمض الذنوب ، كالذي يتوب عن الشرب والزنا والغضب مثلا، وليست هذه توبة مطلقة. وقد قال بعض الناس إن هذه التوبة لا تصح . وقال قائلون: تصح . ولفظ الصحة في هذا المقام بممل بل نقول لمن قال لا تصح إن عنيت به أنَّ تركه بعض الذنوب لايفيد أصلا ، بل وجوده كعدمه . فما أعظم خطأك . فإنا نعلم أن كثرة الذنوبسبب لكثرة المقاب، وقلم اسبب لقلته .و نقول لمن قال تصح، إن أردت به أن التوبة عن بعض الذنوب توجب قبولا يوصل إلى النحاة أوالفوز 'فهذا أيضاخطاً . بل النجاة والفوز بترك الجميع هذا حكم الظاهر . وُلسنا نتكلم في خفايا أسرار عفو الله

فإن قال من ذهب إلى أنها لاتصبح، إنى أردت به أن التوبة عبارة عن اللدم، وإنما يندم على السرقة مثلا لكونها معصية ، لالكونهاسرقة .و يستحيل أن يندم عليها دون الزنا إن كان توجع لأجل المصية ، فإن العلة شاملة لهما ، إذ من يتوجع على قتل ولده بالسيف يتوجع على قتله بالسكين ، لأن توجه بفوات عبو به سواء كان بالسيف أو بالسكين ، فكذلك توجع العبد بفوات عبو به ، وذلك بالمعصية سواء عصى بالسرقة أو الزنا، فكيف يتوجع على البعض دون البعض، فالندم حالة يوجبها العلم بكون المعصية مفوتة للمحبوب من حيث إنه امعصية . فلا يتصور أن

يكون على بعض المعاصى دون البعض، ولو جازهذا لجازان يتوب من شرب الحمر من آحدالد نين دون الآخر ، فإن استحال ذلك من حيث إن المعصية في الحمرين و احد، و إعاالد نان ظروف فكذلك أعيان المعاصى آلات للمعصية، والمعصية من حيث نخالفة الأمر و احدة ، فإذا معنى عدم الصحة أن الله تعالى و عدالتا ثبين رتبة ، و تلك الرتب لا تنال إلا بالندم ، ولا يتصور الندم على بعض المها ثلات فهو كالم لك المرتب على الإيجاب و القبول فإنه إذا لم يتم الإيجاب و القبول إن العقد لا يصح ، لم تترتب عليه المثرة وهو أى الملك . و تحقيق هذا أن ثمرة مجر دالترك أن ينقطع عنه عقاب ما تركه ، و ثمرة الندم تكفير ما سبق فترك السرقة لا يكفر السرقة ، بل الندم عليها . ولا يتصور الندم إلا الكونها معصية و ذلك يعم جميع المعاصى

وهوكلام مفهوم واقع ، يستنطق المنصف بتفصيــل به ينـــــكشف الغطاء فنقول التوبة عن بعض الذنوب لأتخلو إماأن تكون عن الكبائر دون الصغائر ، أو عن الصغائر دون النكبائر أو عن كبيرة دون كبيرة . أماالتوبة عن الكبائر دون الصفائر ، فأمر ممكن. لأنه يعلم أن الكبائر أعظم عندالله، وأجلب لسخط الله ومقته. والصغائر أقرب إلى تطرق العفو إليها فلاً يستحيل أن يتوبعن الأعظم ويتندم عليه .كالذي يجني على أهل الملك وحرمه ،و يجني على دا بته فيكون خائفامن الجناية على الأهل مستحقرا للجناية على الدابة والندم بحسب استمظام الذنب واعتقادكو نهمبعداءن الله تعالى وهـذانمكن وجوده في الشرع. فقد كنر التائبون في الأعصار الخالية، ولم يكن أحدمنهم معصوما . فلاتستدعى التوبة العصمة . والطبيب قد يحذر المريض العسل تحذيرا شديدا ،ويحذره السكر تحذيراأ خف منه، على وجه يشعر معه أ بهر عا لا يظهر ضرر السكر أصلا فيتوب المريض بقوله عن المسل دون السكر . فهذا غير محال وجوده و إن أكلهما جميعًا بحكم شهو ته، ندم على أكل العسل دون السكر ، الثاني : أن يتوب عن بعض الكبائر دون بعض وهذاأ يضامكن. لاعتقاده أن بعض الكبائر أشدو أغلظ عندالله. كالذي يتوبعن القتل، والنهب، والظلم ومظالم العباد، لعلمه أن ديوان العباد لايترك ، وما بينه و بين الله يتسارع العفو إليه. فهذاأ يضاممكن، كافي تفاوت الكبائر والصغائر. لأن الكبائر أيضامتفاو تة في أنفسها وفي اعتقاد مرتكبها. ولذلك قديتوب عن بعض الكبائر التي لا تتعلق بالعباد، كما يتوب عن شرب الخردونالز نامثلا، إذ بتضع له أن الحمر مفتاح الشرور، وأنه إذاز العقله ارتكب جميع المعاصى وهو لايدري فبحسب ترجح شرب الخرعنده ينبعث منه خوف، يوجب ذلك تركافي المستقبل وندماعلى الماضي ﴿ الثالث: أن يتوبعن صغيرة أوصفائر ، وهو مصر على كبيرة يعلم أنها كبيرة ﴿

كالذي يتوب عن الغيبة، أو عن النظر إلى غير المحرم، أو ما يجرى مجراه، وهو مصر على شرب الخمر فهو أيضائمكن ووجه إمكانه أنهمامن مؤمن إلاوهو خائف من معاصيه، ونادم على فعله ندما إما ضعيفا وإماقويا ،ولكن تكون لذة نفسه في تلك المعصية أقوى من ألم قلبه في الخوف منها ، لأسباب توجب ضعف الخوف من الجهل والغفلة ، وأسباب توجب قوة الشهوة ، فيكون الندم موجودا، ولكن لا يكو زمليا بتحريك العزم ،ولا فوياعليه. فإن سلم عن شهوة أفوى منه ، بأنلم بعارضه إلاماهو أضعف، قهر الخوف الشهوة وغلبها، وأوجب ذلك ترك المصية. وقد تشتد ضراوة الفاسق بالخر، فلا يقدر على الصبر عنه، و تكون له ضراوة مّا بالنيبة ، و ثلب الناس ، والنظر إلى غير المحرم، وخوفه من الله قد بلغ مبلغا يقمع هذه الشهوة الضعيفة دون القوية فيوجب عليه جندا لخو ف انبعاث العزم للترك، بل يقول هذا الفاسق في نفسه إن قهر بي الشيطان بو اسطة غلبة الشهوة في بعض المعاصى، فلا ينبغي أنأخلع العذار وأرخى العنان بالسكلية، بل أجاهده في مض المعاصي، فعساني أغلبه، فيكون قهرى له في البعض كفارة لبعض ذنوبي ولولم يتصور هذالما تُصور من الفاسق أن يصلى و يصوم، ولقيل له إنكانت صلاتك لغير الله فلا تصح، وإنكانت لله فاترك الفسق لله ، فإن أمر الله فيه واحد، فلا يتصور أن تقصد بصلاتك التقرب الى الله تعالى ، مالم تتقرب بترك الفسق وهذا محال بأن يقول لله تمالي على أمر ان، ولي على المخالفة فيها عقو بتان. وأنا ملى في أحدهما بقهر الشيطان، عاجز عنه في الآخر، فأناأ قهره فيما أقدر عليه ، وأرجو بمجاهد تي فيه أن يكفر عني بعض ماعجزت عنه بفرط شهوتي . فكيفلا يتصورهذا، وهو حال كلمسلم؟ إذلامسلم إلا وهو جامع بين طاعة الله ومعصيته ،ولاسببله إلاهذا . وإذا فهم هذافهم أن غلبة الخوف للشهوة في بعض الذنوب ممكن وجودها . والخوف إذاكاًن من فعل ماض أورث الندم ، والندم يورث العزم . وقدقال النبي صلى الله عليه وسلم « النَّدَ مُ نَوْ بَةٌ ، ولم يشترط الندم على كل ذنب. وقال « التَّائِبُ مِنَ الَّذِنْبِ كَمَنْ لاَ ذَنْبَ لَهُ » ولم يقل التائب من الذنوب كلها وبهذه المعانى تبين سقوط قول القائل: إن التوبة عن بعض الذنوب غير ممكنة، لأنهامتماثلة في حق الشهوة ، وفي حق التعرض إلى سخط الله تعالى، نعم يجوز أن يتوب عن شرب الحر دون النبيذ، لتفلوتهما في اقتضاء السخط. ويتوب عن الكثير دون القليل، لأن لمكثرة الذنوب تأثيرا فى كثرة العقو بة، فيساعد الشهوة بالقدر الذي يعجز عنه، ويترك بعض شهو تهله تعالى. كالمريض الذي حذره الطبيب الفاكمة ، فإنه قد يتناول قليلها، ولكن لا يستكثر منها . فقد بحصل من

هذاأنه لا عكن أن يتوب عن شيء ولا يتوب عن مثله بللابدو أن يكون ما تابعنه عالفا لما بقي عليه. إما في شدة المعصية وأما في غلبة الشهوة وإذا حصل هذا التفاوت في اعتقاد التائب؛ تصور اختلاف حاله في الخوف والندم: فيتصور اختلاف حاله في الترك، فندمه على ذلك الذنب، ووفاؤه بعزمه على الترك، يلحقه عن لم يذنب، وإن لم يكن قدأ طاع الله في جميع الأو امر والنو اهي . فإن قلت هل تصبح تو بة المنين من الز ناالذي قارفه قبل طريان المنة ؟ فأقول لا . لأن التو بة عبارة عن ندم يبعث العزم على الترك فما يقدر على فمله ومالا يقدر على فعله فقدا نمدم بنفسه لا بتركه إياه. ولكني أقول لوطر أعليه بمد العنة كشف ومعرفة تحقق به ضررالز ناالذي قارفه، و ثارمنه احتراق، و تحسرو ندم بحيث لوكانت شهوة الوقاع بهباقية لكانت حرقة الندم تقمع تلك الشهوة وتغلبها ، فإن أرجوأن يكوزذلك مكفرا لذنبه، وماحِياعنه سيئته إذلاخلاف في أنهلوتابقبل طريان المنة،ومات عقيب التوبة، كان من التائبين وإن لم يطرأ عليه حالة تهيج فيها الشهوة. وتتيسر أسباب قضاء الشهوة ولكنه تائب باعتبار أن ندمه بلغا مبلغا أوجب صرف قصده عن الزنا لو ظهر قصده . فإذاً لايستحيل أن تبلغ قوة الندم في حق العنين هذا المبلغ ، إلا أنه لا يعرفه من نفسه . فإن كل من لا يشتهي شيئايةدر نفسه قادراعلى تركه بأدنى خوف. والله تعالى مطلع على ضميره وعلى مقدار ندمه ، فعساه يقبله منه بل الظاهر أنه يقبله . والحقيقة في هذا كله ترجع إلى أن ظلمة المصية تنمحي عن القلب بشيئين: أحدهما حرقة الندم، والآخر شدة المجاهدة بالترك في المستقبل و قدأ متنعت المجاهدة بزوال الشهوةولكن ليسمحالاأن يقوى الندم بحيث يقوى على محوها دون المجاهدة. و لو لا هذا لقلنا إذالتو بة لا تقبل مالم بعش التائب بعدالتو بةمدة ، يجاهد نفسه في عين تلك الشهوة مرات كثيرة. وذلك ممالا يدل ظاهر الشرع على اشتر اطه أصلا . فإن قلت : إذا فر صنا تا تبين أحدها سكنت نفسه عن النزوع إلى الذنب ؛ والآخر بتي في نفسه نزوع إليه وهو يجاهدها و عنمها . فأيهما أفضل؟ فاعلم أن هذا مما اختلف العلماء فيه فقال أحمد بن أبي الحواري وأصحاب أبي سلمان الدار ابي: إن المجاهد أفضل، لأن له مع التوبة فضل الجهاد. وقال علماء البصرة: ذلك الآخر أفضل، لأنه لو فترفى توبته كانأقرب إلى السلامة من المجاهد الذي هو في عرضة الفتور عن المجاهدة وماقاله كل و احدمن الفريقين لايخلواعن حق وعن قصور عن كمال الحقيقة. والحق فيه أن الذي انقطع نزوع نفسه له حالتان إحداها : أذيكونا نقطاع نزوعه إليها بفتور في نفس الشهو ة فقط، فالمجاهد أفضل من هذا. إذ تركه بالمجاهدة قددل على قوة نفسه، واستيلا دينه على شِهو إنه، فهو دليل قاطع على قوة اليقين، ع وعلى قوة الدين . وأعنى بقوة الدين قوة الإرادة التي تنبعث بإشارة اليقين، وتقمع الشهوة المنبعثة بإشارة الشياطين . فها تان قو تان تدل المجاهدة عليهما قطما. وقول القائل إِنهذاأسلم ، إذاو فتر لايمود إلى الذنب، فهذا صحيح ولكن استمال لفظ الأفضل فيه خطأ وهو كقول القائل العنين أفضل من الفحل ، لأنه في أمن من خطر الشهوة والصبي أفضل من البالغ، لأنه أسلم. والمفاس أفضل من الملِك القاهر القامع لأعدائه، لأن المفلس لاعدو له، والملك رعا يفلب مرة وإن غلب مرات. وهذا كلام رجل سليم القلب، قاصر النظر على الظو اهر ،غير عالم بأن العز في الأخطار ، وأن الماوشرطه اقتحام الأغرار. بل هو كقول القائل: الصياد الذي ليس له فرس ولا كلب ، أفضل في صناعة الاصطياد وأعلى رتبة من صاحب الكلب والفرس ، لأنه آمن من أن مجمع به فرسه ، فتنكسر أعضاؤه عندالسقوط على الأرض، وآمن من أن يعضه الكلب و يعتدى عليه وهذا خطأ بل صاحب الفرس والكلب إذا كان قو ياعالما بطريق تأديهما أعلى رتبة وأحرى بدرك سعادة الصيد الحالة الثانية :أن يكون بطلان النزوع بسبب قوة اليقين ، وصدق المجاهدة السابقة. إذ بلغ مبلغاقم هيجان الشهوة، حتى تأدبت بأدب الشرع، فلاتهيج إلا بالإشارة من الدين. وقد سكنت بسبب استيلاء الدين علها فهذا أعلى رتبة من المجاهد المقاسي لهيجان الشهوة وقعها. وقول القائل ليس لذلك فضل الجهاد قصور عن الإحاطة بمقصود الجهاد فإن الجهاد ليسمقصودا لعينه بل المقصود قطع ضراوة العدو"، حتى لا يستجرك إلى شهواته ، وإن عجز عن استجرارك فلا يصدك عن سلوك طريق الدين. فإذا قهر ته وحصلت المقصود، فقد ظفرت ومادمت في المجاهدة ، فأنت بعد في طلب الظفر. ومثاله كمثال من قهر العدو واسترقه بالإضافة إلى من هو مشغول بالجهادف صف القتال ولا يدري كيف يسلم. ومثاله أيضامنال من علم كلب الصيد وراض الفرس ، فهما نا عان عنده بعد ترك الكلب الضراوة والفرس الجماح، بالإضافة إلى من هو مشغول بمقاساة التأديب بعد ولقدزل في هذافريق ، فظنواأن الجهادهو المقصود الأقصى ،ولم يعلموا أن ذلك طلب للمخلاص من عواثق الطريق .وظن آخرون أن قع الشهوات وإماطتها بالكلية مقصود حتى جرب بعضهم نفسه فعجز عنه، فقال هذا محال، فكذب بالشرع، وسلك سبيل الإباحة، واسترسل في اتباع الشهوات. وكلذلك جهلوصلال وقد قرر ناذلك في كتابرياضة النفس

من ربع المهلكات . فإن قلت: فما قولك فى تاثبين، أحدها نسى الذنب ولم يشتغل بالنفكر فيه ، والآخر جعله نصب عينه ولا يزال يتفكر فيه و يحترق ندماعليه، فأيهما أفضل؟

فاعلم أنهذا أيضافداختلفوا فيه. فقال بعضهم :حقيقة النو بةأن تنصب ذنبك بين عينيك. وقال آخر: حقيقة التو بة أن تنسى ذنبك. وكلو احدمن المذهبين عند ناحق، ولكن بالإضافة إلى حالين.وكلامالمتصوفة أبدا يكون قاصرا ، فإنعادة كل واحدمنهم أن يخبرعن حال نفسه فقط، ولا يهمه حال غيره، فتختلف الأجوبة لاختلاف الأحوال وهذا نقصان بالإضافة إلى الهمة والإرادة والجد، حيث يكون صاحبه مقصور النظر على حال نفسه، لا يهمه أمر غيره . إذ طريقه إلى الله نفسه ، ومنازله أحواله . وقد يكون طريق العبد إلى الله العلم . فالطرق إلى الله تعالى كثيرة و إنكانت مختلفة في القرب والبعد، والله أعلم بمن هو أهدى سبيلا ، مع الاشتراك في أصل الهداية . فأقول : تصوّر الذنب وذكره والتفجع عليه، كمال في حق المبتدىء . لأنه إذا نسيه لم يكثر احتراقه،فلاتقوىإرادتهوانبعاثه لسلوك الطريق ولأنذلك يستخرج منه الحزن والخوف الوازع عن الرجوع إلى مثله . فهو بالإضافة إلى سالك الطريق نقصان. فإنه شغل ما نع عن سلوك الطريق. بلسالك الطريق ينبغي أن لا يعرج على غير الساوك. فإن ظهر لهمبادي الوصول، وانكشفت له أنوار المعرفة ولوامع الغيب ،استغرقه ذلك، ولم يبق فيه متسع للالتفات إلى ماسبق من أحواله ،وهو الكمال؛ بللوعاق المسافر عن الطريق إلى بلدمن البلادم رحاجز ،طال تعب المسافر في عبوره مدة ،من حيث إنه كان قدخر بجسر دمن قبل فلوجلس على شاطىء النهر بعد عبوره ، يبكى متأسفاعلى تخريبه الجسر ، كان هذا مانعا آخر اشتغل به بعد الفراغ من ذلك المانع. تدم إن لم يكن الوقت وقت الرحيل، بأن كان ليلافتعذر السلوك ،أو كان على طريقه أنهار وهو يخافعلى نفسه أن يمربها ،فليطل بالايل بكاؤه وحزنه على تخريب الجسر ، ليتأكد بطول الحزن عزمه على أن لا يعود إلى مثله . فإن حصل له من التنبيه ماو ثق بنفسه أنه لا يعود إلى مثله ، فسلوك الطريق أولى به من الاشتغال بذكر تخريب الجسر والبكاء عليه . وهذا لايعرفه إلامن عرف الطريق، والمقصد، والعائق، وطريق الساوك وقدأ شرنا إلى تلو محات منه في كتاب العلم، وفي ربع المهلكات . بل نقول شرط دوام التو به أن يكون كثير الفكر في النعيم في الآخرة لتزيد رغبته . ولكن إن كان شابا ،فلا ينبغي أن يطيل فكر ، في كل ماله نظير في الدنيا كالحور والقصور .فإنذلك الفكر ربما يحرك رغبته ،فيطلب العاجلة ولايرضي بالآجلة . بل ينبغي أن يتفكر فى لذة النظر إلى وجه الله تعالى فقط .فذلك لا نظير له فى الدنيا فكذلك تذكر الذنب قد يكون محركا للشهوة .فالمبتدى أيضا قد يستضر به .فيكون النسيان أفضل له عند ذلك

ولا يصدنك عن التصديق بهذا التحقيق ما يحكى لك من بكاء داود و نياحته عليه السلام فإن قباسك نفسك على الأبياء قياس في غاية الاعوجاج، لأنهم قد ينزلون في أقوالهم وأفعالهم إلى الدرجات اللائقة بأنمهم ، فإنهم ما بعثوا إلا لإرشاده ، فعليهم التلبس عا تنتفع أنمهم عشاهدته ، وإن كان ذلك نازلا عن ذروة مقامهم ، فلقد كان في الشيوخ من لا يشير على مريده بنوع رياصة إلا ويخوض معه فيها، وقد كان مستغنيا عنها لفراغه عن الجاهدة و تأديب النفس تسهيلا بنوع رياضة إلا ويخوض معه فيها، وقد كان مستغنيا عنها لفراغة عن الجاهدة و تأديب النفس تسهيلا وفي لفظ « إ عنا أسهو لا أس الله عليه وسلم الله عليه وسلم الأمني و لكني أشي لا أشرع » كالصبيان في كنف شفقة الآباء، وكالمواشي في كنف الرعاة ، أما ترى الأب إذا أراد أن يستنطق ولده الصبي ، كيف ينزل إلى درجة نطق الصبي ، كا قال صلى الله عليه وسلم ( المحسن « كيخ كيخ ) الصبيان في كنف ينزل إلى درجة نطق الصبي ، كا قال صلى الله عليه وسلم ( المحسن « كيخ كيخ ) الما خذ تمرة من تمر الصدقة ووضعها في فيه وما كانت فصاحته تقصر عن أن يقول : ارم هذه التمرة فل المأراء يصوت بهرغاء أو صفيراتشبها بالبهبمة والطائر ، تلطفاني تعليمه . فإباك أن تغفل عن أو طائراء يصوت بهرغاء أو صفيراتشبها بالبهبمة والطائر ، تلطفاني تعليمه . فإباك أن تغفل عن أمثال هذه الدقائق ، فإنها مزلة أقدام العارفين فضلا عن الغافلين ، نسأل الله حسن التوفيق بلطفه و كرمه

<sup>(</sup>١) حديث أما إلى لاأنسى ولكن أنسى لأشرع: دكره مالك بلاغا بغير اسناد وقال ابن عبد البرلايوجد في الموطأ إلا مرسلا لااسناد له وكذا قال حمزة الكنانى إنه لم يرد من غير طربق مالك وقال أبو طاهر الانماطى وقد طال بحثى عنه وسؤالى عنه للائمة والحفاظ فلم أظفر به ولا سمعت عن أحد أنه ظفر به قال وادعى بعض طلبة الحديث أنه وقع له مسندا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث أنه قال للحسن كنح كنع لما أخــُذ تمرة من الصدقة ووضعا في فيه : البخارى من حــديث أبي هريرة وتقدم في كتاب الحلال والحرام

فهرست الجزء الحادى عشر

### فهرست الجزء العادي عشر

|              |                                        | 1      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                           |
|--------------|----------------------------------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحة         |                                        | صفحة   |                                                                                                                 |
| 1977         | علاج التكبر بالقوة                     | 1988   | كتاب ذم الكبر والعجب                                                                                            |
|              | علاج التكبر بالمال والجاه              | 1988   | لشطر الأول من الكتاب في الكبر                                                                                   |
| 1977         | علاج التكبر بالعلم                     |        | يان ذم الكبر                                                                                                    |
| 1979         | التكبر على المبتدعين والفساق           |        | و                                                                                                               |
| 1111         | علاج التكبر بالورع والعبادة            |        | حاديث ذم الكبر                                                                                                  |
|              | الامتحانات التي تبين زوال الكبر عن     |        | يان ذم الاختيال واظهار آثار الكبر                                                                               |
| 1988         | القلب                                  | 1977   | ييان و الثياب في المالي المالي المالي المالي و المالي و المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي المالي |
| 1111         | بيان غاية الرياضة في خلق التواضع       | 1988   | لآنار في ذم الكبر                                                                                               |
| 1111         | الشطر الثاني من الكتاب في العجب        | 1989   | بيان فضيلة التواضع                                                                                              |
|              | بيهان ذم العجب وآفاته                  | 1981   | <br>الآثار في ذم الكبر ومدح التواضع                                                                             |
| 199.         | بيان آفة العجب                         | 1987   | بيان حقيقة الكبر وآفته                                                                                          |
| 1111         | بيان حقيقة العجب والادلال وحدهما       |        |                                                                                                                 |
| 1111         | بيان علاج العجب على الجملة             | 1987   | يعض أعمال المتكبرين                                                                                             |
| 111Y         | بيان أقسسام مابه العجب ونفصيل<br>علاجه |        | بيان المتكبر عليه ودرجاته وأقسامه                                                                               |
| ,1 * * */_   | عرجه<br>العجب بالبدن وعلاجه            | 1989   | وثمرات الكبر فيه                                                                                                |
|              | العجب بالقوة وعلاجه                    | 1905   | بيان مابه التكبر                                                                                                |
| 1118         | العجب بالعقل الراجح وعلاجه             | 1904,  | العلم                                                                                                           |
| 1 ( 1/4      | العجب بالنسب وعلاجه                    | 1908   | العلم مع خبث النفس                                                                                              |
| y            | الشفاعة ولمن تكون                      | 1900   | العمل والعبادة                                                                                                  |
|              | العجب بنسب السلاطين الظلمة             | 1907   | درجات العلماء والعباد                                                                                           |
| Y.os - 1     | وعلاجه                                 | 1909   | الحسب والنسب                                                                                                    |
|              | العجب بكثرة الأولاد والاتباع وعلاجه    | 197.   | الجمال ، المال                                                                                                  |
| 77           | العجب بالمال وعلاجه                    | 1771   | القوة . الأتباع                                                                                                 |
| 7 7          | العجب بالراى الخطأ                     |        | بيان البواعث على التكبر وأسبابه                                                                                 |
| r7.          | كتاب ذم الفرور                         |        | الهيجة له                                                                                                       |
|              | , , , ,                                |        | بيان أخلاق المتواضعين ومجامع                                                                                    |
| ۲۰۰۲         | بيان ذم الفرور وحقيقته وأمثلته         | 1974   | ما يظهر فيه اثر التواضع والتكبر                                                                                 |
| Y A          | فرور الكفار                            |        | بعض صفات المتكبرين                                                                                              |
| 1.II D       | ا بيان اصناف المفترين وأقسام فرق كا    |        | بيان الطــريق في معــالجة الكبــر                                                                               |
| <b></b> #1., | صنف وهم أربعة أصناف                    | 1171   | واكتساب التواضع له                                                                                              |
| 7.47         | فرور من يعظون بالفزل                   | 1177   | الانسسان بعد الموت                                                                                              |
| ሊፒ• የ        | غرور من يحفظون كلام الزهاد دون         | 11178  | ملاج التكبر بالنسب                                                                                              |
| 1 •J./\      | ان يفقهوها.                            | 0YP I. | علاج التكبر بالجمال                                                                                             |
|              |                                        |        |                                                                                                                 |

| صفيحة   | _ 1                                             | صفحة     |                                                                      |
|---------|-------------------------------------------------|----------|----------------------------------------------------------------------|
| 7.4.    | كتاب التوبة                                     |          | غرور سماع الأحاديث                                                   |
| 7.77    | بيان حقيقة النوبة وحدها                         |          | بحث في سماع الحديث على الوجه                                         |
| ۲.۷۳    | <b>بيان</b> وجوب الىوبة وفضلها                  | <b>u</b> | الصحيح                                                               |
| 34.7    | لزوم النوبة للعبد                               | 7.81     | غرور علماء اللغة<br>«دانة اسار مما المارة ماري                       |
| 7.40    | فرح الله بتوبة العبد                            | 73.7     | « الفقهاء باستنباط الحيل وامثلته<br>اكراه الزوجة لابراء زوحها        |
| د ۲۷۰۶  | بحث في أفعال العبد وهل له اختيار                | سے ب     | الراه الزوجه لابراء روجها<br>الهبة بالتوريط                          |
| 7.79    | وجوب النوبة بجميع أجزائها                       | 7.54     | الهبد بالنوريك<br>الاحتيال للنخلص من الزكاة                          |
|         | بيبا <i>ن</i> أن وجوب التوبة على الفور          | 1 • 4 4  | احتيال الفقهاء لأخذ الحاجة من المال                                  |
|         | بيان أن وجوب التوبة عام في                      | 7.87     | الفرور في الصوم                                                      |
|         | الأشخاص والأحوال فلا ينفك عنه                   | 1.41     | الفرور في الحج الفرور في الحج                                        |
| 7.77    | احد البتة                                       |          | فرور الآمرين بالعروف والناهين عن<br>غرور الآمرين بالعروف والناهين عن |
|         | بيان أن التوبة أذا استجمعت شرائطها              |          | المنكر                                                               |
| ۲۰۸۸    | مقبولة لا محالة                                 | ۲۰٤٧     | « المجاورين بمكة والمدينة                                            |
|         | الركن الثماني فيما عنه التوبة وهي               | 1        | « الزهاد                                                             |
| 7.35    | الذنوب صفائرها وكبائرها                         |          | « الحريصيين على النهوافل دون                                         |
|         | بيان أقسام الذنوب بالأضمافة الى صفات العبد      | ۲۰٤۸     | الفرائض                                                              |
| 7.90    | انقسام الذنوب الى صغائر وكبائر                  | 7.0.     | « مدعى التصوف                                                        |
|         | تحديد الكبائر من الصفائر                        | 7.01     | « المتشبهين بالصوفية                                                 |
|         | تحرير الغزالي في الفرق بين الصغيرة              |          | « مدعى الوصول                                                        |
| 7.99    | والكبيرة                                        | 7.07     | « الاباحيين من مدعى التصوف                                           |
| 71      | المرتبة الأولى من الكبائر الكفر                 |          | « مدعى الزهد والتوكل                                                 |
|         | المرتبة الثانية من الكبائر القتل                | 7.04     | « طالبي الحلال في شأن واحد                                           |
|         | قطع الأطراف                                     |          | « مدعى التواضع                                                       |
|         | الزنا واللواط                                   |          | « المتعمقين في البحث عن عيوب الناس                                   |
| 71.1    | المرتبة الثالثة من الكسائر                      | 7.08     | « المبتدئين في سلوك الطريق                                           |
|         | السرقة . أكل مال الينيم . شهادة                 |          | « التحلي                                                             |
|         | الزور<br>۱۱ ۱۱:                                 | u .u     | « بناة المسلجد وغيرها من الحرام<br>لتخليد ذكراهم                     |
|         | اليمين الفموس                                   | 1        | « الانفاق على المساجد من الحلال                                      |
| <b></b> | أكل الربا                                       |          | « المتصدقين في العلانية                                              |
| 71.7    | شرب الخمر<br>القذف . السحر                      | 1        |                                                                      |
| V1. W   | الفدف . السحر<br>الفرار من الزحف وعقوق الوالدين | l .      | « من يؤدى الزكاة لفرض                                                |
| 11*1    | بيان كيفية توزع الدرجات والدركات                | ''''     | « من يحضر مجلس الوعظ ولا يتعظ                                        |
|         | يها الآخرة على الحسنات والسيئات                 |          | سهولة النجاة من الغرور                                               |
| 71.0    | في الدنيا                                       | ١,٠٦٠    | كيفية النجاة من الفرور                                               |
| 71.7    | أقسمام الناس في الآخرة                          | <b>L</b> |                                                                      |
| ۸۰۱۲    |                                                 | 1 7.70   |                                                                      |
| •       | <u>.</u>                                        |          | <del>-</del>                                                         |

| صفحة  | 1                                  | صفحة |                                                       |
|-------|------------------------------------|------|-------------------------------------------------------|
|       | التوبة من ترك الصوم                | 1717 | بيان ما تعظم به الصغائر من الذنوب                     |
|       | التوبة من ترك الزكاة               |      | أستصفار الذنب                                         |
| 7717  | التوبة من ترك الحج                 | 4144 | السرور باالصفيرة                                      |
|       | التوبة من المعاصي                  |      | التهاون بستر الله وحلمه<br>اعلان الذنب                |
|       | المعاصي التي بين العبد وبين الله ً | 7177 | زنوب العلماء المقتدى بهم                              |
| 7177  | مظالم العياد                       | .,,, | الم كن الثالث في تمام التوبة وشروطها المرابعة وشروطها |
| 317-  | نجاة المرء برجحان ميزان حسناته     | 7178 | برون<br>ودوامها الى آخر العمر                         |
|       | أيهما أفضل عبد نسى الدنب أم آخر    |      | كيفية التوبة من نرك الصلاة أو                         |
| XIXI. | إيتفكر فيه                         | 7170 | <u> </u>                                              |

#### لجنت نشالثق في الأسريلامية



الجزءالثانى عشر

مضاف إليه تخريج الحافظ العراق

# بسيان

### أقسام العباد في دوام التوبة

اعلم أن التا نبين في التوبة على أربع طبقات:

الطبقة الأولى :أن يتوب العاصى ويستقيم على التوبة إلى آخر عمره . فيتدارك مافرط من أمره ، ولا يحدث نفسه بالعود إلى ذيوبه ، إلا الزلات التى لا ينفك البشر عنها فى العادات مهما لم يكن فى رتبة النبوة · فهذا هو الاستقامة على التوبة . وصاحبه هو السابق بالخيرات المستبدل بالسيئات حسنات . واسم هذه التوبة التوبة النصوح . واسم هذه النفس الساكنة النفس المطمئنة ، الني ترجع إلى ربها راضية مرضية . وهو لاء هم الذين إليهم الإشارة بقوله صلى الله عليه وسلم (١) « سَبّق الله للهر دُونَ الماسم المرفية . وهو لاء هم الذين إليهم الإشارة بقوله عنه الله عليه وسلم (١) « سَبّق اللهر دُونَ الماسم المرفية على وصلم أو رَدُوا القيامة خفافاً ، فإن فيه إشارة إلى أنهم كانو اتحت أو زاروضه الله كرعنهم وأهل هذه الطبقة على تب من حيث النزوع إلى الشهوات ، فن تائب سكنت شهواته عمت قهر المعرفة ، ففتر تراعها ، ولم يشغله عن السلوك صرعها ، وإلى من لا ينفك عن منازعة النفس ، ولكنه ملى عجاهدتها وردها .

ثم تنفاوت در جات النزاع أيضابال كنرة والقلة وباختلاف المدة ، وباختلاف الأنواع وكذلك يختلفون من حيث طول العمر فن مختطف عوت قريبا من توبته ، بغبط على ذلك لسلامته وموته قبل الفترة ، ومن ممهل طال جهاده وصبره . و تمادت استقامته وكثرت حسناته ، وحال هذا أعلى وأفضل ، إذ كل سيئة فإنما تمحوها حسنة ، حتى قال بعض العلماء إنما يكفر الذنب الذي ارتكبه العاصي أن يتمكن منه عشر مرات ، مع صدق الشهوة ، ثم يصبر عنه ، ويكسر شهوته خو فا من الله تعالى . واشتراط هذا بعيد ، وإن كان لاينكر عظم أثره لو فرض ولكن لا ينبغي للمر مد الضعيف أن بسلك هذا الطريق ، فتهيج الشهوة ، وتحضر الأسباب حتى يتمكن ، ثم يطمع في الانكفاف ، فإنه لا يؤمن خروج عنان الشهوة عن اختياره ، فيقدم على المبصية ، وينقض توبته بل طريقها الفرار من ابتداء أسبابه الميسرة له ، حتى فيقدم على المبصية ، وينقض توبته بل طريقها الفرار من ابتداء أسبابه الميسرة له ، حتى

<sup>(</sup>١) حديث سنى المفردونالستهترون بذكرالله الحديث : الترمدي من حديث أبي هريرة وحسنه وتخذ تقدم

يسد طرقها على نفسه ، ويسمى معذلك في كسرشهو ته بما يقدر عليه ، فبه تسلم تو بته في الابتداء الطبقة الثانية: تاثب سلك طريق الاستقامة في أمهات الطاعات ، وترك كبارالفواحش كلها ، إلا أنه ليس ينفك عن ذنوب تعتريه ، لا عن عمد وتجريد قصد ، ولكن يبتلى بها في عبارى أحواله ، من غير أن يقدم عزما على الإقدام عليها . ولكنه كلا أقدم عليها لام نفسه وندم وتأسف ، وجدد عزمه على أن يقشم للاحتراز من أسبابها التي تعرضه لها وهذه النفس جديرة بأن تكون هي النفس اللوامة ، إذ تلوم صاحبها على ماتستهدف له من الأحوال الذميمة ، لاعن تصميم عزم وتحمين رأى وقصد . وهذه أيضا رتبة عالية ، وإن كانت نازلة عن الطبقة الأولى . وهي أغلب أحوال التائبين . لأن الشر معجون بطينة الآدمي قلما ينفك عنه . وإنما غاية سعيه أن يغلب خيره شره ، حتى يثقل ميزانه ، فترجح كفة المينات . فأماأن تخلو بالكلية كفة السيئات ، فذلك في غاية البعد وهؤلا ، لهم حسن الوعد من المينات ، فذلك في غاية البعد وهؤلا ، لهم حسن الوعد وأبك واسم المنفرة والله من أله اللهم إن قاسم ألمنفرة والمن المنفرة والمناسم اللهم إن قاسم ألمنفرة والمناسم اللهم إنه والمناسم المناسم الله والمناسم الله والمه والمناسم اللهم إن قاسم المنفرة والمناسم اللهم إنه والمناسم المناسم الله والمناسم المناسم المناسم

<sup>(</sup>١) حديث على خياركم كل مفتن تواب :البهقي في الشعب بسند معيف

<sup>(</sup>۲) حديث المؤمن كالسبلة تنى، أحيانا وتميل أحيانا : أبو يعلى وابن حان فى الضعفاء من حدبث أنس والطبرانى من حديث عمار بن ياسر والبيهتى فى الشعب من حديث الحسن مرسلاو كلهاصعيفة روقالوا تقدم بدل تنى، وفى الأمثال الرامهر مزى إسناد جيد لحديث أنس

<sup>(</sup>٣)حديث لا بدائم ومن من ذنب يأتيه الفينة بعد الفينة الطبر انى: والبيه من فالشعب من حديث ابن عباس بأسا بيد حسنة

<sup>(</sup>١) النجم : ٣٧ (٢) لعمران : ١٣٥

فكل ذلك أدلة قاطمة على أن هذا القدر لا ينقض التوبة ، ولا يلحق صاحبها بدرجة المصرين . ومرت بؤيس مثل هذا عن درجة التاثبين ، كالطبيب الذي يؤيس الصحيح عن دوام الصحة ، عما يتناوله من الفواكه والأطعمة الحارة مرة بعد أخرى، من غير مداومة واستمرار . وكالفقيه الذي يؤيس المتفقه عن نيل درجة الفقهاء ، بفتوره عن التكرار والتعليق في أوقات نادرة غير متطاولة ولاكثيرة وذلك يدل على نقصان الطبيب والفقيه بل الفقيه في الدين هو الذي لا يؤيس الخلق عن درجات السعادات ، بما يتفق لهم من الفترات ومقارفة السيئات المختطفات . قال النبي صلى الله عليه وسلم (١٠ « كُلُّ بَي آ دَمَ خَطَّادُونَ وَخَيْرُ الْخُطَّائِينَ التَّوَّ ابُونَ ٱلْمُسْتَغَفْرُونَ » وقال أيضا(٢) « الْمُؤْمِنُ وَاهِ رَاقِعْ \* فَخَبُرُهُمْ مَنْ مَاتَ عَلَىرَ قُعِهِ ،أي وا مبالذنوب، رافع بالثو بة والندم. وقال تعالى (أبولنَاكَ يُوْ نَوْنَ أَجْرَهُمْ مَنَّ تَيْنِ عَا صَنَبُوا وَ يَدْرَؤُنَ بِالْحُسَنَةِ السَّيِّئَةَ (١) فا وصفهم بعدم السيئة أصلا الطبقة الثالثة :أن يتوب ويستمر على الاستقامة مدة ، ثم تغلبه الشهوة في بعض الذنوب فيقدم عليها عن صدق وقصد شهوة ، لعجزه عن قهر الشهوة إلا أنه مع ذلكمواظب على الطاعات ، و تارك جملة من الذنوب مع القدرة والشهوة . و إنما قهر ته هذه الشهوة الواحدة أو الشهو تان ، وهو بو دلو أقدره الله تعالى على قمها ، وكفاه شرها. هذا أمنيته في حال قضاء الشهوة . وعنـــد الفراغ يتندم ويقول ليتني لم أفيله ، وسأتوب عنه ، وأجاهد نفسي في قهرها . لكنه تسول نفسه ، ويسوف توبته مرة بعد أخرى ، ويوما بعد يوم . فهذه النفس هي التي تسمى النفس المسولة وصاحبها من الذين قال الله تعالى فبهم (وَآخَرُونَ اغْتَرَ فُوا بِدُ نُو بِهِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحًا وَآخَرَ سَبِّنًا (٢٠) فأمره من حبث مواظبته على الطاعات وكراهته لما تعاطاه مرجو : فعسى الله أن يتوب عليه . وعاقبته مخطرة من حيث

<sup>(</sup>۱) حدیث كل این آ دم حطاء و خیر الحطائین المستغفرون: الترمدی واستفر به والحا كم و صحح إسناده من حدیث أس و قال التوابون بدل المستغفرون \* فلت فیه علی بن مسعدة ضعفه البحاری (۱) حدیث المؤمن و اه راقع فحیرهم من مات علی رقعه: الطبرانی والمیهتی فی الشعب من حدیث جابر بسند

منعيف وتالا فسعيد بدل فخبرهم

<sup>\*</sup> راقع : أي يهي دينه عصيته ويرقعه بتوبته من رقعت الثوب إذا رعته

<sup>(</sup>۱) القصص : ١٠٢ التوبة : ١٠٢

تسويفه وتأخيره ، فربما يختطف قبل التوبة ، ويقع أمره في المشيئة : فإنتداركه الله بفضله وجبر كسره ، وامتن عليه بالنوبة ، التحق بالسابقين . وإن غلبته شقوته ، وقهرته شهوته ، فيخشى أن يحق عليه في الخاعة ماسبق عليه من القول في الأزل ، لأنه مهم تمذر على المتفقه مثلا الاحتراز عن شواغل التعلم ، دل تعذره على أنه سبق له فى الأزل أن يكون من الجاهلين ، فيضعف الرجاء في حقه . وإذا بُسرت له أسباب المواظبة على التحصيل ، دل على أنه سبق له في الأزل أن يكون من جملة المالمين. فكذلك ارتباط سمادات الآخرة ودركاتها بالحسنات والسيئات؛ بحكم تقدير مسبب الأسباب ، كارتباط المرض والصحة بتناول الأغذية والأدوية وارتباط حصول فقه النفس، الذي به تستحق المناصب العلية في الدنيا، بترك الكسل، والمواظبة على تفقيه النفس. فكما لايصلح لمنصب الرياسة ، والقضاء ، والتقدم بالعلم ، إلا نفس صارت فقيهة بطول التفقيه ، فلا يصلح لملك الآخرة ونميمها ، ولا للقرب من رب المالمين ، إلا قلب سليم صار طاهر ا بطول النزكية والتطهير . هَكذا سبق في الأزل بتدبير رب الأرباب ولذلك قال تمالى ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا ۖ فَأَنْهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُوَّاهَا قَدْ أُ فَلَيحَ مَنْ زَكَاً هَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا (١٠) فهما وقع العبد في ذنب ، فصارالذنب نقدا والتوبة نسيئة ، كان هذا من علامات الخذلان . قال صَّلَى الله عليه وسلم (١) ﴿ إِنَّ ٱلْعَبْــٰدَ ـَ كَيْمْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الجُّنَّةِ سَبْعِينَ سَنَةً حَتَّى يَقُولَ النَّاسُ إِنَّهُ مِنْ أَهْلِهَا وَلَا يَبْقَى بَيْنَهُ وَ بَيْنَ الجُنْةِ إِلاَّ شِبْرُ وَيَسْبِقُ عَلَيْهِ أَلِكَتَابُ فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهِلِ النَّارِ فَي دْخُلُها ٥

فإذاً الخوف من الخاعة قبل التوبة وكل نفس فهو خاعة ماقبله . إذ يمكن أن يكون الموت متصلا به ، فليراقب الأنفاس، وإلا وقع في المحذور، ودامت الحسرات حين لا ينفع التحسر الطبقة الرابعة : أن يتوب ويجرى مدة على الاستقامة ، ثم يعود إلى مقارفة الذنب أو الذنوب من غير أن يتأسف على فعله . بل ينهمك انهماك المناك

<sup>(</sup>۱) حديث ن العبد ليعمل بعمل أهل الجنة سبعين سنة ـ الحديث : متفق عليه من حديث سهل بن سعددون قوله سبعين سنة ولمسلم من حديث أبي هريرة أن الرجل ليعمل الزمن الطويل جعمل أهل الجنة الحديث ولأحمد من رواية شهر بن حوشب عن أبي هربرة أن الرجل ليعمل بعمل أهل الحبر سبعين سنة وشهر مختلف فيه

<sup>(</sup>۱) الشمس : ۲۰ ۸ ، ۸ ، ۲۰

الفافل في اتباع شهواته . فهذا من جملة المصرين . وهذه النفس هي النفس الأمارة بالسوء الفرارة من الخير . ويخاف على هذا سوء الخاتمة ، وأمره في مشيئة الله . فإن ختم لهبالسوء شقي شقاوة لا آخر لهما ، وإن ختم له بالحسني حتى مات على التوحيد فينتظر له الخلاص من النار ولو بعد حين . ولا يستحيل أن يشمله عموم العفو بسبب خنى لا نطلع عليمه ، كالايستحيل أن يدخل الإنسان خرابا ليجد كنزا فيتفق أن يجده ، وأن يجلس في البيت ليجله الله عالما بالمعاوم من غير تعلم كاكان الأنبياء صاوات الله عليهم فطلب المغفرة بالطاعات كطلب العلم من غير تعلم كاكان الأنبياء صاوات الله عليهم فطلب المغفرة والملااعة مع خراب الأعمال ، كطلب المال بالتجارة وركوب البحاد . وطلبها عجرد الرجاء مع خراب الأعمال ، كطلب الكنوز في المواضع الخربة، وطلب العلوم من تعليم الملائكة ، وليت من اجتهد تعلم ، وليت من انجر استغني ، وليت من صاموصلي غفرله . الملائكة ، وليت من اجتهد تعلم ، وليت من انجر استغنى ، وليت من صاموصلي غفرله . فالناس كلهم محرومون إلا العاملون ، والعالمون على خطر عظيم كلهم محرومون إلا العاملون ، والعالمون على خطر عظيم

وكما أن من خرب بيته وضيع ماله ، وترك نفسه وعياله جياعا ، يزعم أنه ينتظر فضل الله بأن يرزقه كنزا يجده تحت الأرض في بيته الخرب ، يمد عند ذوى البصائر من الحق والمفرورين ، وإن كان ما ينتظره غير مستحيل في قدرة الله تمالي وفضله، فكذلك من ينتظر المغفرة من فضل الله تعالى وهو مقصر عن الطاعة ، مصر على الذنوب ، غير سالك سبيل المغفرة ، يمد عند أرباب القاوب من المعتوهين

والعجب من عقل هذا المعتوه ، وترويجه حماقته في صيغة حسنة ، إذ يقول . إن الله كريم ، وجنته ليست تضيق على مثلى ، ومعصيتى ليست تضره . ثم تراهير كبالبحار، ويقتحم الأوعار في طلب الدينار ، وإذا قيل له إن الله كريم ، ودنانير خزائنه ليست تقصر عن فقرك وكسلك بترك التجارة ليس بضرك ، فاجلس في بيتك فعساه يرزقك من حيث لا تحتسب فيستجمق قائل هذا الكلام ويستهز ، به ، ويقول . ما هذا الهوس ؟ السماء لا تمطر ذهبا ولا فضة ، وإعا ينال ذلك بالكسب ، هكذا قدره مسبب الأسباب ، وأجرى به سنته ، ولا تبديل لسنة الله ولا يعلم المغرور أن رب الآخرة ورب الدنيا واحد وأن سنته لا تبديل

لهافيهما جيما. وأنه قد أخبر إذ قال ( وَأَنْ لَيْسَ لِلا نِسَانِ إِلاَّمَا سَعَى (١) فكيف معتقد أنه كريم في الآخرة وليس بكريم في الدنيا. وكيف يقول. ليس مقتضى الكرم الفتور عن كسب المال ، ومقتضاه الفتور عن العمل للملك المقيم والنعيم الدائم ، وأن ذلك بحكم الكرم يعطيه من غير جهد في الآخرة ، وهذا يمنعه مع شدة الاجتهاد في غالب الأمر في الدنيا. وينسي قوله تعالى ( وَفِي السَّاء رِزْ قُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ (٢)

فنموذ بالله من العمى والضلال. فما هذا إلا انتكاس على أم الرأس ، وانغماس في ظلمات الجهل ، وصاحب هذا جدير بأن يكون داخلا يحت قوله تعالى (وَلَوْ تَرَي إِذِ الْهُوْمِوُنَ نَا كِسُوارُوْ سِيمٍ عِنْدَ رَبِهِمٍ وَنَدَ اللهِ سُمَوْنَا وَسَمِعْنَا فَارْ جِعْنَا نَعْمَلُ صَالِحًا "") أى أبصرنا أنك صدقت إذ قلت (وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلاَّ مَا سَمَى (١) فارجعنا نسمى وعندذلك لا يمكن من الانقلاب ، ومحق عليه العذاب: فنعوذ بالله من دواءي الجهل والشك والارتياب السائق بالضرورة إلى سوء المنقل والماآب

## سيان

ما ينبغى أن يبادر إليه التانب إن جرى عليه ذنب إما عن قصد وشهوة غالبة أو عن إلمام بحكم الاتفاق

اعلم أن الواجب عليه التوبة ، والندم ، والاشتغال بالتكفير بحسنة تضاده ، كا ذكرنا طريقه . فإن لم تساعده النفس على الهزم على الترك لغلبة الشهوة ، فقد عجز عن أحدالواجبين قلا ينبغى أن يترك الواجب الثانى ، وهو أن يدر أ بالحسنة السيئة ليمحوها ، فيكون بمن خلط عملا صالحاو آخر سيئا ، فالحسنات المكفرة للسيئات إما بالقلب ، و إما باللسان، و إما بالجوارح . ولتكن الحسنة في محل السيئة ، وفعا يتعلق بأسبامها

فأما بالقلب ، فليكفره بالتضرع إلى الله تعالى في سؤال المغفرة والعفو ، و يتذلل تذلل العبد الآبق ، و يكون ذله بحيث يظهر لسائر العباد ، وذلك بنقصان كبره فيما بينهم . فما للعبد الآبق المذنب وجه للتكبر على سائر العباد . وكذلك يضمر بقلبه الخيرات للمسلمين ، والدزم على الطاعات

<sup>(</sup>ا ع) النجم: ٢٩ (٢) الداريات: ٢٧ (٢) السجدة: ٢٣

وأماباللسان، فبالاعتراف بالظلم والاستغفار، فية ول رب ظلمت نفسي و مملت سوأ فاغفر لى ذنوبى . وكذلك يكثر من ضروب الاستغفار ، كا أوردناه في كتاب الدعوات والأذكار وأما بالجوارح ، فبالطاعات ، والصدقات ، وأنواع العبادات . وفي الآثار ما يدل على أن الذنب إذا أتبع بهانية أعمال كان العفو عنه مرجوا . أربعة من أعمال القلوب ، وهي التوبة أو العزم على التوبة ، وحب الإقلاع عن الذنب ، وتخوف العقاب عليه ، ورجاء المنفرة له . وأربعة من أعمال الجوارح وهي أن تصلى عقيب الذنب ركعتين، ثم تستغفر الله بعدها سبعين مرة ، وتقول سبحان الله العظيم ومجمده مائة مرة ، ثم تتصدق بصدقة مم تصوم يوما . وفي بعض الآثار (١٠) : تسبغ الوضوء ، وتدخل المسجد و تصلي ركعتين . وفي بعض الأخبار (١٠) : تصلى أربع ركمات . وفي الخبر (١٠) د إنا عَمِلت سَيئة فَا تُبِمُهَا حَسَنة مُ تَكُفَر هَا السِّر والسَّر والعَلا نية ، ولذلك قيل : صدقة السر تكفر ذنوب الهار ، وصدقة الجهر تكفر ذنوب الهار .

وفى الحبر الصحيح ، (١) أن رجلا قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم، إنى عالجت امرأة

<sup>(</sup>۱) أثران من مكفرات الذنب أن تسبع الوضوء وتدخل المسجد وتصلى ركعتين: أصحاب السنن من حديث أبي بكر الصديق رضى الله عنه ما من عبد يذب ذنبا فيحسن الطهور ثم يقوم فيصلى ثم يستغفر الله إلا غفر الله له لفظ أبى داود وهو فى السكبرى للنسائى مرفوعا وموقوفا فلعل المصنف عبر بالأثر لارادة الموقوف فذكرته احتياطا وإلافالآثار ليست من شرط كتابى

<sup>(</sup>٣) حديث التكفير بصلاة أربع ركعات : إبن مردويه فى النفسير والبيهة فى الشعب من حديث ابن عباس قال كان رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم يهوى امرأة ـ الحديث : وفيه فلما رآها جلس منها مجلس الرحل من امرأه وحرك ذكره فاذا هو مثل الهدبة فقام نادما فأتى النبي صلى الله عليه وسلم عليه وسلم فدكر له ذلك فقال له الدى صلى الله عليه وسلم صلى أرنع ركعات فأنزل الله عن وجل وأقم الصلاة طرفى النهار الآية وأسناده حبسد

الله عز وجل وأقم الصلاة طرفى النهار الآية وأسناده حيسد (٣) حديث إذا عملت سيئة فأتبعها حسنة تكفرها لسربالسروالعلانية بالبينهق فالشعب من حديث معاذ ولم يلقه بلفظ و ماعملت وفيه رجل لم يسم ورواه الطبراني من رواية عطاه بن يسار عن معاذ ولم يلقه بلفظ و ماعملت من سو ، فأحدث لله فيه توبة السر بالسر \_ الحديث :

<sup>(</sup> ٤ ) حديث أن رجلا قال بارسول الله إلى عالحت امرأة فأصبت منها كل شى، إلا السيس ـ الحديث:
في نزول إن الحسنات بذهبن السيئات متفق عليه من حديث ابن مسعوددون قوله أو ماصليت
معنا صلاة العداة ورواه مسلم من حديث أبس وفيه هل حضرت معنا الصلاة قال نعم ومن
حديث أبي أمامة وفيه ثم شهدت الصلاة معنا قال نعم ـ الحديث:

فأصبت منها كل شيء إلا المسيس. فاقض على بحكم الله تمالى. فقال صلى الله عليه وسلم وأو ماصليت متها كل شيء إلا المسيس. فقال على . فقال صلى الله عليه وسلم وإن الخسنات يُذهبن السينيات ، وهذا بدل على أن مادون الزنا من معالجة النساء صغيرة . إذ جعل الصلاة كفارة له بمقتضى فوله صلى الله عليه وسلم و الصلوات الخمس كفارات لما ينهن إلا ألكبائر، فعلى الأحوال كلها، ينبنى أن يحاسب نفسه كل يوم، و يجمع سيئاته، و يجتهد في دفعها بالحسنات. فإن قلت : فكيف يكون الاستغفار نافعا من غير حل عقدة الإصرار ، وفي الخبر (١) والمستغفار نافعا من غير على عقدة الإصرار ، وفي الخبر (١) المتغفر الله من قولى أستغفر الله . وقيل : الاستغفار باللسان تو بة الكذابين . وقالت رابعة العدوية : استغفار نا محتاج إلى استغفار كثير

فاعلم: أنه قد ورد في فضل الاستغفار أخبار خارجة عن الحصر ، ذكر ناها في كتاب الأذكار والدعوات ، حتى قرن الله الاستغفار ببقاء الرسول صلى الله عليه وسلم ، فقال تعالى ( وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ('') فكان بعض كانَ الله مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ('') فكان بعض الصحابة ('' يقول: كان لنا أمانان ، ذهب أحدهما. وهو كون الرسول فينا ، و بقى الاستغفار معنا . فإن ذهب هلكنا فنقول:

الاستغفار الذي هو توبة الكذابين ، هو الاستغفار بمجرد اللسان ، من غيرأن يكون للقلب فيه شركة . كما يقول الإنسان بحكم العادة وعن رأس الغفلة · أستعفر الله ، وكما يقول إذا سمع صفة النار . نموذ بالله منها . من غير أن يتأثر به قلبه . وهذا يرجع إلى مجرد حركة اللسان ، ولا جدوى له . فأما إذا انضاف إليه تضرع القلب إلى الله تعالى ، وابتهاله في سؤال المغفرة ، عن صدق إرادة وخلوص نية ورغبة ، فهذه حسنة في نفسها ، فتصلح

<sup>(</sup>١) حديث المستغفر من الدنب وهو مصر عليه كالمستهزى ويا آيات الله : ابن أبى الدنيا فى التو بة من طريقه البيهني في الشعب من حديث ابن عباس بلفظ كالمستهزى، بربه وسنده ضعيف

<sup>(</sup>۲) حديث بعض الصحابة في قوله تعالى وماكان الله ليعذبهم وأنت فيهم الآية كان لنا أمانان ذهب أحدهما أحمد من قول أبي موسى الأشعرى ورقعه الترمذي من حديثه أزل الله على أمانين ــالحديث: وصعمه وابن مردويه في تفسيره من قول ابن عباس

<sup>(</sup>١) الانفال : ٣٣

لأن تدفع بها السيئة . وعلى هذا تحمل الأخبار الواردة فى فضل الاستغفار ، حتى قال صلى الله عليه وسلم (۱) د مااً صَرَّ مَن اسْتَفْفَر وَلَو عاد فِي الْيَو مِ سَبْمِينَ مَرَّةً » وهو عبارة عن الاستغفار بالقلب . وللتو بة والاستغفار درجات . وأوائلها لاتحلو عن الهائدة وإن لم تنته إلى أواخرها . ولذلك قال سهل . لابد للعبد فى كل حال من مولاه . فأحسن أحواله أن يرجع إليه فى كل شيء : فإن عصى قال يارب استر على " . فإذا فرغ من المعصية قال بارب وزقنى العصمة . وإذا عمل قال بارب تقبل منى .

وسئل أيضاعن الاستخار الذي يكفر الذنوب فقال أول الاستخار الاستجابة ، ثم الإنابة ، ثم التوبة . فلاستجابة أعمال الجوارح، والإنابة أعمال القلوب. والنوبة إفياله على مولاه ، بأن يترك الخاق ثم يستغفر الله من تقصيره الذي هو فيه ، ومن الجهل بالنعمة وترك الشكر . فمنسد ذلك يغفر له ، ويكون عنده مأواه ، ثم التنقل إلى الانفراد ، ثم التبات ، ثم البيان ، ثم الفكر . ثم المعرفة ، ثم المناجاة ، ثم المصافاة ، ثم الموالاة ثم محادثة السر ، وهو الخلة . ولا يستقر هذا في قلب عبد حتى يكون الملم غذاءه ، والذكر قوامه ، والرضازاده ، والتوكل صاحبه ، ثم ينظر الله إليه ، فيرفعه إلى العرش ، فيكون مقامه مقام حملة العرش

وسئل أيضا عن قوله صلى الله عليه وسلم « التَّا ئِبُ حَبِيبُ اللهِ ، فقال . إنما يكوب حبيبا إذا كان فيه جميع ماذكر في قوله تمالى (النَّائبُونَ أَلْمَابِدُونَ (١٠) الآية \_ وقال الحبيب هو الذي لايدخل فيما يكرهه حبيبه

والمقصود أن للتوبة عرتين إحداها تكفير السيئات على يصير كمن لاذنب له والثانية نيل الدرجات على يصير حبيبا وللتكفير أيضا درجات: فبعضه محو لأصل الذنب بالكلية ، وبعضه تخفيف له . ويتفاوت ذلك بتفاوت درجات التوبة . فالاستففار بالقلب ، والتدارك بالحسنات ، وإن خلاعن حل عقدة الإصرار من اوائل الدرجات فليس بخلوعن الفائدة أصلا . فلا ينبغي أن تظن أن وجودها كمدمها . بل عرف أهل المشاهدة وأرباب القلوب معرفة لاريب فيها ، أن قول الله تعالى (فَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّة خَيْراً يَرَهُ (٢) صدق

<sup>(1)</sup> حديث ماأصر من استغفر ـ الحديث :تقدم في الدعوات

<sup>(</sup>١) التوية : ١١٢ (٢) الزلز الى : ٧

وأنه لا تخلو ذرة من الخميسير عن أثر ، كما لا تخلو شميرة تطرح في الميزان عن أثر ولوخلت الشعيرة الأولى عن أثر ، لـكانت الثانية مثلها ، ولـكان لا يرجح الميزان بأحمال الذرات . وذلك بالضرورة محال . بل ميزات الحسنات يرجح بذرات الخير إلى أن يثقل فترفع كفة السيئات فإياك أن تستصغر ذرات الطاعات فلا تأتيها ، وذرات المعاصي فلا تنفيها كالمرأة الخرقاء ، تكسل عن الغزل تعللا بأنها لا تقدر في كل ساعة إلا على خيط واحد وتقول: أي غني بحصل بخيط؛ وما وقع ذلك في الثياب؟ ولا تدري المتوهة أن ثياب الدنيا اجتمعت خيطا خيطا ، وأن أجمام العالم مع انساع أقطاره اجتمعت ذرة ذرة فإذاً التضرع والاستغفار بالقلب حسنة لا تضيع عند الله أصلا . بل أقول الاستغفار باللسان أيضا حسنة · إذ حركة اللسان بها عن غفلة خبر من حركة اللسان في تلك الساعة بغيبة مسلم، أو فضول كلام. بل هو خير مرن السكوت عنه. فيظهر فضله بالإضافة إلى السكوت عنه . وإعما يكون نقصامًا بالإضافة إلى عمل القلب . ولذلك قال بعضهم لشيخه أبي عُمَانَ المذربي : إن لساني في بمض الأحوال يجري بالذكر والقرءان وقلى غامل، فقال: اشكر الله إذا استعمل جارحة من جوارحك في الخير ، وعوده الذكر ، ولم يستعمله في الشر ولم يموده الفضول. وما ذكره حق · فإن تمود الجوارح للخيرات حتى يصير لهـا ذلك كالطبع ، يدفع جملة من المعاصى . فن تمو د لسانه الاستففار إذا سمع من غيره كذبا سبق لسانه إلىمانوعدفقال: استغفر الله . ومن تعود الفضول، سبق لسانه إلى قول: ما أحمقك، وما أُقبِح كذبك! ومن تمود الاستعاذة إذاحُدِّ ثبظهو رمبادىء الشر من شرير، قال بحكم سبق اللسان. نموذ بالله ، وإذا تمود الفضول قال :لعنهالله . فيمصى في إحدى الكامتين ويسلم في الأخرى . وسلامته أثر اعتياد لسانه الخير وهو من جملة معماني قوله تعالى ( إِنَّ اللَّهَ كَابُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ (١) ) ومعانى قوله تعالى ( وَ إِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَ يُؤْت مِنْ لَدُنهُ أَجْرًا عَظِيماً (٢) ) فانظر كيف ضاعفها إذ جمل الاستففار في الغفلة عادة اللسان حتى دفع تلك العادة شر العصيان بالغيبة واللعن والفضول ،هذا تضعيف في الدنيا لأدني الطاعات : وتضميف الآخرة أكبر لوكانوا بملمون

<sup>(</sup>١) التونة: ٢٠ (٢) النسأ. : ٤٠

فإياك وأن تلمح فى الطاعات مجرد الآفات ، فتفتر رغبتك عن المبادات ، فإن هذه مكيدة روجها الشيطان بلمنته على المفرورين ، وخيل إليهم أنهم أرباب البصائر ، وأهل التفطن للخفايا والسرائر ، فأى خير فى ذكر نا باللسان مع غفلة القلب . فانقسم الخلق فى هذه المكيدة إلى ثلاثة أقسام : ظالم لنفسه ، ومقتصد ، وسابق بالخيرات

أما السابق : فقال صدقت ياملمون ، ولكن هي كلة حق أردت بها باطلا . فلا جرم أعذبك مرتين ، وأرغم أنفك من وجهين ، فأضيف إلى حركة اللسان حركة القاب ف فكان كالذى داوى جرح الشيطان بنثر الملح عليه

وأما الظالم المغرور ، فاستقشمر فى نفسه خيلاء الفطنة لهذه الدقيقة، ثم عجز عن الإخلاص بالقلب ، فترك مع ذلك تعويد اللسان بالدكر ، فأسعف الشيطان، وتدلى بحبل غروره ، فتمت بينهما المشاركة والموافقة . كما قيل : وافق شن طبقه ، وافقه فاعتنقه.

وأما المقتصد، فلم يقدر على إرغامه بإشراك القلب فى العمل، وتفطن ليقصان حركة اللسان بالإضافة إلى القلب. ولكن اهتدى إلى كالهبالإضافة إلى السكوت والفضول، فاستمر عليه، وسأل الله تعالى أن يشرك القلب مع اللسان فى اعتياد الخير

فكان السابق كالحائك الذي ذمت حيا كته فتركها وأصبح كاتبا والظالم المتخلف كالذي ترك الحياكة أصلا وأصبح كناسا والمقتصد كالذي عجز عن الكتابة فقال الاأنكر مذمة الحياكة ولكن الحائك مذموم بالإضافة إلى الكاتب لابالإضافة إلى الكناس فإذا عجزت عن الكنابة فلاأترك الحياكة ولذلك قالت رابعة العدوبة استغفار نايجتاج إلى استغفار كثير فلا تظن أنها تذم حركة اللسان من حيث إنه ذكر الله ، بل تذم غفلة القلب فهو عتاج إلى الاستغفار من غفلة قلبه لامن حركة لسانه ، فإن سكت عن الاستغفار باللسان أبضا احتاج إلى استغفار واحد

فهكذا ينبغى أن تفهم ذم ما يذم ،وحمد ما يحمد ، وإلا جهلت معنى ماقال القائل الصادق: حسنات الأبر ار سيئات المقربين. فإن هذه أمور تثبت بالإضافة ، فلا ينبغى أن تؤخسد من غير إصافة . بل ينبغى أن لا تستحقر ذرات الطاعات والمعاصى ولذلك قال حعفر الصادق: إن الله تعالى خبأ ثلاثا في ثلاث : رضاه في طاعته ، فلا يحقروا منها شيئا ، فلعل رضاه فيه . وغضبه فى معاصيه ، فلا تحقروا منها شيئا ، فلعل غضبه فيه . وخبأ ولايته فى عباده ، فلا تحقروا منهم أحدا ، فلعله ولى الله تعالى . وزاد وخبأ إجابته فى دعائه ، فلا تتركوا الدعاء ، فربما كانت الإجابة فيه

# الركن الرأبع

فى دواء التوبه ، وطريق العلاج لحل عقدة الإصرار

اعلم أن الناس فسمان:

شاب لاصبوة له ، نشأ على الخير واجتناب الشر ، وهو الذى قال فيهرسول الله الله عليه وسلم ('` « تَعَجَّبَ رَبُّكَ مِنْ شَابِ ّ لَيْسَتْ لَهُ صَبُو َةٌ \* وهذا عزيز نادر

والقسم الثانى :هو الذى لا يخلو عن مقارفة الذنوب . ثم هم ينقسمون إلى مصرين و إلى تأثبين . وغرضنا أن نبين الملاج في حل عقدة الإصرار ، ونذكر الدواءفيه .

فاعلم أن شفاء التوبة لا يحصل إلا بالدواء . ولا يقف على الدواء من لا يقف على الداء إذلامه في للدواء إلا مناقضة أسباب الداء . فكل داء حصل من سبب ف دواؤه حل ذلك السبب ، ورفعه ، وإبطاله · ولا يبطل الشيء إلا بضده : ولا سبب للإصرار إلا الغفلة والشهوة . ولا يضاد الففلة إلا العلم ، ولا يضاد الشهوة إلا الصبر على قطع الأسباب الحركة للشهوة . والغفلة رأس الخطايا · قال تعالى ( وَأُولُئِكَ هُمُ الْفاَ فُلُونَ لا جَرَمَ أَنَّهُمْ فِالا آخرة هُمُ الْفالدون لا جَرَمَ أَنَّهُمْ فِالا آخرة هُمُ الْفالدون لا جَرَمَ الله عضون يعجن من حلاوة العلم ، ومرارة الصبر . و كما يجمع السكنجيين بين حلاوة السكر وحموضة الخل ، ويقصد بكل منهما غرض آخر في العلاج عجموعهما ، فيقمع الأسباب المهيجة للصفراء ، فهكذا ينبغي أن تفهم علاج القلب على من مرض الإصرار .

فإِذًا لَهذا الدواء أصلان: أحدهما العلم ، والآخر الصبر . ولابد من بيانهما فإِذًا لَهذا الدواء أصلان المحمل الإصرار أم لابد من علم مخصوص؟ . فاعلم أن العلوم

<sup>(</sup>١) حديث يعجب ربك من الشاب ليست له صبوة :أحمد والطبراني من حديث عقبة بن عامروفيه ابن لهيمة

<sup>\*</sup> ليست له صوة : أي ميل إلى هوى

<sup>(</sup>۱) النحل : ۱۰۹، ۱۰۹

بجملها أدوية لأمراض القاوب. ولكن لكل مرض علم بخصه. كما أن علم الطب نافع في علاج الأمراض بالجملة ، ولكن بخص كل علة علم مخصوص. فكذلك دوا الإصراد، في علاج الأمراض بالجملة ، ولكن بخص كل علة علم مخصوص . فكذلك دوا الإصراد، فلنذكر خصوص ذلك العلم على موازنة مرض الأبدان ، ليكون أقرب إلى الفهم فنقول : يحتاج المريض إلى التصديق بأمور :

الأوّل: أن يصدق على الجملة بأن للمرض والصحة أسبابا يتوصل إليها بالاختيار ، على مارتبه مسبب الأسباب ، وهذا هو الإيمان بأصل الطب. فإنمن لا يؤمن به لا يشتغل بالعلاج ، ويحق عليه الهلاك وهذا وزانه ممانحن فيه ، الإيمان بأصل الشرع وهوأن للسمادة في الآخرة سببا هو الطاعة ، وللشقاوة سببا هو المعصية . وهذا هو الإيمان بأصل الشرائع وهذا لابد من حصوله إما عن تحقيق أو تقليد وكلاها من جملة الإيمان .

الثانى: أنه لابد أن يعتقد المريض فى طبيب معين أنه عالم بالطب طذق فيمه ، صادق فيم الثانى: أنه لابد أن يعتقد المريض فى طبيب معين أنه عالم بالطب لا ينفعه عجر دودون هذا صادق فيما يعبر عنه ، لا بلبس ولا يكذب . فإن إعانه بأصل الله عليه وسلم ، والإيمان بأن كل ما يقوله حق وصدق ، لا كذب فيه ولا خلف ما يقوله حق وصدق ، لا كذب فيه ولا خلف

الثالث: آنه لا بدأن يصنى إلى الطبيب فيما محدره عنه من تناول الفواكه والأسباب المضرة على الجملة ، حتى يغلب عليه الخوف في ترك الاحماء فتكون شدة الخوف باعثة له على الاحماء ووزانه من الدين الإصفاء إلى الآيات والأخبار المشتملة على الترغيب في التقوى والتحذير من ارتكاب الذنوب واتباع الهوى ، والتصديق بجميع ما يلتى إلى سمعه من ذلك ، من غير شك واسترابة ، حتى ينبعث به الخوف المقوى على الصبر ، الذي هو الركن الآخر في العلاج الرابع : أن يصنى إلى الطبيب فيما يخص مرضه ، وفيما يلزمه في نفسه الاحتماء عنه ، اليمر فه أو لا تفصيل ما يضره من أفعاله وأحواله ، ومأ كوله ومشروبه . فليس على كل مريض الاحتماء عن كل شيء ، ولا ينفعه كل دواه . بل لسكل علة خاصة علم خاص ، وعلاج خاص . ووزانه من الدين أن كل عبد فليس يبتلى بكل شهوة ، وارتكاب كل ذنب ، بل خاص . ووزانه من الدين أن كل عبد فليس يبتلى بكل شهوة ، وارتكاب كل ذنب ، بل خاص . ووزانه من الدين أن كل عبد فليس يبتلى بكل شهوة ، وارتكاب كل ذنب ، بل خاص . ووزانه من الدين أن كل عبد فليس يبتلى بكل شهوة ، وارتكاب كل ذنب ، بل الكل مؤمن ذنب غصوص ، أوذنوب عصوصة وإنما حاجته في الحال من هفة إلى العلم بأنها ذنوب، أنها العلم بكيفية التوصل إلى الصبر عبها ، ثم إلى العلم بكيفية التوصل إلى الصبر عبها ، ثم إلى العلم بكيفية التوصل إلى الصبر عبها ، ثم إلى العلم بكيفية التوصل إلى الصبر عبها ، ثم إلى العلم بكيفية التوصل إلى الصبر عبها ، ثم إلى العلم بكيفية التوصل إلى الصبر عبها ، ثم إلى العلم بكيفية التوصل إلى الصبر عبها ، ثم إلى العلم بكيفية التوصل إلى العبر عبور المناه العلم بكيفية التوصل إلى العلم بكيفية التوسل المناه العلم بكيفية التوسل العلم بكيفية التوسل العلم بكيفية التوسل العبر العلم بكيفية التوسل العبر المناه عليس العلم بكيفية التوسل العبر المناه عن كل العلم بكيفية التوسل العبر العلم بكيفية التوسل العبر الع

بكيفية تكفير ما سبق منها . فهذه عاوم يختص بها أطباء الدين . وم العلماء الذين م ورثة الأبدياء فالماصى إن علم عصيانه فعليه طلب العلاج من الطبيب ، وهو العالم . وإن كان لا يدرى أن ماير تكبه ذنب ، فعلى العالم أن يعرفه ذلك · وذلك بأن يتكفل كل عالم بإقليم أو بلدة ، أو محلة ، أو مسجد ، أو مشهد فيعلم أهله دينهم ، ويحسيز مايضره عماينفعهم ، وما يشقيهم عما يسعده . ولا ينبغى أن يصدى لدعوة الناس إلى نفسه . فإنهم ورثة الأنبياء ، والأنبياء ما تركوا الناس على جهلهم ، بلكانوا ينادونهم في مجامعهم ، ويدورون على أبواب دوره في الابتداء ، ويطلبون واحدا واحدا فيرشدونهم ، فإن مرضى القلوب لا يعرفون مرضهم . كما أن الذي ظهر على وجهه برص فيرشدونهم ، فإن مرضى القلوب لا يعرفون مرضهم . كما أن الذي ظهر على وجهه برص ولا مرآة معه ، لا يعرف برصه مالم أيمر فه غيره . وهذا فرض عين على العلماء كافة

وعلى السلاطين كافة أن يرتبوا في كل قرية وفي كل محلة فقيه امتدينا ، يعلم الماس دينهم فإن الخلق لا يولدون إلا جهالا ، فلابد من تبليغ الدعوة إليهم في الأصل والفرع . والدنيا دار المرضى إذ ليس في بطن الأرض إلا ميت ، ولا على ظهرها إلا سقيم . ومرضى القلوب أكثر من مرضى الأبدان . والعلماء أطباء ، والسلاطين قو ام دار المرضى . فكل مريض لم يقبل الملاج بمداواة العالم ، يسلم إلى السلطان ليكف شره ، كالإسلم الطبيب المريض الذي لا يحتمى ، أو الذي غلب عليه الجنون ، إلى القتيم ليقيده بالسلاسل والأعلال ، ويكف شره عن نف و عن سائر الذاس . وإنا صارم رض القلوب أكثر من مرض الأبدان اثلاث عالى : أن المربض به لا يدرى أنه مريض

والثانية :أن عاقبته غير مشاهدة في هذا العالم. بخلاف مرض البدن ، فإن عاقبته موت مشاهد ، تنفر الطباع منه . وما بعد الموت غير مشاهد . وعاقبة الذنوب موت القلب ، وهو غير مشاهد في هذا العالم ، فقلت النفرة عن الذنوب وإن علمها مرتكبها ، فلذلك تراه يتكل على فضل الله في مرض القلب ، ويجتهد في علاج مرض البدن من غير الكال والثالثة : وهو الداء العضال فقد الطبيب . فإن الأطباء هم العلماء ، وقد مرضوا في هذه الأعصار مرضا شديدا عجز واعن علاجه ، وصارت لهم سلوة في عموم المرض حتى لا يظهر نقصا نهم فاضطروا إلى إغواء الخلق ، والإشارة عليهم عايز يدهمرضا . لأن الداء المهلك هو حب الدنيا

وقد غلب هذا الداء على الأطباء ، في مقدروا على نحذير الخلق منه ، استنكافا من أن يقال لهم . فا بالكم تأمر و نبالعلاج و تنسون أ نفسكم ، فبهذا السبب عم على الخلق الداء وعظم الوباء ، وانقطع الدواء ، وهلك الخلق لفقد الأطباء . بل اشتغل الأطباء بفنون الإغواء ، فليتهم إذ لم ينصحوا لم ينشوا ، وإذ لم 'يصلحوا لم 'يفسدوا . وليتهم سكتوا وما نطقوا . فإنهم إذا تركلموا لم يهمهم في مواعظهم إلا مايرغب الموام ، ويستميل قلوبهم ولا يتوصلون إلى ذلك إلا بالإرجاء ، وتغليب أسباب الرجاء ، وذكر دلائل الرحمة ، لأن ذلك ألذ في الأسماع ، وأخف على الطباع . فتنصر فالخلق عن مجالس الوعظوقد استفادوا مزيد جراءة على المعاصى ، ومزيد ثقة بفضل الله ومهما كان الطبيب جاهلا أو خائناء أهلك مزيد جراءة على المعاصى ، ومزيد ثقة بفضل الله ومهما كان الطبيب جاهلا أو خائناء أهلك بالدواء حيث يضعه في غير ، وضعه ، فالرجاء والخوف دواآن ، ولكن نفسه مالا تطبق ، المالة أما الذي غلب عليه الخوف حتى هجر الدنيا بالكلية ، وكلف نفسه مالا تطبق ، وضيق العيش على نفسه بالكلية ، فتكسر سورة إسرافه في الخوف بذكر أسباب الرجاء ، ليمود إلى الاعتبدال .

<sup>(</sup>۱) حديث مامن يوم طلع فحره ولاليلة غاب شفقها إلاوملكان يتحاوبان بأربعة أصوات فيقول أحدها باليت هذا الخلق لم مخلقوا \_ الحديث : غريب لم أجده هكذا وروى أبومنصور الديلمى في مسند الفردوس من حديث ابن عمر بسند ضعيف ان لله ملكا ينادى في كل ليلة أبناه الاربعين زرع قددنا حصاده \_ الحديث : وفيه ليت الحلائق لم مخلقوا وليتهم ادخلقوا علموا لماذا خلقوا فتجالسوا بينهم فتذاكروا \_ الحديث :

غَابَ شَفَقُهُما إِلَّا وَمَلَكَانَ يَتَجَاوَ بَانِ بِأَرْبَعَةِ أَصُو اَتِ يَقُولُ أَحَدُهُما يَا لَيْتَ هَذَا الْخَلْقَ لَمْ يُخْلَقُوا وَيَقُولُ الْآخَرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ خُلِقُوا عَلِمُوا لِمَاذَا خُلِقُوا فَيَقُولُ الْآخَرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ خُلِقُوا عَلِمُوا بِمَا خُلِقُوا فَيَقُولُ الْآخَرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْمَلُوا عَا عَامُوا مَا عَلِمُوا مَا عَلِمُوا مَا عَلَمُوا مَا عَلِمُوا وَيَقُولُ الْآخَرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْمَلُوا عَا عَامُوا مَا عَلَمُوا مَا عَلِمُوا مَا عَلِمُوا وَيَقُولُ الْآخَرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْمَلُوا عَا عَامُوا مَا عَلِمُوا مَا عَلِمُوا وَيَقُولُ الْآخَرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْمَلُوا عَا عَامُوا مَا عَلِمُوا مَا عَلِمُوا وَيَقُولُ الْآخَرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْمَلُوا عَا عَامُوا مَا عَلَمُوا وَيَقُولُ الْآخَرُ يَا لَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْمَلُوا عَا عَامُوا مَا عَلِمُوا وَيَقُولُ الْآخَرُ مَا لَيْتَهُمْ إِذْ لَمْ يَعْمَلُوا عَا عَامُوا مَا اللّهُ عَلَمُ السلف . إذا أذنب العبد، أمر صاحب اليمين صاحب الشمال وهو أمير عليه أن يرفع القلم عنه ست ساعات . فإن تاب واستغفر لم يكتبها عليه . وإن لم يستغفر عليه أن يرفع القلم عنه ست ساعات . فإن تاب واستغفر لم يكتبها عليه . وإن لم يستغفر كتبها . وقال بعض السلف . مامن عبد يعصى إلا استأذن مكانه من الأرض أن يخسف

به، واستأذن سقفه من السماء أن يسقط عليه كسفا . فيقول الله تعالى للأرض والسماء : كفا عن عبدى وأمهلاه فإنكا لم تخلقاه . ولو خلقهاه لرحمهاه . ولعله يتوب إلى فأغفر له . ولعله يستبدل صالحا فأبدله له حسنات . فذلك معنى قوله تعالى ( إِنَّ اللهَ يُعْسِكُ السَّمُواتِ والأَرْضَ أَنْ تَرُولًا وَلَيْنَ زَالتَا إِنْ أَمْسَكَهُما مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ (1)

وفى حديث عمر بن الخطاب رضى الله عنه (آ) و الطّا بع مُعَلَّق بِقَا نِمَة الْعَرْشِ فَإِذَا النّهُ الطّابِع مَعَلَى الْقُلُوب عِمَا فِيها اللّهُ الطّابِع وَيَطْبَع عَلَى الْقُلُوب عِمَا فِيها وَفَى حديث مجاهد (" و الْقَلْب مِثْلُ الْكَفِّ الْفَتُوحَة كُلّها أَذْنَب الْهَبْدُ ذَنْبًا الْقَبَضَت وفَى حديث مجاهد (" و الْقَلْب مِثْلُ الْكَفِّ الْفَتُوحَة كُلّها أَذْنَب الْهَبْدُ ذَنْبًا الْقَبَضَت أَصْبُع حَتَى تَنْقَبَضَ الْأَصَابِع مُكُلّها فَيُسَدَّ عَلَى الْقَلْبِ فَذَلِكَ هُو الطّبْع » وقال الحسن وأصبع حدا من المعاصى معلوما، إذا بلغه العبدطبع الله على قلبه ، فلم يوفقه بعدها لخير والأخبار والآثار في ذم المعاصى ومدح التائبين لا تحصى . فينبني أن يستكثر الواعظ والأخبار والآثار في ذم المعاصى ومدح التائبين لا تحصى . فينبني أن يستكثر الواعظ منها إن كان وارث رسول الله صلى الله عليه وسلم (") ، فإنه ماخلف دينارا ولا درها ، إعا

<sup>(</sup>۱) حدیث عمر الطابع معلق بقائمة من قواثم المرش فاذا التمكت الحرمات ــ الحدیث : ابن عدی و ابن حبان فی الضفاء من حدیث ابن عمر و هومنكر

<sup>(</sup>٧) حديث مجاهدالقلب مثل الكف الفتوحة قلّت هكذا قال الصنف و في حديث مجاهدوكاً نه أر ادبه قول مجاهد وكذادكره الفسرون من قول حديثة ويناه في شعب الاعان المبهق من قول حديثة

<sup>(</sup>٣) حديث أنه صلى الله عليه وسلم مأخلف دينارا ولادرهما اعاخلف العلم والحكمة :البخارى من حديث عمرو بن الحارث قال ماترك رسول الله صلى الله عليه وسلم عند موته دينارا ولادرها ولاعبدا ولاأمة ولمسلم من حديث عائشة ماترك دينارا ولادرها ولاشاة ولابعيرا وفي حديث أبى الله رداء ان الأنبياء لم يورثوا دينارا ولادرهما انماورثوا العلم - الحديث : وقد تقدم في العلم

<sup>(</sup>۱) فاطر : ۲۱

خلف العلم والحكمة ، وورثه كل عالم بقدر ما أصابه

النوع الثانى: حكايات الأنبياء والسلف الصالحين ، وما جرى عليهم من المصائب بسبب ذنوبهم . فذلك شديد الوقع ظاهر النفع فى قلوب الخلق . مثل أحوال آدم صلى الله عليه وسلم فى عصيانه ، ومالقيه من الإخراج من الجنة ، حتى روي أنه لما أكل من الشجرة نطايرت الحلل عن جسده ، وبدت عورته ، فاستحيا التاج والإكليل من وجهه أن يرتفما عنه ، فجاءه جبريل عليه السلام ، فأخذ التاج عن رأسه ، وحل الإكليل عن جبينه و نودي من فوق العرش . اهبطا من جوارى فإنه لا يجاورنى من عصانى . قال فالتفت آدم إلى حواء باكيا وقال : هذا أول شؤم المعصية ، أخرجنا من جوار الحبيب

وروي أن سليمان بن داود عليهما السلام، لما عوقب على خطيئته لأجل التمثال الذى عبد في داره أربعين يوما، وقيل لأن المرأة سألته أن يحكم لأبيها فقال نم ولم يفعل وقيل بل أحب بقلبه أن يكون الحكم لأبيها على خصمه لمكانها منه، فسلب ملكه أربعين يوماء فهرب تأثها على وجهه. فكان يسأل بكفه فلا يطعم . فإذا قال أطعموني فإنى سلمان ابن داود شج ، وطرد، وضرب ، وحكي أنه استطعم من بيت لامرأته فطردته وبصقت في وجهه . وفي رواية أخرجت مجوز جرة فيها بول فصبته على رأسه ، إلى أن أخرج الله الخاتم من بطن الحوت ، فلبسه بعد انقضاء الأربعين أيام العقوبة . قال فجاءت الطيور فعكفت على رأسه ، وجاءت الجن والشياطين والوحوش فاجتمعت حوله . فاعتذر إليه بعض من كان جني عليه . فقال لا ألومكم فيا فعلتم من قبل ، ولا أحمدكم في عذركم الآن . إن هذا أمر كان من السهاء ولا بدمنه . وروي في الإسرائيليات أن رجلا تزوج امرأة من بلدة أخرى فأرسل عبده ليحملها إليه ، فراودته نفسه وطالبته بها ، فجاهدها واستعصم . قال فنبأه الله بيركة تقواه ، فكان نبيا في بني اسرائيل . وفي قصص موسي عليه السلام ، أنه قال الخضر بيركة تقواه ، فكان نبيا في بني اسرائيل . وفي قصص موسي عليه السلام ، أنه قال الخضر

عليه السلام. بم أطلعك الله على علم النبب؟ قال بترك المعاصى لأجل الله تعالى وروي أن الريح كانت تسير بسلمان عليه السلام، فنظر إلى قميصه نظرة، وكان جديدا، فكأنه أعجبه. قال فوضعته الريح. فقال لم فعلت هذاو لم آمرك؟ قالت إغانطيعك إذا أطعت الله وروى أن الله تعالى أوحى إلى يعقوب عليه السلام، أتدرى لم فرقت بينك وبين ولدك وروى أن الله تعالى أوحى إلى يعقوب عليه السلام، أتدرى لم فرقت بينك وبين ولدك

وليه الذئب ولم ترجني ؟ ولم نظرت إلى عفلة إخو ته ولم تنظر إلى حفظى له ؟ و تدرى لم رددته عليك ؟ قال لا . قال لأنك رجو تنى وقلت (عَسَى الله أن يَا تَبِنَى بِهِمْ بَعِيما (٢) و عاقلت عليك ؟ قال لا . قال لأنك رجو تنى وقلت (عَسَى الله أن يَا تَبِنَى بِهِمْ بَعِيما (٢) و عاقلت (اذ هَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسِفُ وَأَخِيهِ وَلا تَيْأَسُوا (٢) و كذلك لما قال يوسف لصاحب الملك (اذ كُرْ بِي عِنْدَ رَبِّك (٣) ) قال الله تعالى (قا نساهُ الشيَّطانُ ذَكْر رَبِّهِ فَلَبِث فِي السَّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ (٤) مَ وأمثال هذه الحكايات لا تنحصر . ولم يرد بها القرءان السَّجْن بضغ سِنِينَ (٤) مَ وأمثال هذه الحكايات لا تنحصر . ولم يرد بها القرءان والأخبار ورود الأسمار ، بل الغرض بها الاعتبار والاستبصار ، لتعلم أن الأنبياء عليهم السلام لم يتجاوز عنه عنى الذبوب الصفار ، فكيف يتجاوز عن غيرهم في الذبوب الكبار! نم كانت سعادتهم في الذبوب الصفار ، فكيف يتجاوز عن غيرهم في الذبوب الكبار! نم كانت سعادتهم في أن عوجلوا بالعقو بة ولم يؤخروا إلى الآخرة . والأشقياء يمهاون ليزدادوا إلى عذاب الآخرة أشد وأكبر ، فهذا أيضا بما ينبني أن يكبر جنسه على أسماع المصرين ، فإنه نافع في تحريك دوّاعي التو بة

النوع الثالث: أن يقرر عندم أن تمجيل المقوبة في الدنيا متوقع على الذنوب وأن كل ما يصبب العبد من المصائب فهو بسبب جناياته. فرب عبد يتساهل في أمر الآخرة ، ويخاف من عقوبة الله في الدنيا أكثر لفرط جبله. فبنبغي أن يخو ف به فإن الذنوب كلها يتعجل في الدنيا شؤمها في غالب الأمر. كما حكي في قصة داود وسلمان عليهما السلام ، حتى أنه قد يضيق على العبد رزقه بسبب ذنوبه . وقد تسقط منزلته من القلوب ويستولى عليه أعداؤه . قال صلى الله عليه وسلم (۱) « إِنَّ الْعَبْدَ لَيُحْرَمُ الرِّزْقَ بِالذَّنْبِ يُصِيبُهُ » عليه أعداؤه . قال صلى الله عليه وسلم (۱) « إِنَّ الْعَبْدَ لَيُحْرَمُ الرِّزْقَ بِالذَّنْبِ يُصِيبُهُ » وقال ابن مسمود . إنى لأحسب أن العبد ينسي العلم بالذنب يصيبه وهو معنى قوله عليه السلام (۱) و مَنْ قارَفَ ذَنَا قارَفَ ذَنَا قارَفَ عَقْلُ لَا يَعُودُ إِلَيْهِ أَبَدًا » وقال بعض السلف : ليست اللهنة سوادا في الوجه ، ونقصا في المال ، إعا اللهنة أن لآخرج من ذنب إلا وقعت في مثله اللهنة سوادا في الوجه ، ونقصا في المال ، إعا اللهنة أن لآخرج من ذنب إلا وقعت في مثله

<sup>(</sup>١) حديث انالعبدليحرم الررق بالذنب يصيبه: ابرماجه والحاكم وصححاسناده واللفظ له الأأنه قال الرجل بدل العبد من حديث ثوبان،

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من قارف دُّنبا فارقه عقل لا يعود اليه أبدا: تقدم

<sup>(</sup>١) پوسفي: ٣٦ (٢) پوسف: ٨٧ ( ٣٠ ٤) پوسف: ٢٤

او شر منه ، وهو كما قال . لان اللمنة هي الطرد والإبماد . فإذا لم يوفق للخير، ويسر له الشر فقد أبعد . والحرمان عن رزق التوفيق أعظم حرمان . وكل ذنب فإنه يدعو إلىذنب آخر ويتضاعف ، فيحرم العبد به عن رزقه النافع من محالسة العلماء المنكرين للذنوب، ومن مجالسة الصالحين. بل عقته الله تمالى لمقته الصالحون . وحكى عن بمض المارفين أنه كان عشى في الوحل جامعا ثيابه ، محترزا عن زلقة رجله ، حتى زلقت رجله وسقط . فقام وهو عِشى في وسط الوحل و يبكى و يقول: هذا مثل المبد لايزال يتوقى الذنوبويجانبها،حتى بقع في ذنب وذنبين، فعندها يخوض في الذنوب خوصًا . وهو إشارة إلى أن الذنب تتعجل عَقُوبَته بالانجرار إلى ذنب آخر . ولذلك قال الفضيل : ماأ نكرت من تغير الزمان وجفاء الإخوان ، فذنو بك ور تتكذلك . وقال بعضهم : إنى لأعرف عقو بة ذنبي في سوء خلق حماري. وقال آخر: أعرف العقو بةحتى في فأر بيتي. وقال بمضصوفيةالشام: نظرت إلى غلام نصر أني حسن الوجه ، فوقفت أنظر إليه ، فرّ بي ابن الجلاء الدمشق ، فأخذ يبدى فاستحييت منه. فقلت ياأباعبد الله ، سبحان الله تعجبت من هذه الصورة الحسنة ، وهذه الصنعة المحكمة ، كيف خلقت للنار . فغمز يدى وقال : لتجدن عقو إنها بمد حين . قال فعو قبت بها بعد ثلاثين سنة ، وقال أبو سلمان الداراني : الاحتلام عقوبة . وقال . لايفوت أحدا صلاة جماعة إلا بذنب يذنبه. وفي الخبر (" دمَاأَنْكُر ثُمُ مِنْ زَمَانِكُمْ فَبَمَا غَيَّرَتُمْ مِنْ أَعْمَا لِكُمْ » وفي الخبر (٢) و يَقُولُ اللهُ تَعَالَى إِنَّ أَدْنَى مَاأَصْنَعُ بالْعَبْد إِذَا آأَنَ شَهُوَ تُهُ عَلَى طَاعَتِي أَنْ أَحْرِمَهُ لَذِيذُمُنَاجَاتِي \*

وحكي عن أبى عمرو بن علوان فى قصة بطول ذكرها ، قال فيها : كنت قاعًا ذات بوم أصلى ، فخامر قلبى هوى طاولته بفكرتى ، حتى تولد منه شهوة الرجال . فوقعت إلى لأرض ، واسود جسدى كله ، فاستترت فى البيت ، فلم أخرج ثلاثة أيام . وكنت أعالج غسله فى الحجام بالصابون ، فلا نرداد إلاسوادا ،حتى انكشف بعد ثلاث فلقيت الجنيد، وكان

<sup>(</sup>١) حديث ماأنكرتم من زمانكم فباأنكرتم من أعمالكم : البهق في الرهد من حديث أبى الدرداء وقال من عديث أبى الدراء وقال عرب تفرديه هكدا العقيلي وهوعبد الله بنهاي \* قلت هومتهم بالكذب قال ابن أبى حاتم روى عن أبيه أحاديث بواطيل

<sup>(</sup> ٢ ) حديث يقول الله ان أدنى ماأصنع بالعبد إذا آثر شهويه على طاعق أن أحرمه لذة مناجاتي :عريب لمأجده

قد وجه إلى فاشخصني من الرقة . فلما أتيته قال لي : أما استحييت من الله تمالي ؟ كنت قاعًا بين يديه ، فساورت نفسك بشهوة حتى استولت عليك برقة وأخرجتك من بين يدى الله تمالى؟ في لولا أنى دءوت الله لك ، وتبت إليه عنك ، للقيت الله بذلك اللون . قال فعجبت كيف علم بذلك وهو ببغداد وأنا بالرقة . واعلم أنه لا يذنب العبدذ نبا إلا ويسود وجه قلبه . فإن كان سعيدا أظهر السواد على ظاهم، لينزجر . وإن كان شقيا أخني عنه حتى ينهمك ويستوجب النار . والأخبار كثيرة في آفات الذنوب في الدنيا ، من الفقر، والمرض وغيره. بل من شؤم الذنب في الدنيا على الجلة أن يكسب مابعده صفته. فإن ابتلي بشيء كان عقبوبة له ، ويحرم جميل الرزق ، حتى يتضاعف شقاؤه . وإن أصابته نعمة كانت استدراجا له، ويحرم جميل الشكر، حتى يعاقب على كفرانه. وأما المطيع، فن بركة طاعته أن تكون كل نممة في حقه جزاء على طاعته، ويو فق لشكرها. وكل بلية كفارة لذنو به، وزيادة في درجاته النوع الرابع: ذكر ماورد من العقوبات على آحاد الذبوب ، كالخر ، والزنا ،والسرقة ، والقتل، والغيبة، والسكبر، والحسد. وكل ذلك مما لا يمكن حصره. وذكر همع غيراً هله وضع الدواء في غير موضعه · بل ينبني أن يكون العالم كالطبيب الحاذق ، فيستدل أولا بالنبض، والسخنة، ووجوده الحركات، على العلل البَّاطنة. ويشتغل بملاجها، فليستدل بقرائن الأحوال على خفايا الصفات ، وليتعرض لمـا وقف عليه اقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم ، (١٠ حيث قال له واحد: أوصني بارسول الله ولا تكثر عليَّ . قال « لَا تَفْضَت » وقالُ له آخر : أوصني بارسول الله ، فقال عليه السلام « عَلَيْكَ ۖ بِالْيَأْسِ مِمَّا فِي أَيْدِي النَّاسَ فَإِنَّ ذَلِكَ هُو َ ٱلْغِنَى وَ إِيَّاكَ وَالطَّمَعَ فَإِنَّهُ الْمَقْرُ الْحَاضِرُ وَصَلِّ صَلاَةً مُودِّعٍ وَ إِيَّاكَ وَمَا يُعْتَذَرُ مِنْهُ ، وقال رجل لمحمد بنواسع: أوصني . فقال:أوْصيكأن تكون ملكا في الدنيا والآخرة . قال وكيف لى بذلك؟ قال الزم الزهد فى الدنيا . فكأنه صلى الله عليهوسلم توسم في السائل الأول مخايل الغضبفنهاه عنه . وفيالسائل الآخر مخايل الطمع فيالناس وطول الأمل . وتخيل محمد بن واسع في السائل مخابل الحرص على الدنيا . وقال رحل لمعاذ

<sup>(</sup> ١ ) حديث قال رجل أوصني ولاتكثر على قال لاتغضب : تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث قال له آخر أوصني قال عليك باليأس \_ الحديث يرا نماجه والحاكم وقدتقدم

أوصنى . فقال : كن رحيا أكن لك بالجنة زعيا . فكأنه تفرس فيه آثار الفظاظة والفلظة وقال رجل لإبراهيم بن أده . أوصنى . فقال : إياك والناس ، وعليك بالناس ، ولا بد من الناس ، فإن الناس ، والناس ، وبق النسناس ، ومق الناس ، والناس ، وبق النسناس ، وما أرام بالناس ، بل خمسوا في ماء الياس . فكأنه تفرس فيه آفة المخالطة . وأخبر عما كانهو وماأرام بالناس ، بل خمسوا في ماء الياس . فكأنه تفرس فيه آفة المخالطة . وأخبر عما كانهو الغالب على حاله في وقته ، وكان الغالب أذاه بالناس . والكلام على قدر حال السائل ، أولى من أن يكون بحسب حال القائل : وكتب معاوية رحمه الله إلى عائشة رضى الله عنها أن اكتبى لى كتابا توصينى فيه ولا تكثرى . فكتبت إليه من عائشة إلى معاوية ، سلام عليك ، أما بعد ، فإنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول (١٠ ه مَن التّمَسَ وَمَن التّمَسَ سَخَطَ الله بر صا النّاس وكلّه الله إلى النّاس » والسلام عليك ، فانظر إلى فقه باكيف تعرضت الله فة التي تكوف الولاة بصدها ، وهي مراعاة الناس وطلب مرضاتهم . وكتبت إليه مرة أخرى أما بعد ، فاتق بصددها ، وهي مراعاة الناس وطلب مرضاتهم . وكتبت إليه مرة أخرى أما بعد ، فاتق فإذًا على كل ناصح أن تكون عناية مصروفة إلى تفرس الصفات الخفية، وتوسم الأحوال اللائقة ، ليكون اشتفاله بالهم . فإن حكاية جميع مواعظ الشرع مع كل واحد غير ممكنة والاشتفال بوعظه بما هو مستفن عن التوعظ فيه تضييع زمان

فإن قلت . فإن كان الواعظ يتكلم في جمع ، أو سأله من لايدري باطن حاله أن يعظه ، فكيف يفعل . فاعلم أن طريقه في ذلك أن يعظه عا يشترك كافة الخلق في الحاجة إليه إما على العموم ، وإما على الأكثر . فإن في علوم الشرع أغذية وأدوية ، فالأغذية للكافة والأدوية لأرباب العلل . ومثاله ماروي أن رجلا قال لأبي سعيد الحدري . أوصني . قال عليك بتقوى الله عز وجل ، فإنها رأس كل خير . وعليك بالجهاد ، فإنه رهبانية الإسلام . وعليك بالقرءان فإنه نور لك في أهل الأرض ، وذكر لك في أهل السماء . وعليك بالصمت الا من خير ، فإنك بذلك تغلب الشيطان . وقال رجل للحسن أوصني . فقال , أعن أم الله يعزك الله . وقال لقيان لابنه . يابني ، زاحم العاماء بركينيك ، ولا تجادلهم فيمقتوك ،

<sup>(</sup>١) حديث عائشة من التمنى رضا الناس بمخط الله وكله الله الله الله الماس مد الحديث ؛ الترمذي والحاكم

وخذ مر٠ \_ الدنيا بلاغك، ، وأنفق فضول كسبك لآخرتك ، ولاتر فض الدنيا كل الرفض فتكون عيالاً ، وعلى أعناق الرجال كلاًّ ، وصم صوماً يكسر شهو تك ، ولا تصم صومايضر بصلاتك ، فإن الصلاة أفضل من الصوم ، ولا تجالس السفيه ، ولا تخالط ذا الوجهين وقال أيضا لابنه. يابني ، لاتضحك من غير عجب ، ولا تمش في غير أرب ، ولا تسأل عما لايمنيك ، ولا تضيع مالك و تصلح مال غيرك ، فإن مالك ماقدمت ومال غيركماتركت يابني ، إن من يرحم يرحم ، ومن يصمت يسلم ، ومن يقل الخير يغنم ، ومن يقل الشريأ ثم ومن لاعلك لسانه يندم . وقال رجل لأبى حازم أوصنى .فقال كل مالو جاءك الموت عليه فرأيته غنيمة فالزمه . وكل مالو جاءك الموتعليه فرأيته مصيبةفاجتنبه، وقال موسى للخضر عليهما السلام أوصني . فقال : كن بسّاما ولا تكن غضّالها . وكن نفّاعا ولا تكن ضرّ ارا : وانزع عن اللجاجة ، ولا تمش في غير حاجة ، ولا تضحمك من غبر عجب ، ولا تمير الخطائين بخطاياهم، وابك على خطيئتك ياابن عمر ان. وقال رجل لمحمد بن كرام أوصني. فقال: اجتهد في رضا خالقك بقدر ما تجنهد في رضا نفسك . وقال رجل لحامد اللفاف أوصني . فقال: اجعل لدينك غلافا كغلاف المصحفأن تدنسه الآفات . قال وماغلاف الدين قال ترك طلب الدنيا إلا مالابد منه ، وترك كثرة الكلام إلا فما لابد منه ، وترك مخالطة الناس إلا فما لابد منه .وكتب الحسن إلى عمر بن عبد العزيز رحمهم الله تعالى . أما بعد ، فخف مماخوفك الله، واحذر مما حذَّرك الله، وخذ مما في يديك لما بين بديك ، فمند الموت يأنيك الخمير اليقين والسلام . وكتب عمر بن عبد العزيز إلى الحسن بسأله أن يعظه ، فكتب إليــه أما بعد، فإن الهول الأعظم والأمور المفظمات أمامك و ولا بد لك من مشاهدة ذلك إما بالنجاة وإما بالعطب. واعلم أن من حاسب نفسه ربح ،ومن غفل عنها خسر ، ومن نظر في العواقب نجمًا ، ومن أطاع هُواه صل ، ومن حلم غنم ٬ ومن خاف أمن ،ومن أمن اعتبر ومن اعتبر أبصر ، ومن أبصر فهم ، ومن فهم علم . فإذا زللت فارجع ، وإذا ندمت فأقلع ﴿ وإذا جهلت فاسأل، وإذا غضبت فأمسك . وكتب مطرف بن عبد الله إلى عمر بن عبدالمزيزر همالله :أمايمد ، فإنالدنيادار عقوبة ، ولما يجمع من لاعقل له ، وبها يغترمن لاعلم ﴿ عنده . فكن فيها باأمير المؤمنين كالمداوى جرحه ،بصبر على شدة الدواء لما يخاف من عاقبة الداء

وكتب عمر بن عبد المزيز رضى الله عنه إلى عدى بن أرطاة : أما بعد ، فإن الدنياعذوة أولياء الله ، وعدوة أعداء الله فأما أولياؤه فغمتهم . وأما أعداؤه فغرتهم .

وكتب أيضا إلى بعض عماله: أما بعد ، فقد أمكنتك القدرة من ظلم العباد، فإذا هممت بظلم أحد فاذكر قدرة الله عليك ، واعلم أنك لاتأتى إلى الناس شيئا إلاكان زائلا عنهم ، بافيا عليك . واعلم أن الله عن وجل آخذ للمظلومين من الظالمين والسلام

فَهَكَذَا يَنْبَغَى أَنْ يَكُونُ وَعَظَ العَامَةُ ، ووعظ من لاندرى خصوص واقعته . فهــذه المواعظ مثل الأغذية التي يشترك الكافة في الانتفاع بها . ولأجل فقد مثل هؤلاء الوعاظ أنحسم باب الاتعاظ، وغلبت المعاصي، واستسرى الفساد، وبلي الخلق بوعاظ يرخرفون أسحاعًا ، وينشدون أبياتًا ، ويتكلفون ذكر ماليس في سعة علمهم ، وينشبهون بحال غيرهم. فسقط عن قاوب العامة وقاره ، ولم يكن كلامهم صادرا من القلب ليصل إلى القلب . بل القائل متصلف ، والمستمع متكلف ، وكل واحد منهما مُذِّبرٌ ومتخلف . فإذن كان طلب الطبيب أول علاج المرضى، وطلب العلماء أول علاج العاصين. فهذا أحدار كان العلاج وأصوله الأصل الثاني : الصبر ووجه الحاجة إليه أن المربض إنما يطول مرضه لتناوله مايضره. وإنما يتناول ذلك إما لنفلته عن مضرته ، وإما لشدة غلبة شهوته . فله سببان . فما ذكرناه هو علاج الغفلة ، فيبق علاج الشهوة . وطريق علاجها قد ذكر ناه في كتاب رياضة النفس وحاصله أن المريض إذا اشتدت ضراوته لمأ كول مضر ، فطريقه أن يستشعر عظم ضرره ، ثم يغيب ذلك عن عينه فلا يحضره ، ثم يتسلى عنه عا يقرب مشه في صورته ولا يكثر ضرره ، ثم بصبر بقوة الخوف على الألم الذي يناله في تركه ، فلابد على كل حال من مرارة الصبر . فكذلك بمالج الشهوة في المعاصي . كالشاب مثلا إذا غلبته الشهوة ، فصار لايقدر على حفظ عينه ، ولا حفظ قلبه ، أو حفظ جوارحه في السعى وراء شهوته فينبغي أن يستشعر ضرر ذنبه ، بأن يستقرى المخوفات التي جاءت فيه من كتاب الله تعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم . فإذا اشتد خوفه تباعد من الأسباب الهيجة لشهوته . ومهيج الشهوة من خارج ، هو حضور المشتهي والنظر إليه ، وعلاجه الهرب والعرلة. ومن داخل تناول لذائذ الأطعمة ، وعلاجه الجوع والصوم الدائم . وكل ذلك لا يتم إلا بصبر ،

ولا يصبر إلا عن خوف ، ولا يخاف إلا عن علم ، ولا يعلم إلا عن بصيرة وافتكار ، أو عن سماع و تقليد . فأول الأمر حضور مجالس الذكر ، ثم الاستماع من قلب مجرد عن سائر الشواغل ، مصروف إلى السماع ، ثم التفكر فيه لتمام الفهم . و ينبعث من تمامه لا محالة خوفه وإذا قوي الحوف تيسر عمو نته الصبر ، وا نبعث الدواعى لطلب الملاج ، و توفيق الله و تيسيره من وراه ذلك . فن أعطى من قلبه حسن الإصغاء ، واستشعر الحوف فاتق ، وانتظر الثواب ، وصدق بالحسنى ، فسيسره الله تعمالي لليسرى . وأما من بخل واستغنى ، وكذب بالحسنى ، فسيسره الله للعسرى ، فلا يننى عنه مااشتغل به من ملاذ الدنيامهما هلك وتردى ، وما على الأنبياه إلا شرح طرق الحدى ، وإنما لله الآخرة والأولى

فإن قلت: فقد رجع الأمركله إلى الإعان، لأن ترك الذنب لا يمكن إلا بالصبر عنه والصبر لا عكن إلا بعمر فة الخوف ، والخوف لا يكون إلا بالعلم، والعلم لا يحصل إلا بالتصديق بعظم ضرر الذنوب والتصديق بعظم ضرر الذنوب والتصديق بعظم ضرر الذنوب هو تصديق الله ورسوله و هو الإعان، فكأن من أصر على الذنب لم يصر عليه إلا لأنه غير مؤمن، فاعلم أن هذا لا يكون لفقد الإعان، بل يكون لضعف الإعان. إذ كل مؤمن مصدق بأن المصية سبب البعد من الله تعالى، وسبب العقاب في الآخرة. ولكن سبب وقوعه في الذنب أمور. أحدها. أن العقاب الموعود غيب ليس بحاضر، والنفس جبلت متأثرة بالحاضر، وتأثرها بالموعود ضعيف بالإضافة إلى تأثرها بالحاضر

الثانى: أن الشهوات الباعثة على الدنوب لداتها ناجزة، وهى فى الحال آخذة بالمخنق. وقد قوى ذلك واستولى عليها بسبب الاعتياد والألف، والعادة طبيعة خامسة، والنزوع عن العاجل لحوف الآجل شديد على النفس. ولدلك قال تعالى (كَلاَّ بَل يُحبُّونَ أَلْعاَجِلةً وَنَدُرُونَ الْآخِرَةَ (") وقال عز وجل ( بَل يُتؤ "رُونَ الحَياةَ الدُّنياً (") وقد عبر عن عدة الأمر قول رسول الله عليه وسلم (" « حُفَّتِ الجُنَّةُ بِالْمَكارِهِ وَحُفَّتِ النَّارُ عَلَيْهِ الشَّهَوَاتِ » وقوله صلى الله عليه وسلم (" « إنَّ الله تعالى خَلَق النَّار فَقَالَ لِجُر بل عَلَيْهِ الشَّهَوَاتِ » وقوله صلى الله عليه وسلم (" « إنَّ الله تعالى خَلَق النَّار فَقَالَ لِجُر بل عَلَيْهِ السَّرَةُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) حديث حفت الجنة بالمكاره ـ الحديث : متفق عليه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٢) حديث إن الله خلق النار فقال لجبريل اذهب فانظر اليها ـ الحديث : أبوداود والترمذي والحاكم وصححه من حديث أبي هريرة وقدم فيه ذكر الجنة

<sup>(</sup>١) القيامة: ٢٠ (٢) الاعلى: ١٦

بِالشَّهُو َاتِ ثُمَّ قَالَ اذْهَبِ فَانْظُر ۚ إِلَيْهَا فَنَظَرَ فَقَالَ وَعِز ۚ تِكَ لَقَدْ خَشِيتُ أَنْ لَا يَبْقَ أَحَد وَلَا دَخَلَهَا وَخَلَقَ الجُنَّة فَقَالَ لِجِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ اذْهَبْ فَانْظُر ْ إِلَيْهَا فَنَظَرَ فَقَالَ وَعِز ً تِكَ لَا مَحَد إِلّا دَخَلَهَا فَحَقَّهَا بِالْمَلِيمَا وَعُر تَقَلَ اذْهَبُ فَا نظر وَاليها فَنَظَر وَاليها فَقَالَ وَعِز ً تِكَ لَقَدْ خَشِيتُ أَنْ لَا يَدْخُلُهَا أَحَد ه . فإذا كونالشهوة مرهقة فَنظر إليها فَقَالَ وَعِز ً تِكَ لَقَدْخَشيتُ أَنْ لَا يَدْخُلُهَا أَحَد ه . فإذا كونالشهوة مرهقة في الحال، وكون العقاب متأخر إلى المآل، سببان ظاهر ان في الاسترسال، مع حصول أصل الإيمان في المسركل من يشرب في مرضه ما الثالج لشدة عطشه ، مكذبا بأصل الطب ، ولا مكذبا بأن دلك مضر في حقه . ولكن الشهوة تغلبه وألم الصبر عنه ناجز ، فيهون عليه الألم المنتظر .

الثالث: أنه مامن مذنب مؤمن إلا وهو فى الغالب عازم على التوبة، وتكفير السيئات بالحسنات. وقد وعد بأن ذلك يجبره. إلا أن طول الأمل غالب على الطباع ، فلا يزال يسوس ف التوبة ، رعا يقدم عليه مع الإعان يسوس ف التوبة ، رعا يقدم عليه مع الإعان الرابع: أنه مامن مؤمن موقن ، إلا وهو معتقد أن الذنوب لا توجب العقوبة إيجابا

لا عكن المفو عنها . فهو يذنب وينتظر المفو عنها الكالا على فضل الله تمالى

فهذه أسباب أربعة موجبة للإصرار على الذنب، مع بقاء أصل الإيمان. نعم قد يقدم المذنب بسبب خامس يقدح في أصل إيمانه، وهو كونه شاكا في صدق الرسل، وهذا هو الكفر. كالذي يحذره الطبيب عن تناول مايصره في المرض. فإن كان المحدد ممن لا يعتقد فيه أنه عالم بالطب، فيكذبه أو يشك فيه، فلا يبالي به. فهذا هو الكفر

فإن قلت: فأعلاج الأسباب الخسة ؟ فأقول هو الفكر وذلك بأن يقرر على نفسه فى السبب الأول ، وهو تأخر المقاب ، أن كل ماهو آت آت ، وأن غدا للناظرين قريب ، وأن الموت أقرب إلى كل أحدمن شراك نعله ، فما يدريه لعل الساعة قريب والمتأخر إذا وقع صار ناجزا . ويذكر نفسه أنه أبدا فى دنياه يتعب فى الحال لخوف أمر فى الاستقبال ، إذ برك البحار ، ويقاسى الأسفار ، لأجل الربح الذى يظن أنه قد يحتاج إليه فى الى الحال ، بل لو مرض فأخبره طبيب نصرانى بأن شرب الماء البارد يضره ويسوقه إلى الموت ، وكان الماء البارد ألد الأشياء عنده تركه ، مع أن الموت ألمه لحظة إذا لم يخف ما بعده ، ومفارقته للدنيا لا بد مها . في نسبة وجوده فى الدنيا إلى عدمه أز لاوأبدا ؟ فالبيظر كيف يبادر إلى ترك ملاذه بقول ذمى لم تقم معجزة على ظبة ، فيقول . كيف يليق فالبيظر كيف يبادر إلى ترك ملاذه بقول ذمى لم تقم معجزة على ظبة ، فيقول . كيف يليق

بمقلى أن يكون قول الأنبياء المؤيدين بالمعجزات عندى ، دون قول نصر انى يدعى الطب لنفسه بلا معجزة على طبّه ، ولا يشهد له إلا عوام الخلق ؟ وكيف يكون عذاب النار عندي أخف من عذاب المرض، وكل يوم في الآخرة عقدار خمسين ألف سنة من أيام الدنيا ١ وبهذاالتفكر بعينه يمالج الاذة الغالبة عليه، ويكلف نفسه تركها، ويقول إذا كنت لاأقدر على ترك لذاتي أيام الممروهي أيام ولائل، فكيف أقدر على ذلك أبدالآباد! وإذا كنت لا أطبق ألم الصبر، فكيف أطبق ألم النار او إذا كنت لاأصبر عن زخارف الدنيامع كدوراتها وتنغصها وامتز اج صفوها بكدرها، فكيف أصبر عن نعيم الآخرة! . وأمانسو يف التُّو بة فيمالجه بالفكر في أن أكثر صياح أهل النارمن التسويف، لأن المسوقف يبني الأمر على ماليس إليه وهو البقاء فلمله لا يبقى و إن بقي فلا يقدر على الترك غدا كالايقدر عليه اليوم. فليت شعري هل عجز في الحال إلا لغلبة الشهوة ؟ و الشهوة ليست تفارقه غدا بل تتضاعف ، إذ تتأكد بالاعتياد . فليست الشهوة التي أكدها الإنسان بالعادة كالتي لم يؤكدها. وعن هذا هلك المسو قون، لأنهم يطنون الفرق بين المما ثلين ولا يظنون أن الأيام منشابهة فأن ترك الشهوات فيهاأبدا شاق، ومامثال المسوّف إلا مثال من احتاج إلى قلع شجرة فرآها قوية لاتنقلع إلا عشقة شديدة ، فقال : أوَّخرهاسنة ثم أعود إليها ، وهو يعلم أنَّ الشجرة كلما بقيت ازداد رسوخها ، وهو كلما طال عمره ازداد صعفه . فلا حماقة في الدنيا أعظم مرن حماقته ، إذ عجز مع قو ته عن مقاومة ضعيف . فأخذ ينتظر الغلبة عليه إذا ضعف هو في نفسه وقوى الضميف . وأما المعنى الرابع ، وهو انتظار عفو الله تمالى، فعلاجه ما سبق . وهو كمن ينفق جميع أمواله ويترك نفسه وعياله فقراء . منتظرامن فضل الله تعالى أن يرزقه العثور على كنز في أرض خربة · فإن إمكان العفو عن الذنب مثل هذا الإمكان وهو مثل من يتوقع النهب من الظلمة في بلده ، وترك ذخائر أمواله في صحب داره، وقدر على دفنها وإخفائها فلم يفمل ، وقال : أنتظر من فضل الله تمالى أن يسلط غفلة أو عقو بة على الظالم الناهب، حتى لايتفرغ إلى دارى ، أو إذا انتهى إلى دارى مات على باب الدار ، فإن الموت ممكن ، والغفلة ممكنة ، وقد حكي في الأسمار أن مثل ذلك و فع، فأنا أنتظر من فضل الله مثله . فمنتظر هذا منتظر أمر ممكن ، ولكنه في غاية الحماقة والجهل ، إذ قد لا عكن ولا يكون . وأما الخامس وهو شك فهذا كفر وعلاجه الأسباب التي تعرفه صدق الرسل. وذلك يطول ، ولكن يمكن أن يمالج بعلم قريب يليق بحد عقله

فيقال له : ماقاله الأنبياء المؤيدون بالمعجزات هل صدقه تمكن ؟ أو تقول أعلم أنه بحال ، كما أعلم استحالة كون شخص واحد في مكانين في حالة واحدة ؛فإن قال أعلم استحالته كذلك فهو أخرق معتوه ، وكأنه لاوجود لمثل هذا في العقلاء . وإن قال أنا شاك فيه فيقال : لو أخبرك شخص واحد مجهول ، عند تركك طعامك في البيت لحظة ،أنه ولفت فيه حية ،وألقت سمها فيه ، وجوزت صدقه ، فهل تأكله أو تتركه ؟ وإنكان ألذ الأطعمة ؟ فيقول أتركه لامحالة ، لأنى أقول إن كذب فلا يفو تني إلا هذا الطمام ، والصبر عنه وإن كان شديدافهو قريب، وإن صدق فتفوتني الحياة، والموت بالإضافة إلى ألم الصبر عن الطعام وإضاعته شديد. فيقال له: ياسبحان الله، كيف تؤخر صدق الأنبياء كلهم ، مع ماظهر لهم من المعجزات ، وصدق كافة الأولياء ، والعلماء ، والحكماء ، بل جميع أصناف العقلاء ، ولست أعنى يهم جهال الموام بل ذوى الألباب، عن صدق رجل واحد مجهول، لعل له غرضاً فيما يقول ! فليس في المقلاء إلا من صدّق باليوم الآخر ؛ وأثبت ثوابا وعقابا ، وإن اختلفوا في كيفيته ، فإن صدقو افقداً شرفت على عذاب ببق أبد الآباد و إن كذبو افلا يفوتك إلا بعض شهو ات هذه الدنيا الفانية المكدرة: فلا يبق له توقف إن كان عافلامع هذا الفكر إذلا نسبة لمدة العمر إلى أبد الآباد . بل لو قدّر ناالدنيا مملوءة بالذرة ، وقدّر ناطائرا يُلتقطف كل ألف الفسنة حبة واحدة منها، لفنيت الذرة، ولم ينقص أبدالآباد شيئا. فكيف يفتر رأى الماقل في الصبر عن الشهوات مائة سنةمثلا ، لأجل سمادة ببقي أبدالآباد! ولذلك قال أبو العلاء أحمد بن سلمان التنوخي المفرى

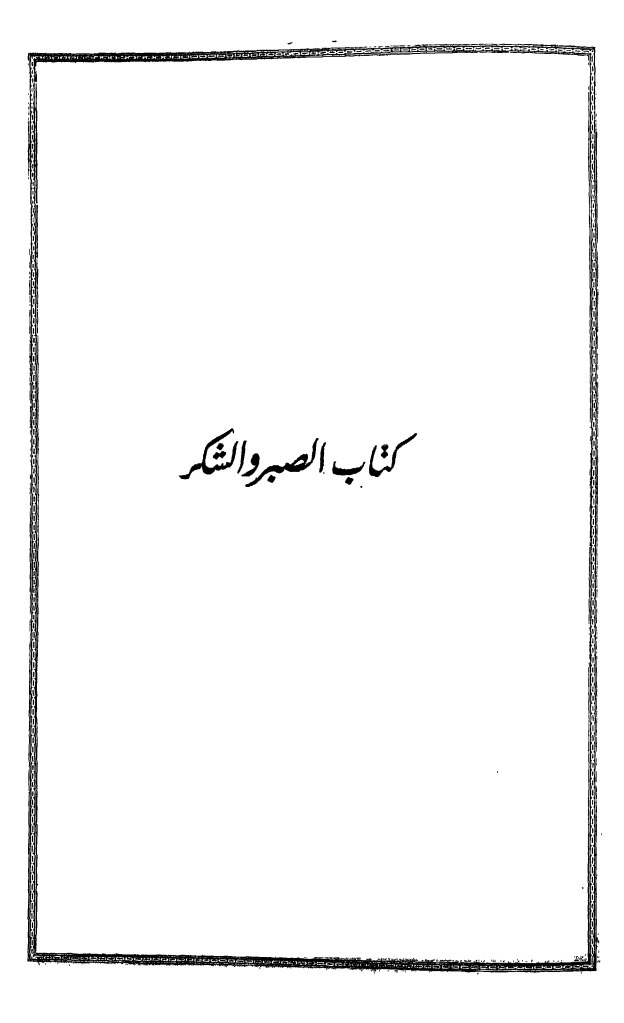
قال المنجم والطبيب كلاها لاتبعث الأموات قلت إليكا إن صح قول فالحسار عليكما إن صح قولى فالحسار عليكما

ولذلك قال على رضى الله عنه لبعض من قصر عقله عن فهم تحقيق الأمور، وكان شاكا: إن صح ما قلت فقد تخلصنا جميعا، وإلا فقد تخلصت وهلكت أى العاقل يسلك طريق الأمن فى جميع الأحوال فإن قلت هذه الأمور جلية ، ولكنهاليست تبال إلا بالفكر، فابال القلوب هجرت الفكر فيها واستثقلته ، وما علاج القلوب لردها إلى الفكر، لاسمامن آمن بأصل الشرع و تفصيله فيها والمنافع من الفكر أمن ان : أحدها أن الفكر النافع هو الفكر في عقاب الآخرة وأهو الها ، وهذا فكر لد اغ مؤلم وأهو الها ، وهذا فكر لد اغ مؤلم القلب ، فينفر القلب عنه ، ويتلذ بالفيكر في أمور الدنيا على سبيل التفرج والاستراحة القلب ، فينفر القلب عنه ، ويتلذ بالفيكر في أمور الدنيا على سبيل التفرج والاستراحة

والثانى: آن الفكر شغل فى الحال ما انع من لذا ئذ الدنيا و قضاء الشهو ات و مامن إنسان إلاوله فى كل حالة من أحو اله، و نفس من أنفاسه، شهوة قد نسلطت عليه و استرقته. فصار عقله مسخر الشهو ته، فهو مشغول بتدبير حيلته، وصارت لذته فى طلب الحيلة فيه أو فى مباشرة قضاء الشهوة ؟ والفكر عنمه من ذلك . وأما علاج هذين المانمين ، فهو أن يقول لقلبه : ما أشد غباو تك فى الاحتراز من الفكر فى الموت وما بعده ، تألما بذكره ، مع استحقار ألم مو اقعته ف كيف تصبر على مقاساته إذا وقع ، وأنت عاجز عن الصبر على تقدير الموت وما بعده ، ومتألم به !

وأما الثانى وهو كون الفكرمفو" نا للذات الدنيا ، فهو أن يتحقق أن فو ات لذات الآخرة أشد وأعظم . فإنها لا آخر لهما ، ولا كدورة فيها . ولذ"ات الدنيا سريعة الداور ، وهى مشو بة بالمسكدرات . فما فيها لذة صافية عن كدر . وكيف وفى التوبة عن المعاصى والإقبال على الطاعة تلذذ بمنا جاة الله تعالى ، واستراحة يمعرفته ، وطاعته ، وطول الأنس به ! ولو لم يكن للمطيع جزاء على عمله إلا ما يجده من حلاوة الطاعة ، وروح الأنس بمناجاة الله تعالى لكان ذلك كافيا . فكيف عا ينضاف إليه من نعيم الآخرة ! نعم هذه اللذة لا تكون في ابتداء التوبة ، ولكنها بعد ما يصبر عليها مدة مديدة ، وقد صار الخير ديدنا ، كاكان الشرديدنا . فالنفس قابلة ما عودتها تتعود ، والخير عادة ، والشر لجاجة

فإذاً هذه الأفكار في المهيجة المخوف المهيج لقوة الصبر عن اللذات . ومهيج هذه الأفكار وعظ الوعاظ ، وتنبيهات تقع للقلب بأسباب تتفق لاتدخل في الحصر ، فيصير الفكر موافقا للطبع ، فيميل القلب إليه . ويعبر عن السبب الذي أوقع الموافقة بين الطبع والفكر الذي هو سبب الحير بالتوفيق . إذ التوفيق هو التأليف بين الإرادة و بين المعني الذي هو طاعة نافعة في الآخرة . وقد روي في حديث طويل ، أنه قام عمار بن باسر فقال لعلي بن أبي طالب كرم الله وجهه : ياأمير المؤمنين ، أخبر نا عن الكفر على ماذا 'بني فقال علي رضي الله عنه : بني على أربع دعائم . على الجفاء ، والمعي ، والغفلة ، والشك . فقال علي رضي الله عنه : بني على أربع دعائم . على الجفاء ، والمعي ، والغفلة ، والشك . فن جفا احتقر الحق ، وجهر بالباطل ، ومقت العلماء . ومن عمي نسي الذكر . ومن عفل عادعن الرشد ومن شك غز ته الأماني فأخذته الحسرة والندامة ، و بداله من الله مالم يكن يحتسب حادعن الرشد ومن شك غز ته الأماني فأخذته الحسرة والندامة ، و بداله من الله مالم يكن يحتسب كان الصعر كنامن أركان دوام التو بة فلا بد من بيان الصعر ، فنذكر مق كتاب مفرد إن شاء الله تما الله تعالى المناء المناء المناء المناء المناء المناء المناء الله تعالى الصعر كنامن أركان دوام التو بة فلا بد من بيان الصعر ، فنذكر مق كتاب مفرد إن شاء الله تعالى الصعر كنامن أركان دوام التو بة . فلا بد من بيان الصعر ، فنذكر من كنامن أركان دوام التو بة . فلا بد من بيان الصير ، فنذكر من كنام في المناء المناء



#### كناب الصبروالشكر

وهو الكتاب الثانى من ربع المنجيات من كتاب إحياء علوم الدين بسم المدالرعمن الرحيم

الحمد لله أهل الحمد والثناء ، المنفرد برداء الكبرياء ، المتوحد بصفات المجدوالعلاء ، المؤيد صفوة الأولياء بقوة الصبر على السراء والضراء ، والشكر على البلاء والنماء . والصلاة على محمد سيد الأنبياء ، وعلى أصحابه سادة الأصفياء ، وعلى آله قادة البررة الأتقياء ، صلاة محروسة بالدوام عن الفناء ، ومصونة بالتعاقب عن التصرم والانقضاء

أما بعد : فإن الإيمان نصفان . نصف صبر و نصف شكر ، كما وردت به الآثار ، وشهدت له الأخبار (١) . وهما أيضا وصفان من أوصاف الله تعالى ، واسمان من أسمائه الحسنى ، إذ سمى نفسه صبورا وشكورا . فالجهل بحقيقة الصبر والشكر جهل بكلا شطري الإعان ، ثم هو غفلة عن وصفين من أوصاف الرحمن . ولاسبيل إلى الوصول إلى القرب من الله تعالى إلا بالإيمان . وكيف يتصور سلوك سبيل الإيمان دون معرفة ما به الإيمان ، ومن به الإيمان والتقاعد عن معرفة الصبر والشكر تقاعد عن معرفة من به الإيمان ، وعن إدراك ما به الإيمان في كتاب واحد فا أحوج كلا الشطرين إلى الإيضاح والبيان . و يحن نوضح كلا الشطرين في كتاب واحد لارتباط أحدهما بالآخر إن شاء الله تعالى .

## الشطير الأول ف الصبر

وفيه بيان فضيلة الصبر، وبيان حده وحقيقته، وببان كو نه نصف الإيجان، وبيان اختلاف أساميه باختلاف متعلقاته، وبيان أقسامه بحسب اختلاف القوة والضعف، وبيان مظان الحاجة إلى الصبر، وبيان دواء الصبر وما يستعان به عليه. فهى سبعة فصول تشتمل على جميع مقاصده إن شاء الله تعالى

<sup>(</sup>كتاب الصبر والشكر)

<sup>(</sup>١) حدَّيث الايمان نصفان نصف صبر و نصف شكر : أبو منصور الدياسي في مسندالفردوس من رواية يزيد الرقاشي عن أنس ويزيد ضعيف

# بسيان

#### فضيلة الصبر

قد وصف الله تعالى العبابرين بأوصاف ، وذكر الصبر في القرءان في نيف وسبعين موضعا . وأضاف أكثر الدرجات والخيرات إلى الصبر ، وجعلها ثمرة له . فقال عرّمن قائل (وَجَمَلْنَا مِنْهُم أَمَّةً بَهْدُونَ بِأَمْرِ نَا لَما صَبَرُوا (١) وقال تعالى (وَتَعَتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ الْحُسْنَى عَلَى بَنِي إِسْرَا ثِيلَ عَاصَبَرُوا (١) وقال تعالى (وَلَنَجْزِ يَنَ الَّذِينَ صَبَرُوا أَجْرَهُم وَلَا يَعالى (وَلَنجْزِ يَنَ الَّذِينَ صَبَرُوا أَجْرَهُم وَالله الحَسْنِ مَا كَانُوا يُعمَلُونَ (١) وقال تعالى (وَلَيْكَ يُوْتُونَ أَجْرَهُم مَرَ آيْنِ بِمَا صَبَرُوا (١) وقال تعالى (إلَّ المعالى (إلَّ المعالى وقال العالى وقالى وقال العالى وقالى العالى وقال العالى وقالى العالى العالى وقالى العالى وقالى العالى وقالى العالى وقالى العالى وقالى العالى وقالى العالى العالى

وأما الأخبار . فقد قال صلى الله عليه وسلم ('' «الصَّبْرُ نِصْفُ الْإِيمَانِ » على ماسياً في وجه كونه نصفا . وقال صلى الله عليه وسلم ('') « مِنْ أَقَلِّ مَا أُو تِينَمْ أَلْيَقِينُ وَعَزِيمَةُ الصَّبْرِ وَمِن أَقَلِ مَا أُو تِينَمْ أَلْيَقِينُ وَعَزِيمَةُ الصَّبْرِوا وَمَن أَعْطِي حَظَّهُ مِنهُمَا كُمْ " يُبَالِ عَا فَا تَهُ مِن فِياَ مِ اللَّيْلِ وَصِيامِ النَّهَارِ وَلَأَن تَصْبِرُوا عَلَى مَا أَنْهُمْ عَكَيْهِ أَحَبُ إِلَى مِن أَن يُوا فِينِي كُنُّ المربيءِ مِنْكُمْ " بِعِثْلِ عَمَل جَبِيمِكُمْ " عَلَيْهِ أَحَبُ إِلَى مِن أَن يُوا فِينِي كُنُ المربيءِ مِنْكُمْ " بِعِثْلِ عَمَل جَبِيمِكُمْ "

<sup>( 1 )</sup> حديث الصبر نصف الايمان : أبونعيم والخطيب من حديث ابن مسمود و تقدم فى الصوم

<sup>(</sup> ٢ ) حديث من أقل ماأو تيتم اليقين وعزيمة الصبر \_ الحديث بطوله تقدم في العلم منتصرا ولم أُجده هكذا بطوله

<sup>(</sup>١) السحدة : (٢) الأعراف : ١٢٧ (٣) النمل : ٩٦ (١) القصص : ٤٥ (٥) الزمر : ١٠ (١) الانفال ٤٦ (١)

 <sup>(</sup>٧) آل عمران: ١٢٥ (٨) البقرة: ١٥٧.

وَلَكُنِّي أَخَافُ أَنْ 'تَفْتَحَ عَلَيْكُمُ الدُّنْيَا بَعْدى فَيُنْكُرُ بَعْضُكُمْ بَعْضاً وَيُنْكِرُ كُم أَهْلُ السَّمَأُ وَعَنْدَ ذَلِكَ فَمَنْ صَبَرَ وَاخْتَسَتَظَفَرَ بِكُمَالَ ثَوَا بِهِ »ثم قرأ قوله تعالى (ما عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَمَاعِنْدَ اللهِ بَاقَ وَلَنَجْزَ يَنَّ الَّذِينَ صَبَرُ واأْجْرَهُمْ (١) الآية

وروى (١) جابر أنه سئل صلى الله عليه وسلم عن الإيمان فقال ﴿ الصَّبْرُ وَالسَّمَا حَةُ ۗ ﴾ وقال أيضا (°) د الصَّبْرُ كَنْزٌ مِنْ كُنُوزِ الجُنَّةِ ، ° وسئل مرة ماالإعان ؟ فقال « الصَّبْرُ ، وهذا يشبه قوله صلى الله عليه وسلم « الحُبُّ عَرَ فَةٌ »ممناه معظم الحج عرفة . وقال أيضا صلى الله عليه وسلم (٤) « أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ مَأَأُكُر هَتْ عَكَيْهِ النَّفُوسُ ﴾

وقيل أوحى الله تمالى إلى داود عليه السلام ، تخلق بأخلاق ، وإن من أخلاق أنى أنا الصبور .(٥) وفي حديث عطاء عن ابن عباس ، لما دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم على الأنصار فقال « أَمُؤْمِنُونَ أَنْتُمْ » فسكتوا . فقال عمر نعم يارسول . قال « وَمَا عَلاَمَةٌ ُ إِيمَا نِكُمْ ، قالوا نشكر على الرخاء، و نصبر على البلاء، و نرضى بالقضاء . فقال صلى الله عليه وسلم د مُؤْمِنُونَ وَرَبِّ الْـكَمْبَةِ » وقال صلى الله عليه وسلم (١٠) « في الصَّبْر عَلَى مَا تَـكُرَهُ خَيْرٌ كَثِيرٌ ﴾ وقال المسيح عليه السلام: إنكولاتدركون ماتحبون إلا بصبركم على ما تكرهون. وقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٧) « لَوْ كَانَ الصَّبْرُ رَجُلاً لَكَانَ كُر يَمَا وَاللهُ يُحِتْ الصَّابر بنَ » والأخبار في هذا لأتحصى

<sup>(</sup>١) حديث جابر سئل عن الايمان فقال الصبر والسهاحة: الطبراني في مكارم الأحلاق واسحمان فيالصعفاء وفيه يوسف بنجمد بنالمنكدر ضعيف ورواه الطبراني فياالكبير من رواية عبد الله برعبيد ابن عمرعن أبيه عن جده

<sup>(</sup> ٧ ) حديث الصركتر من كنوز الجنة :غريب لم أجده

<sup>(</sup>٣) حديث سئل مرة عن الايمان فقال الصبر :أبومنصور الديلمي في مسند الفردوس من رواية يزيدالرقاشي عن أنس مرفوعا الصبر من الاثان بمزلة الرأس من الجسد ويريد ضعيف

<sup>(</sup> ٤ ) حديث الحج عرفة : تقدم في الحج

<sup>(</sup> ه ) حديث أفضل الاعمال ماأكرهت عليه النموس بلاأصل له مرفوعا وانماهو من قول عمر بن عبدالمزيز هكذا رواه ايزأبىالدنيا فيكتاب محاسة النفس

<sup>(</sup> ٦ ) حديث عطاء عنابن عباس دحل على الانصار فقال أمؤ سنون أنتم فسكتوا فقال عمر نعم بإرسول الله الحديث : الطبراني والأوسط من رواية يوسف بن ميمون وهو منكر الحديث عن عطاء

<sup>(</sup>٧) حديث فىالصبر على ماتكره خيركثير :التروذي من حديث ابن عباس وقدتقدم

<sup>(</sup>٨) حديث لوكاالصبر رجلا لكانكريما :الطبراني من حديث عائشة وفيه صبيح بن دينار ضعفه العقيلي

<sup>(</sup>۱) النجل: ۲۹

وأما الآثار، فقد وحد في رسالة عمر بن الخطاب رضى الله عنه إلى أبي موسى الأشمرى: عليك بالصبر . واعلم أن الصبر صبران، أحدها أفضل من الآخر الصبر في المصيبات حسن وأفصل منه الصبر عما حرم الله تعالى . واعلم أن الصبر ملاك الإعان، وذلك بأن التقوى أفضل البر، والتقوى بالصبر . وقال على كرم الله وجهه : بنى الإعان على أربع دعائم اليقين، والصبر، والجهاد، والعدل . وقال أيضا : الصبر من الإعان عنزلة الرأس من الجسد لمن لارأس له ، ولا إعان لمن لاصبر له

وكان عمر رضى الله عنه يقول: نعم العدلان، و نعمت العلاوة للصابرين. يعنى بالعدلين الصلاة والرحمة ، وبالعلاوة الهدى. والعلاوة ما يحمل فوق العدلين على البعبر وأشار به إلى قوله تعالى ( وأُولئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَ التُ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولئِكَ هُمُ اللهُ تَدُونَ ('')

وكان حبيب بن أبى حبيب إذا قرأ هذه الآية ( إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا فِهُمَ ٱلْمَبْدُ إِنَّهُ أَوْابِ وَمُ الْمُبْدُ إِنَّهُ أَوْابِ وَرَّا عَجِبَاهُ الْعَطَى وَأَنْنَى أَى هُو المعلى للصبروهو المثنى

وقال أبو الدرداء: ذروة الإيمان الصبر للحكم ، والرضا بالقدر . هذا بيان فضيلة الصبر من حيث النقل . وأما من حيث النظر بعين الاعتبار ، فلا تفهم إلا بعد فهم حقيقة الصبر ومعنسساه إذ معرفة الفضيلة والرتبة معرفة صفة فلا تحصل قبل معرفة الموصوف فلنذكر حقيقته ومعناه ، وبالله التوفيق :

### بسيان

#### حقيقة الصبر ومعناه

اعلم أن الصبر مقام من مقامات الدين ، ومنزل من منازل السالكين . وجيع مقامات الدين إنما تنتظم من ثلاثة أمور : معارف ، وأحوال ، وأعمال . فالمعارف هي الأصول ، وهي تورث الأحوال . والأحوال تثمر الأعمال . فالمعارف كالأشجار ، والأحوال كالأغصان ، والأعمال كالممار . وهذا مطرد في جميع منازل السالكين إلى الله تعالى واسم الإيمان تارة يختص بالمعارف ، وتارة يطلق على الكل ، كا ذكر ناه في اختلاف اسم الإيمان والإسلام في كتاب فواعد العقائد . وكذلك الصبر ، لا يتم إلا بمعرفة سابقة ، وبحالة قائمة

<sup>(</sup>١٠) النقرة: ١٥٧ (٣) ص: ٤٤

فالصبر على التحقيق عبارة عنها . والعمل هو كالممرة يصدر عنها . ولا يعرف هذا إلا بعرفة كيفية الترتيب بين الملائكة ، والإنس ، والبهائم ، فإن الصبر خاصية الإنس ولا يتصور ذلك في البهائم والملائكة . أما في البهائم فلنقصانها ، وأما في الملائكة فلكالها

و بيانه أن البهائم ملطت عليها الشهوات ،وصارت مسخرة لها ، فلا باعث لها على الحركة والسكون إلاالشهوة،وليس فيهاقوة تصادم الشهوة و تردها عن مقتضاها، حتى يسمى ثبات تلك القوة في مقابلة مقتضى الشهوة صبرا . وأما الملائك عليهم السلام . فإنهم جردوا للشوق إلى حضرة الربوية ، والا بتهاج بدرجة القرب منها ، ولم تسلط عليهم شهوة صارفة صادة عنها حتى تحتاج إلى مصادمة ما يصرفها عن حضرة الجلال بجند آخر يغلب الصوارف

وأما الإنسان فإنه خلى في ابتداء الصبا ناقصا مثل البهيمة ، لم يخلق فيه إلاشهوة الغذاء الذي هو محتاج إليه ، ثم تظهر فيه شهوة اللعب والزينة ، ثم شهوة النكاح على الترتيب وليس له قوة الصبر ألبتة ، إذ الصبر عبارة عن ثبات جند في مقابلة جند آخر قام القتال بينهما ، لتضاد مقتضياتهما ومطالبهما . وليس في الصبي إلا جند الهوي كما في البهائم . ولكن الله تمالي بفضله وسعة جوده ، أكرم بني آدم ، ورفع درجتهم عن درجة البهائم ، فو كل به عنمد كال شخصه عقاربة البلوغ ملكين، أحدها يهديه، والآخر يقويه. فتميز بمعونة الملكين عن البهائم، واختص بصفتين إحداهما معرفةالله تعالى ، ومعرفةرسوله ، ومعرفة المصالح المتعلقة بالعواقب. وكل ذلك حاصل من الملك الذي إليه الهداية والتعريف فالبهيمة لامعرفة لها ، ولا هداية إلى مصلحة العواقب ، بل إلى مقتضى شهواتها في الحال فقط . قَلْنَاكَ لَا تَطَابِ إِلَّا اللَّذِيذَ : وأما الدواء النافع مع كونه مضرا في الحال، فلا تطلبه ولا تعرفه فصار الإنسان بنور الهداية يعرف أن اتباع الشهوات له مغبات مكروهة في العاقبة ،ولكن لم تكن هذه الهداية كافية مالم تكن له قدرة على تركم اهو مضر . فكم من مضريم فه الإنسان كالرض النازل به مثلا ، ولكن لافدرة له على دفعه . فافتقر إلى قدرة وقوة يدفع بها في نحر الشهوات، فيجاهدها بتلك القوة حتى يقطع عداوتها عن نفسه. فوكل الله تعالى به ملكا · آخر، يسدده، ويؤيده ويقويه بجنود لم تروها . وأمر هذا الجند بقتال جند الشهوة . فتارة يضعف هذا الجندوتارة يقوى وذلك بحسب إمداد الله تعالى عبده بالتأييد . كما أن نور

الهداية أيضا يختلف في الحلق اختلافا لاينحصر . فلنسم هذه الصفةالتي بها فارق الإنسان البهائم في قمع الشهوات وقهرهاباعثا دينيا . ولنسم مطالبة الشهوات بمقتضياتها باعث الهوى وليفهم أن القتال قائم بين باعث الدىن وباعث الهوى ، والحرب بينهما سجال،ومعركة هذا القتال قلب العبد ، ومدد باعث الدين من الملائكة الناصر من لحزب الله تعالى ، ومدد باعث الشهوة من الشياطين الناصرين لأعداء الله تعالى. فالصبر عبارة عن ثبات باعث الدين في مقابلة باعث الشهوة . فإن ثبت حتى قهره واستمر على مخالفة الشهوة ، فقد نصر حزب الله ، والتحق بالصابرين . وإن تخاذل وضعف حتى غلبته الشهوة ولم يصبر في دفعها ، التحق باتباع الشياطين . فإذا ترك الأفعال المشتهاة عمل يشمر • حال يسمى الصبر . وهو ثبات باعث الدين الذي هو في مقابلة باعث الشهوة. وثبات باعث الدين حال تشرها المعرفة بعداوة الشهوات، ومضادتها لأسباب السعادات في الدنيا والآخرة. فإذا قوى يقينه ، أعنى المعرفة التي تسمى إيمانا ، وهو اليقين بكون الشهوة عدوا قاطعا لطريق الله تعالى ، قوى ثبات باعث الدن . وإذا قوى ثباته ، تمت الأفعال على خلاف ما تتقاضاه الشهوة . فلا يتم ترك الشهوة إلا بقوة باعث الدين المضاد لباعث الشهوة . وقوة المعرفة والإِعان تقبِح مغبة الشهوات وسوء عاقبتها . وهذان اللكان هما المتكفلان بهذين الجندين بإِذَنَ الله تعالى وتسخيره إياهما. وهما من الكرام الكاتبين. وهما الملكان الموكلات بكل شخص من الآدمبين . وإذا عرفت أن رتبة الملك الهادي أعلى من رتبة الملك المقوى ، لم يخف عليك أن جانب اليمين الذي هو أشرف الجانبين.من جنبتي الدست ، ينبغي أن يكون مساماله ، فهو إذاً صاحب اليمين ، والآخر صاحب الشمال . وللعبد طوران في النفلة والفكر ، وفي الاسترسال والمجاهدة . فهو بالنفلة معرض عن صاحب اليمين ومسىء إليه ، فيكتب إعراضه سيئة ، وبالفكر مقبل عليه ليستفيد منه الهداية فهو به محسن، فيكتب إقباله له حسنة . وكذا بالاسترسال هو معرض عن صاحب اليسار تارك للاستمداد منه ، فهو به مسيء إليه ، فيثبت عليه سيئة . وبالمجاهدة مستمد من جنوده ، فيثبت له يه حسنة . وإغائبتت هذه الحسنات والسّيّات بإثباتهما . فلذلك سمياكراما كاتبين . أماالكرام، فلانتفاع العبد بكرمهما ولأن الملائكة كلهم كرام بررة وأماالكاتبون ، فلا ثباتهما الحستات

والسيآت. وإعابكتبان في صائف مطوية في سر القلب، ومطوية عن سر القلب ، حتى لا يطلع عليه في هذا العالم، فإنهما ، وكتبنهما ، وخطهما ، وصائفهما ، وجملة ماتعلق بهما من جملة عالم الغيب واللكوت ، لامن عالم الشهادة . وكل شيء من عالم الملكوت لاتدركه الأبصار فهذا المالم . ثم تنشر هذه الصحائف المطوية عنه مرتين : مرة في القيامة الصفرى ،ومره في القيامة الكبرى . وأعنى بالقيامة الصغرى حالة الموت إذقال صلى الله عليــه و ســـلم (<sup>(۱)</sup> « مَنْ مَاتَ فَقَدْ قَامَتْ فَيَامَتُهُ » وفي هذه القيامة بكون العبد وحده وعندها يقال ( وَلَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمُ أُوَّلَ مَرَّةٍ (١) وفيها يقال (كَفَى بنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسيبًا (٢٠) أمافي القيامة الكبرى الجامعة لكافة الخلائق ، فلايكون وحده . بل راا محاسب على ملا من الحلق. وفيها بساق المتقون إلى الجنة ، والمجرمون إلى النارزم الآآمادا. والهول الأول هو هول القيامة الصغرى · ولجميع أهوال القيامة الكبرى نظير في القيامة الصغرى ، مثل زلزلة الأرض مثلا ، فإن أرضك الخاصة بك تزلزل في الموت ، فإنك تعلم أنازلزلة إذا نزلت ببلدة صدُق أن يقال قد زلزات أرضهم ، و إن لم تزلزل البلاد المحيطة سها . بل لو زلزل مسكن الإنسان وحده فقد حصلت الزلزلة في حقه ، لأنه أعا يتضرر عند زلزلة جيع الأرض بزازلة مسكنه ، لا بزازلة مسكن غيره . فحصته من الزازلة قد تو فرت من غير نقصان . واعلم أنك أرضى مخلوق من التراب . وحظك الخاص من التراب بدنك فقط . فأما بدن غيرك فليس بحظك. والأرض التي أنت جالس علمها بالإضافة إلى بدنك ظرف ومكان. وإنما تخاف من ترازله أن يتزلزل بدنك بسببه. وإلا فالهواء أبدا متزلزلوأنت لاتخشاه . إذ ليس يتزلزل به بدنك . غظك من زلزلة الأرض كلها زلزلة بدنك فقط ، قهى أرضك وترابك الخاص بك ، وعظامك جبال أرضك ، ورأسك سماء أرضك ، وقابك شمس أرضك ، وسممك وبصرك وسائر خواصك نجوم سمائك ، ومفيض المرق من بدنك بحر أرضك ، وشعورك نبات أرضك ، وأطرافك أشجار أرضك ، وهكذا إلى جميع أجزائك . فإذا انهدم بالموت أركان بدنك ، فقند زل لت الأرض زلزالها . فإذا انفصلت

<sup>(</sup> ٢ ) حَدَيثُ من مَاتَ فَقَد قامت قيامته : أَبِ أَبِي الدنيا فَكَنَابِ الْوَتْ مَنْ حِدِيثُ أَسِ إِ-، د صعيف

<sup>(1)</sup> Kish : 4p (1) Kunle : 31

العظام من اللحوم ، فقد حملت الأرض والجبال فدكتا دكة واحدة . فإذا رمت العظام ، فقد تسفت الجبال نسفا . فإذا أظلم قلبك عند الموت ، فقد كورت الشمس تكويرا . فإذا بطل سممك وبصرك وسائر حواسك ، فقد انكدرت النجوم انكدارا ، فإذا انشق دماغك ، فقد انشقت السماء انشقاقا . فإذا انفجرت من هول الموت عرق جبينك ، فقد فجرت البحار تفجيرا . فإذا التفت إحدى ساقيك بالأخرى وهما مطيتاك ، فقد عطلت المشار تعطيلا . فإذ فارقت الروح الجسد ، فقد حملت الأرض فدت ، حتى ألقت مافيها وتخلت

ولست أطول بجميع موازنة الأحوال والأهوال. ولكنى أقول: عجرد الموت تقوم عليك هذه القيامة الصغرى، ولا يفو تكمن القيامة الكبرى شيء بما يخصك ، بل ما يخص غيرك فإن بقاء الكواكب في حق غيرك ماذا ينفعك، وقد انتثرت حواسك التي بها تنتفع بالنظر إلى الكواكب والأعمى يستوى عنده الليل والنهار، وكسوف الشمس وانجلاؤها، لأنها قد كسفت في حقه دفعة واحدة، وهو حصته منها: فالانجلاء بعد ذلك حصة غيره ومن انشق رأسه فقد انشقت سماؤه، إذ السماء عبارة عما يلي جهة الرأس، فن لارأس له لاسماء لهن أين ينفعه بقاء السماء لغيره ؟

فهذه هي القيامة الصغرى، والخوف بعد أسفل، والهول بعدمؤخر. وذلك إذاجاء تالطامة الكبرى ، وارتفع الخصوص، وبطلت السموات والأرض، و نسفت الحبال، وغت الأهوال واعلم أن هذه الصغرى وإن طولنا في وصفها ، فإنا لم نذكر عشر عشير أوصافها . وهي بالنسبة إلى القيامة الكبرى كالولادة الصغرى بالنسبة إلى الولادة الكبرى . فإن للإنسان ولادتين : إحداها الخروج من الصلب والتراثب إلى مستودع الأرحام ، فهو في الرحم في قرار مكبر إلى قدر معلوم ، وله في سلوكه إلى الكمال منازل وأطوار ، من نطفة ، وعلقة ، ومضفة ، وغيرها ، إلى أن يخرج من مضيق الرحم إلى فضاء العالم . فنسبة عموم القيامة الكبرى إلى خصوص القيامة الصغرى ، كنسبة سعة فضاء العالم إلى سعة فضاء العالم إلى سعة فضاء الدنيا أيضا ونسبة سعة العالم الذي يقدم عليه العبد بالموت إلى سعة فضاء الدنيا ، كنسبة فضاء الدنيا أيضا إلى الرحم ، بل أوسع وأعظم . فقس الآخرة بالأولى ، فاخلة كم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة وما النشأة الثانية إلا على قباس النشأة الأولى . بل أعداد النشآت ليست محصورة في اثنتين .

وإليه الإِشارة بقوله تعالى (وَنَنْشِئُكُمُ فِيهَا لَا تَعْلَمُونَ (١)

فالمقر بالقيامتين مؤمن بعالم الغيب والشهادة، وموقن بالملك والملكوت: والمقر بالقيامة الصغرى دون الكبرى ناظر بالمين الموراء إلى أحد العالمين . وذلك هو الجهل والضلال ، والافتداء بالأعور الدجال فما أعظم غفلتك بامسكين، وكلما ذلك المسكين، وبين يديك هذه الأموال. فإن كنت لاتؤمن بالقيامة الكبرى بالجهل والضلال، أفلا تكفيك دلالة القيامة الصغرى ؟ أو ماسممت قول سيد الآنبياء (١) « كَفَى بِالْمُوْتِ وَاعِظًا ، أوما سمعت بكربه عليه السلام عند الموت حتى قال صلى الله عليه وسلم (١) « اللَّهُمَّ هَوِّلُنْ عَلَى تُحَمَّد سَكَرَات ا ُلُوْت » أومانستجي من استبطائك هجوم الموت اقتداء برعاع الغافلين، الذين لا ينظرون إلا صيحة واحدة تأخذهم وه يخصمون، فلا يستطيعون توصية ولا إلى أهلهم يرجعون، فيأتيهم المرض نذيرا من الموت فلا ينزجرون ، ويأتيهم الشيب رسولا منه فما يعتبرون ؟ فياحسرة على العباد ماياً تيهم من رسول إلا كانوا به يستهزؤن. أفيظنون أنهم في الدنيا خالدون؟ أو الم يرواكم أهلكنا قبلهم من القرون أنهم إليهم لايرجعون؟ أم يحسبون أن الموت سافروا من عندهم فهم معدومون ؟ كلا. إن كل لما جميع لدينا محضرون. ولـكن ماتأتيهم من آية من آيات ربهم إلا كانوا عنها معرضين ، وذلك لأنا جعلنا من بينأ يديهم سدا ومن خلفهم سدا، فأغشيناهم فهم لايبصرون، وسواء عليهم أأنذرتهم أم لم تنذرهم علوم المعاملة فنقول: قد ظهر أن الصبر عبارة عن ثبات باعث الدين في مقاومة باعث الهوى وهذه المقاومة من خاصة الآدميين لما وكل بهم من الكرام الكاتبين. ولا يكتبان شيئا على الصبيان والمجانين، إذ قد ذكر نا أن الحسنة في الإقبال على الاستفادة منهما ، والسيئة في الإعراض عنهما ، وماللصبيان والمجانين سبيل إلى الاستفادة ، فلا يتصور رمنهما إقبال وإعراض

<sup>(</sup>۱) حديث كنى بالموت واعظا: البيهنى فى الشعب من حديث عائشة وفيه الربيع بنبدر ضعيف ورواه العلم الطبرانى من حديث عقبة بنعامروهومعروف من قول الفضيل بن عياض رواه البيهتى فى الزهد (٢) حدث الله هون على محمد سكرات الموت : التومذي مثال غير ماان الدولة في الموت على محمد سكرات الموت : التومذي مثال غير ماان الدولة في الموت على محمد سكرات الموت : التومذي مثال غير ماان الدولة في الموت الم

<sup>(</sup> ٣) حديث اللهم هون على محمد سكرات الموت : الترمذي وقال غريب والنسائي في اليوم والليلة وابن ماجه من حديث عائشة بلفظ اللهم أعني على سكرات الموت

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الواقعة : ٦١

وهما لا يكتبان إلا الإقبال والإعراض من القادرين على الإقبال والإعراض. ولعمرى إنه قد تظهر مبادىء إشراق نور الهداية عند سن التمييز، رتنمو على التدريج إلى سن البلوغ ، كما يبدو نور الصبح إلى أن يطلع قرص الشمس . ولكنها هداية قاصرة لاترشك إلى مضار الآخرة ، بل إلى مضار الدنيا . فاذلك يضرب على ترك الصاوات ناجزاء ولا يعاقب على تركها في الآخرة ، ولا يكتب عليه من الصحائف ما ينشر في الآخرة . بل على القيم المدل ، والولي البر الشفيق ، إن كان من الأبرار ، وكان على سمت الكرام الكاتبين البررة الأخيار ، أن يكتب على الصبي سيئته وحسنته على صحيفة قلبه ، فيكتبه عليه بالحفظ ، ثم ينشره عليه بالتحريف ، ثم يعذبه عليه بالضرب . فكل ولي هذا سمته في حق الصبي، فقد ورث أخلاق الملائكة ، واستعملها في حق الصبي ، فينال بها درجة القرب من رب العالمين أخلاق الملائكة ، فيكون مع النبيين ، والمقر بين ، والصديقين . وإليه الإشارة بقوله كما نالته الملائكة ، فيكون مع النبيين ، والمقر بين ، والصديقين . وإليه الإشارة بقوله صلى الله عليه وسلم الله عليه وسلم

## بسيان كون الصر أنصف الإعان

اعلم أن الإيمان تارة يختص فى إطلاقه بالنصديقات بأصول الدين، وثارة يخص بالأعمال الصالحة الصادرة منها ، وتارة يطلق عليها جميعا . وللمعارف أبواب ، وللأعمال أبواب ، ولاشتمال لفظ الإيمان على جميعها ، كان الإيمان نيفا وسبعين بابا . واختلاف هذه الإطلاقات ذكر ناه فى كتاب قواعد العقائد من ربع العابدات ، وليصيحن الصبر نصف الإيمان باعتبارين ، وعلى مقتضى إطلاقين :

أحدها : أن يطلق على التصديقات والأعمال جيما ، فيكوث للإيمان ركنان : أحدهما اليقين ، والآخر الصبر . والمراد باليقين المعارف القطمية الحاصلة بهداية الله تعالى

<sup>(</sup>١) حديث أناوكافل اليتم كهاتين : البخاري من حديث سهل بنسمد وتقدم

عبده إلى أصول الدين. والمراد بالصبر العمل بمقتضى اليقين. إذ اليقين يعرفه أن المعصية صارة ، والمطاعة نافعة . ولا يمكن ترك المعصية والمواظبة على الطاعة إلا بالصبر، وهو استمال باعث الدين في قهر باعث الهوى والسكسل. فيكون الصبر نصف الإيمان بهذا الاعتبار ولهذا جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم بينهما فقال د من أقل ما أوتبتُم أليقين وعزيمة الصبير المحديث إلى آخره

الاعتبار التأنى: أن يطلق على الأحوال المشرة للأعمال لاعلى الممارف. وعند ذلك ينقسم جميع مايلاقيه العبد إلى ماينفهه في الدنيا والآخرة. أو يضره فيهما. وله بالإضافة إلى ما ينفعه حال الشكر. فيكون الشكر أحدشطرى الإيمان بهذا الاعتبار كاأن اليقين أحدالشطرين بالاعتبار الأول. وبهذا النظر قال ابن مسمودرضى الله عند بالإعان نصف سبر، و نصف شكر. وقد يرفع أيضا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ولما كان الصبر صبرا عن باعث الهوى بثبات باعث الدين ، وكان باعث الهوى قسمين باعث من جهة النصب ، فالشهوة لطلب اللذيذ ، والغضب باعث من جهة النصب ، فالشهوة الطلب اللذيذ ، والغضب للهرب من المؤلم ، وكان الصوم صبرا عن مقتضى الشهوة فقط ، وهي شهوة البطن والفرج لون مقتضى النصب ، فالشرة م أيضف الصبر الصبر بالصبر عن دواعى الشهوة ودواعى الفضب جميعا . فيكون الصوم بهذا لأعتبار ربع الإيمان فيكذا ينبغي أن تفهم تقديرات الشرع بحدود الأعمال والأحوال ، ونسبتها الاعتبار ربع الإيمان فيكرة أبو اب الإيمان فإن اسم الإيمان يطاق على وجوه مختلفة إلى الإيمان والأصل فيه أن تعرف كثرة أبو اب الإيمان فإن السم الإيمان يطاق على وجوه مختلفة

## سيان

الأسامى اللي تتجدد للصبر بالإضافة إلى ما عنه الصبر

اعلم أن الصدر ضربان : أحدها ضرب بدني، كتحمل المشاق بالبدز والثبات عليها، وهو إما بالفعل كتعاطى الأعمال الشاقة ، إما من العبادات أو من غيرها ، وإما بالاحتمال كالصد عن الضرب الشديد ، والمرض العظيم ، والجراحات الهائلة . وذلك قد يكون محمودا إذا وافق الشرع . ولكن المحمود التام هو الضرب الآخر ، وهو العبر النفسي عن مشتهيات الطبع ومقتضيات الهوى ثم هذا الضرب إن كان صبرا على شهوة البطن والفرج ، سمى عفة الطبع ومقتضيات الهوى ثم هذا الضرب إن كان صبرا على شهوة البطن والفرج ، سمى عفة

وإن كان عن احتمال مكروه ، اختلفت أساميه عند الناس باختلاف المكروه الذي غلب عليه الصبر . فإن كان في مصيبة افتصر على اسم الصبر ، وتضاده حالة تسمى الجزع والهلم ، وهو إطلاق دامى الهوى ليسترسل في رفع الصوت ، وضرب الخدود ، وشق الجيوب وغيرها . وإن كان في احتمال الني سمى ضبط النفس ، وتضاده حالة تسمى البطر وإن كان في حرب ومقاتلة سمى شجاعة ، ويضاده الجبن . وإن كان في كظم الفيظ والفضب سمى حاما ، ويضاده التذمر . وإن كان في نائبة من نوائب الزمان مضجرة سمى سمة الصدر ويضاده الضجر والتبرم وضبق الصدر . وإن كان في إخفاء كلام سمى كمان السر ، وسمى صاحبه كتوما . وإن كان عن فضول الديش سمى زهدا ، ويضاده الحرص ، وإن كان صبرا على قدر يسير من الحظوظ سمى قناعة ، ويضاده الشره . فأ كثر أخلاق الإيمان داخل في الصبر . ولذلك لما سئل عليه السلام مرة عن الإيمان قال ه هُو الصبر ، ولذلك لما سئل عليه السلام مرة عن الإيمان قال ه هُو الصبر ، ولذلك ما سئل عليه السلام مرة عن الإيمان قال ه هُو الصبر ، أي الفقر ، (وَالصَّرُاء أَن أَى المَصيبة ، (وَالصَّرُاء أَن أَى المَقر، (وَحِينَ فقال تعالى (وَالصَّرَاء أَن أَى المَصيبة ، (وَالصَّرَاء أَن ) أى المَقر، (وَحِينَ فقال تعالى (وَالصَّرَاء أَن ) أى المَاربة (أولئك اللَّين صَد ُقوا وَأُولئك هُمُ الْمُتَّوُن أَنْ)

فإذا هذه أقسام الصبر باختلاف متعلقاتها . ومن يأخذ المعانى من الأسامى يظف أن هذه الأحوال مختلفة فى ذواتها وحقائقها ، من حيث رأى الأسامى مختلفة . والذى يسلك الطريق المستقيم وينظر بنور الله ، يلحظ المعانى أولا ، فيطلع على حقائقها ، ثم يلاحظ الأسامى فإنها وضعت دالة على المعانى . فالمعانى هى الأصول ، والألفاظ هي التوابع . ومن يطلب الأصول من التوابع لابدوأن يزل . وإلى الفريقين الإشارة بقوله تعالى (أفَن يُمشيى مُكِبًّا عَلَى وَجهِهِ أَهْدَى أُمَّن يُمشيى سَويًا عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقيمٍ (٥٠) فإن الكفار لم يغلطوا فيه إلا بمثل هذه الانعكاسات ، نسأل الله حسن التوفيق بكرمه ولطفه فيما غلطوا فيه إلا بمثل هذه الانعكاسات ، نسأل الله حسن التوفيق بكرمه ولطفه

<sup>(</sup>١) حديث الحج عرفة :أسحاب السن من حديث عبد الرحمن بن يعمر و تقدم في الحج

<sup>(</sup>١، ٢، ٣، ٤) النفره: ١٧٧ (٥) اللك: ٢٢

## بسيان

أقسام الصبر بحسب اختلاف القوة والضعف

اعلم أن باعث الدين بالإضافة إلى باعث الهوى له ثلاثة أحوال:

أحدها :أن يقهر داعى الهوى فلا تبقى له قوة المنازعة ويتوصل إليه بدوام الصبر وعند هذا يقال من من طفر والواصلون إلى هذه الرتبة م الأقلون فلا جرم م الصديقون المقر بون ، الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا فهؤلاء لازموا الطريق المستقيم ، واستووا على الصراط القويم ، واطمأنت نفوسهم على مقتضى باعث الدين . وإيام ينادى المنادى المأتها النفس المطمئنة ، ارجعي إلى ربك راضية مرضية

الحالة الثانية: أن تغلب دواعى الهوى، وتسقط بالكلية منازعة باعث الدين، فيسلم نفسه إلى جند الشياطين، ولا يجاهد ليأسه من المجاهدة. وهؤلاءهم النافلون. وهم الأكثرون وهم الذين استرقتهم شهواتهم، وغلبت عليهم شقوتهم، فحكوا أعداء الله في قلوبهم التي هي سر من أسرار الله تعالى، وأمر من أمور الله. وإليهم الإشارة بقوله تعالى (وَلَوْ شَنْنَا كُلَّ نَفْسِ هُدَاهَا وَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلاَنَ جَهَنَّمَ مِنَ الْجُنَةِ وَالنَّاسِ أَجَعِينَ '١') وهؤلاه هم الذين اشتروا الحياة الدنيا بالآخرة، فخسرت صفقتهم وقبل لمن قصد إرشادهم وهذه الحالة علامتها اليأس والقنوط والغرور بالأماني، وهو عاية الحق . كما قال صلى الله عليه وسلم '١' ، الكيس مَنْ ذَانَ نَفْسَهُ وَعَملَ لَما بَعْدَ اللهوت وَالاَّ مَنْ الْمِلْم 'تُنَعَ عَلَى الله ، وصاحب هذه الحالة إذا وُعظ قال: أنا مشتاق إلى التوبة ولكن قال: فو الله عقور رحيم كريم، فلا حاجة به إلى توبتي وهذا المسكين قدصار عقله رقيقا لشهوته، فلا يستعمل عقله إلا في استنباط دقائق الحيل التي بها يتوصل إلى قضاء شهوته. فقد صار

<sup>(</sup>١) حديث السكيس من دان نفسه شالحديث : تقدم فذم النرور

ولا) السجده: ١٦ (٢) السبع : ٢٩

عقله فى يد شهواته كمسلم أسير فى أيدى الكفار، فهم يستسغرونه فى رعاية الخنازير، وحفظ الحنور وحملها، ومحله عند الله تعالى محل من يقهر مسلما ويسلمه إلى الكفار، ويجعله أسيرا عندهم . لأنه بفاحش جنايته يشبه أنه سخر ما كان حقه أن لايستسخر، وسلط ماحقه أن لا يتسلط عليه . وإغا استحق المسلم أن يكون متسلطا لما فيه من معرفة الله وباعث الدين وإغا استحق الكافر أن يكون مسلطا عليه لما فيه من الجهل بالدين وباعث الشياطين . وحق المسلم على نفسه أوجب من حق غيره عليه . فهما سخر المنى الشريف الذى هو من حزب الله وجند الملائكة ، للمنى الخسيس الذى هو من حزب الشياطين المبعدين عن الله تمالى ، كان كن أرق مسلما لكافر، بل هو كمن قصد الملك المنعم عليه، فأخذاً عز أو لا ده وسلمه إلى أبغض أعدائه . فانظر كيف يكون كفرانه لنعمته ، واستيجا به لنقمته ، لأن الهوى أبغض إله عُيد في الأرض عند الله تمالى ، والعقل أعز موجود خلق على وجه الأرض

الحالة الثالثة :أن يكون الحربسجالا بين الجندين فتارة له اليدعليها ، وتارة لها عليه . وهذا من المجاهدين يمد مثله لامن الظافرين . وأهل هذه الحالة هم الذين خلطوا عملا صالحا وآخر سيئا ، عسى الله أن يتوب عليهم . هذا باعتبار القوة والضعف

ويتطرق إليه أيضا ثلاثة أحوال باعتبار عدد مايصبر عنه . فإنه إما أن يغلب جميع الشهوات ، أو لايغلب شيئا منها ، أو يغلب بعضها دون بعض ، وتنزيل قوله تعمالى (خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحًا وَآخَرَ سَيِّنًا (') على من عجز عن بعض الشهوات دون بعض أولى والتاركون للمجاهدة مع الشهوات مطلقا يشبهون بالإنمام ، بل هم أضل سبيلا . إذ البهيمة لم تخلق لها المعرفة والقدرة التي بها تجاهد مقتضى الشهوات . وهذا قد خلق ذلك له وعطله ، فهو الناقص حقا ، المد بريقينا . ولذلك قيل

ولم أرفى عيوب الناس عيبا كنقص القادرين على التمام وينقسم الصبر أيضا باعتبار اليسر والمسر إلى مايشق على النفس فلا يمكن الدوام عليه إلا بجهد جهيد ، و تمب شديد ، و يسمى ذلك تصبرا ، وإلى مايكون من غير شدة تمب بل يحصل بأدنى تحامل على النفس ، و يخص ذلك باسم الصبر ، وإذا دامت التقوى، وقوى

<sup>(</sup>١)التوبة: ١٠٢

التصديق بما في العاقبة من الحسني ، تيسر الصبر . ولذلك قال تعالى ( فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَا تَقَ وَصَدّقَ بِالْحُسْنَى فَسَنُيسَّرُهُ لِلْيُسْرَى (١) ) ومثال هذه القسمة قدرة المصارع على غيره . فإن الرجل القوى يقدر على أن يصرع الضعيف بأدنى حملة وأيسر قوة ، بحبث لا يلقاه في مصارعته إعياء ولا لغوب ، ولا تضطرب فيه نفسه ولا ينبهر . ولا يقوى على أن يصرع الشديد إلا بتعب ومزيد جهد ، وعرق جبين . فهكذا تكون المصارعة بين باعث الدين وباعث الحوى . فإنه على التحقيق صراع بين جنود الملائكة وجنود الشياطين . ومهما أذعنت الشهوات وانقممت ، وتسلط باعث الدين واستولى ، وتبسر الصبر بطول المواظبة أورث ذلك مقام الرضا كما سيأتى في كتاب الرضا . فالرضا أعلى من الصبر . ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (١) \* اغبد الله على الرضا . فالرضا أعلى من الصبر . ولذلك قال تغير كثير " وقال بعض العارفين : أهل الصبر على ثلاثة مقامات : أولها ترك الشهوة ، وهذه درجة التأبين : وثانيها الرضا بالمقدور وهذه درجة الزاهدين . وثالثها الحبة لما يصنع به مولاه ، وهذه درجة الصدية بن . وسنبين في كتاب الحبة أن مقام الحبة أعلى من مقام الرضا ؟ كما أن مقام الرضا أعلى من مقام الصبر . وكأنهذا الانقسام يجرى في صبر خاص ، وهو الصبر على المصائب والبلايا

واعلم أن الصبر أيضا ينقسم باعتبار حكمه إلى فرض ، و نفل ، ومكر وه، و عرم . فالصبر عن المحظورات فرض . وعلى المحاره نفل . والصبر على الأذى المحظور محظور . كمن تقطع يده أو يد ولده وهو يصبر عليه ساكتا ، وكمن يقصد حريمه بشهوة محظورة ، فهيج غيرته ، فيصبر عن إظهار الغيرة ، ويسكت على ما يجرى على أهله ، فهذا الصبر محرم والصبر المكروه هو الصبر على أذى يناله بجهة مكروهة فى الشرع . فليكن الشرع عدك الصبر . فكون الصبر نصف الإيمان لا ينبنى أن يخيل إليك أن جيسمه محمود . بل المرادبه أنواع من الصبر مخصوصة .

<sup>(</sup>١) حديث اعبدالله على الرضا فان لم تستطع فني الصبر على ما تكر مخبر كثير : الترمذي من حديث ابن عباس و قد تقدم

<sup>(</sup>١) الليل: •

## بسيان

مظان الحاجة إلى الصبر وأن العبد لا يستغنى عنه في حال من الأحوال

اعلم أن جميع ما بلقي العبد في هذه الحياة لا يخلو من نوعين :أحدهما: هو الذي يو افق هو اه، والآخرٰ : هو الذي لايوافقه بل يكرهه . وهو محتاج إلى الصبر في كلواحدمنهما.وهو في جميع الأحوال لايخلو عن أحدهذين النوعين، أوعن كليهما فهو إذًا لا يستغني قطعن الصبر النوع الأول: ما يو افق الهوى، وهو الصحة ، والسلامة ،والمال ،والجاهوكثرة العشيرة واتساع الأسباب وكثرة الأتباع والأنصار . وجميع ملاذ الدنيا ، وما أحوج العبد إلى الصبر على هذه الأمور . فإنه إن لم يضبط نفسه عن الاسترسال والركون إليها ، والانهماك في ملاذها المباحة منها ، أخرجه ذلك إلى البطر والطنيان. فإن الإنسان ليطني ، أن رآه استغنى . حتى قال بعض العارفين: البلاء يصبر عليه المؤمن ، والعوافي لا يصبر عليها إلاصديق. وقال سهل: الصبر على العافية أشد من الصبر على البلاء. ولما فتحت أبواب الدنيا على الصحابة رضي الله عنهم قالوا . ابتلينا بفتنة الضراء فصبرنا ، وابتلينا بفتنة السراء فلم نصبر . ولذلك حذر الله عباده من فتنة المـال ، والزوج ، والولد ، فقال تعالى ( يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْهِكُم أَمْوال كُمْ وَلَا أَوْ لَادُكُمْ عَنْ ذَكْرِ اللهِ (١) ) وقال عز وجل ( إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأُو لَادَكُمْ عَدُواً لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ (٢) ) وقال صلى الله عليه وسلم « أَلُو لَذُ مَبْخَلَةٌ تَحْبَنَةٌ تَحْزَ أَنَّهُ ، ('') ولما نظر عليه السلام إلى ولده الحسن رضي الله عنه يتمثر في قبيصه ، نزل عن المنهر واحتضنه ثم قال « صَدَقَ اللهُ ، ( إِنَّمَا أَمُو الْكُمْ وَأُو لَادُ كُمْ فِتْنَة " (٢) ) ، إِنِّي كَاَّرَأُ يتُ اللهِ يَتَعَمَّرُ كُم أُمْلِك نَفْسِي أَنْ أَخَذَتُهُ ، فَفَذلك عبرة لأولى الأبصار فالرجل كل الرجل من يصبر على العافية ، ومعنى الصبر عليها أن لا يركن إليها ، ويعلم أن كل ذلك مستودع عنده، وعسى أن يسترجع على القرب. وأن لا يرسل نفسه في الفرح بها ولا ينهمك في التنمم ، واللذة ، واللهو ، وآللمب . وأن يرعِي حقوق الله في ماله بالإنفاق

<sup>(</sup>١) حديث الولد عبنة مبخلة عزنة: أبويعلى الموصلي من حديث أبي سعيد وتقدم

<sup>(</sup> ٢) حديث لما نظر الى ابنه الحسن بتعثر في قيصه نزل عن النبر - الحديث: أسحاب السن من حديث رحم عديث مردة وقالوا الحين والحسين وقال الترمذي حسن غريب

<sup>(</sup>١) المناقش: ٩ (٢) التنابن ١٤ (٣)التنابن ١٥

وفى بدنه ببذل المعونة للنخلق، وفى لسانه ببذل الصدق. وكذلك فى سائر ما أنم الله به عليه وهذا الصبر متصل بالشكر ، فلا يتم إلا بالقيام بحق الشكر كما سيأتى . وإنما كان الصبر على السراء أشد لأنه مقرون بالقدرة . ومن العصمة أن لا تقدر والصبر على الحجامة والفصد إذا تولاه غيرك، أيسر من الصبر على فصدك نفسك وحجامتك نفسك و الجائع عندغيبة الطمام، أقدر على الصبر منه إذا حضر ته الأطعمة الطيبة اللذيذة وقدر عليها . فلهذا عظمت فتنة السراء النوع الثانى : مالا يوافق الهوى والطبع . وذلك لا يخلو إما أن يرتبط باختيار العبد ، كالطاعات والمعاصى ، أو لا يرتبط باختياره ، كالمصائب والنوائب ، أو لا يرتبط باختياره ولكن له اختيار فى إذالته ، كالنشنى من المؤذى بالانتقام منه . فهذه ثلاثة أقسام : القسم الأول : ما يرتبط باختياره ، وهو سائر أفعاله التى توصف بكونها طاعة أومعصيصية . وها ضربان .

الضرب الأول: الطاعة والعبد يحتاج إلى الصبر عليها . فالصبر على الطاعة شديد ، لأن النفس بطبعها تنفر عن العبودية ، وتشتهي الربوبية . ولذلك قال بعض العارفين: مامن نفس الاوهي مضمر قماأ ظهره فرعون من قوله (أنار بُكُمُ الْأَعْلَى (١)) ولكن فرعون وجدله مجالا وقبو لا فأظهره ، بإذ استخف قومه فأطاعوه . ومامن أحد إلا وهويد عي ذلك مع عبده وخادمه وأتباعه ، وكل من هو تحت قهره وطاعته ، وإن كان ممتنعامن إظهاره . فإن استشاطته وغيظه عند تقصيرهم في خدمته ، واستبعاده ذلك ، ليس يصدر إلا عن إضار الكبر ، ومنازعة الربوبية في مند تقصيرهم في خدمته ، واستبعاده ذلك ، ليس يصدر إلا عن إضار الكبر ، ومنازعة الربوبية في ومنها ما يكره بسبب الكسل كالصلاة ومنها ما يكره بسبب الكسل كالصلاة ومنها ما يكره بسبب المخل كالزكاة . ومنها ما يكره بسببهما جيما كالحج و الجهاد . فالصبر على الطاعة صبر على الشدائد و بحتاج المطيع إلى الصبر على طاعته في ثلاث أحوال .

الأولى. قبل الطاعة ، وذلك في تصحيح النية ، والإخلاص والصبر عن شو المبالرياء ودواعى الآفات ، وعقد العزم على الإخلاص والوفاء وذلك من الصبر الشديد عند من بعرف حقيقة النية ، والإخلاص ، وآفات الرياء، ومكايد النفس وقد نبه عليه، صلوات الله عليه إذ قال "" ﴿ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِلكُلِّ امْرِيءِ مَا نَوَى ، وقال تسالى إذ قال "" ﴿ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَّاتِ وَإِنَّمَا لِلكُلِّ امْرِيءٍ مَا نَوَى ، وقال تسالى

<sup>(</sup>١) حديث انما الاعمال بالنيات: متفق عليه من حديث عمر وقدتقدم

<sup>(</sup>۱) النازمات: ۲۲

( وَمَا أُمِرُ وَا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللهُ مُعْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ('') ولهذا قدم الله تعالى الصبر على العمل فقال تعالى ( إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ (")

الحالة الثانية :حالة العمل ، كي لاينفل عن الله في أثناء عمله ، ولا يتكاسل عن تحقيق آدابه وسننه ، ويدوم على شرط الأدب إلى آخر العمل الأخير . فيلازم الصبر عن دواعى الفتور إلى الفراغ . وهذا أيضا من شدائد الصبر . ولعله المراد بقوله تعالى ( نِهْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ الَّذِينَ صَبَرُوا ( ) أى صبروا إلى تمام العمل

الحالة الثالثة: بعد الفراع من العمل، إذ يحتاج إلى الصبر عن إفشائه والنظاهر به السمعة والرياء. والصبر عن النظر إليه بعين العجب، وعن كل ما يبطل عمله و يحبط أثره. كا قال تعالى ( وَلاَ تُبُطِلُوا مَدَقاً تِكُمْ بِاللهُ عن المَا لَا تُعالى ( لاَ تُبُطِلُوا صَدَقاً تِكُمْ بِاللهُ وَالاَّذَى ( هَ ) فَن لم يصبر بعد الصدقة عن المن والأذى فقد أبطل عمله.

والطاعات تنقسم إلى فرض و نفل. وهو محتاج إلى الصبر عليهما جميما وقد جمعها الله تعالى فى قوله ( إِنَّ اللهُ عَالَ مُن اللهُ عَالُمُ وَ الْإِحْسَانِ وَ إِبتَاءَذِى أَلْقُر اللهُ عَلَى الله الله والفرض، والإحسان هو النفل، وإيتاء ذى القربي هو المروءة وصلة الرحم. وكل ذلك يحتاج إلى صبر

الضرب الثانى المعاصى ، فما أحوج العبد إلى الصبر عنها . وقد جمع الله تعالى أنواع المعاصى فى قوله تعالى ( وَبَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءَ وَ اللّه كَرِ وَالْبَنْيِ (٢) وقال صلى الله عليه وسلم ( المهاجر من هَجَر السُّوءَ وَالْمُجَاهِدُ مَن جَاهَدَ هَوَاهُ » والمعاصى مقتضى باعث الهوى وأشد أنواع الصبر عن المعاصى الصبر عن المعاصى التى صارت مألوفة بالعادة . فإن العادة طبيعة خامسة . فإذا انضافت العادة إلى الشهوة تظاهر جندان من جنود الشيطان على جند الله تعالى ، فلا يقوى باعث الدين على قمها . ثم إن كان ذلك الفعل مما يتيسر فعله، كان الصبر عن معاصى اللسان من الغيبة ، والكذب ، والمراء ، والثناء على النفس تمريضا وتصريحا ، وأنواع المزح المؤذى للقلوب ، وضروب المكلمات التى على النفس تمريضا وتصريحا ، وأنواع المزح المؤذى للقلوب ، وضروب المكلمات التى

<sup>(</sup>١) حديث المهاجر من هجر السوء والمجاهد من جاهدهواه : ابن ماجه بالشطر الاول والنسائى فى الكبرى بالشطر الثانى كلاها من حديث فضالة بن عبيد باسنادين جيدين وقد تقدما

<sup>(</sup>۱) البينة : ه <sup>(۲)</sup> هود : ۱۱ <sup>(۳)</sup> العنكبوت : ۵۸، ۵۹ <sup>(۱)</sup> محمد ؛ ۳۳ <sup>(۵)</sup> البقرة : ۲۶۶ ( ۲ ، ۲ ) النجل : ۹۰

يقصد بها الإزراء والاستحقار ، وذكر الموتى ، والقدح فيهم، وفي عاومهم، وسيرهم، ومناصبهم فإن ذلك في ظاهره غيبة ، وفي باطنه ثناء على النفس . فللنفس قيه شهو تان . إحداها ننى النير ، والأخرى إثبات نفسه . وبها تم له الربوبية التي هي في طبعه ، وهي ضد ما أمر به من العبودية . ولاجماع الشهو تين ، وتيسر تحريث اللسان، ومصير ذلك معتادا في المحاورات يعسر الصبر هنها ، وهي أكبر الموبقات ، حتى بطل استنكارها واستقباحها من القلوب لكثرة تكريرها ، وعموم الأنس بها . فترى الإنسان يلبس حريرا مثلا ، فيستبعد غاية الاستبعاد ، ويطلق لسانه طول النهار في أعراض الناس ، ولا يستنكر ذلك ، مع ماورد في الحبر (١٠ من أن الغيبة أشد من الزنا . ومن لم يمك لسانه في الحاورات ، ولم يقدر على المنفراد في الصبر على الانفراد أهون من الصبر على السكوت مع المخالطة ، وتختلف شدة الصبر في آحاد المعاصى باختلاف داعية تلك المعمية في قوتها وضعفها . وأيسر من حركة اللسان حركة الخواطر باختلاف داعية تلك المعمية في قوتها وضعفها . وأيسر من حركة اللسان حركة الخواطر باختلاب الوساوس . فلا جرم يبق حديث النفس في العزلة ، ولا يمكن الصبر عنه أصلا ، إلا بأن ينلب على القلب هم آخر في الدين يستغرقه ، كمن أصبح وهمومه هم واحد، والافإن لم يستمل يغلب على القلب هم تحر في الدين يستغرقه ، كمن أصبح وهمومه هم واحد، والافإن لم يستمل يغلب على القلب هم تحر في الدين يستغرقه ، كمن أصبح وهمومه هم واحد، والافإن لم يستمل

القسم الثاني : مالا ير تبطه جومه باختياره ، وله اختيار في دفعه ، كالو أوذى بفعل أوقول، وجنى عليه في نفسه أو ماله ، فالصبر على ذلك بترك المكافأة تارة يكون واجبا ، و تارة يكون فضيلة . قال بعض الصحابة رضوان الله عليهم . ما كنا نمد إعان الرجل إعانا إذا لم يصبر على الأذى . وقال تعالى ( وَ لَنَصْبِرَنَّ عَلَى مَا آذَ يُشُونا وَ عَلَى اللهِ فَلْيَتُو كُلُ اللهُ اللهُ كُلُونَ ") على الأذى . وقال تعالى ( وَ لَنَصْبِرَنَّ عَلَى مَا آذَ يُشُونا وَ عَلَى اللهِ فَلْيَتُو كُلُ اللهُ اللهُ عَلَى الله على الله على الله عليه وسلم من المسلمين وقسم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فاحمر توجئتاه ثم قال هذه قسمة ما أريد به وجه الله . فأخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فاحمر توجئتاه ثم قال « يَوْحَمُ اللهُ أُخِي شُوسَى لَقَدْ أُوذِي إِنَّا كُنُورَ مِنْ هَذَا فَصَبَرَ » وقال تعالى ( وَدُع أَذَاهُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

<sup>(</sup>١) حديث ان الغيبة أشد من الزنا: تقدم في آفات اللسان

رُ ٢ ) حديث قسمه مهة مالاوتول بعمل الاعراب هذه قسمة ماأر يدبها وجه الله ـ الحديث ؛ متفق عليه من حديث ابن مسعود وقد تقدم

<sup>(</sup>۱) ایراهیم : ۱۲

وَنَوَ كُلُّ عَلَى اللهِ (١٠) ) وقال تعالى ( وَاصْبَر ْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَ اهْجُرْ هُمْ ۚ هَجْرًا جَبِيلاً (٢٠) وقال تعالى ( وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِينُ صَدْرُكُ عَا يَقُو لُونَ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ (٣) الآية، وقال تعالى ( وَ لَنَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا أَلْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَ كُوا أَذًى كَثِيرًا وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأَثْمُور (٢) ) أَى تصبروا عن المكافأة . ولذلك مدح الله تمالى العافين عن حقوقهم في القصاص وغيره، فقال تعالى (وَ إِنْ عَا قَبْتُمْ فَعَا قِبُوا عِنْل مَا عُوْ قِبْتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ (٥٠) وقال صلى الله عليه وسلم (١) « صِلْ مَنْ قَطَعَكَ وَأَعْطِ مَنْ حَرَمَكَ وَأَعْفُ عَمَّنْ طَلَمَكَ » ورأيت في الإِنجيل: قال عيسى بن مريم عليه السلام: لقد قيل لكم من قبل إن السن بالسن والأنف بالأنف. وأنا أقول لكم. لاتقاوموا الشر بالشر. بل من ضرب خدك الأيمن فحول إليه الخد الأيسر. ومن أخذ رداءك فأعطه إزارك. ومن سخرّك لتسير معه ميلا فسر معه ميلين . وكل ذلك أمر بالصبر على الأذى . فالصبر على أذى الناس من أعلى مراتب الصبر، لأنه يتعاون فيه باعث الدين وباعث الشهوة والغضب جميعًا القسم الثالث: مالايدخل تحت حصر الاختيار أوَّله وأخره كالمصائب. مثل موت الأعزة ، وهلاك الأموال ، وزوال الصحة بالمرض ، وعمى العين ، وفساد الأعضاء وبالجلة سائر أنواع البلاء . فالصبر على ذلك من أعلى مقامات الصبر . قال ابن عباس رضي الله عنهما الصبر في القرءان على ثلاثة أوجه. صبر على أداء فرائض إلله تعالى فله ثلمائة درجة ، وصمر عن محارم الله تمالى فله سمائة درجة ، وصبر على المصيبة عند الصدمة الأولى فله تسمائة درجة . وإنما فضلت هذه الرتبة مع أنها من الفضائل ، على ما قبلها وهي من الفرائض ، لأن كل مؤمن يقدر على الصبر عن الحارم. فأما الصبر على بلاءالله تعالى فلا يقدر عليه إلا الأنبياء لأنه بضاعة الصديقين ، فإن ذلك شديد على النفس . ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (٢) « أَسْأَلُكَ مِنَ أَلْيَقِينِ مَأَنْهُو لَنُ عَلَى بِهِ مَصارِنِ الدُّنْيَا » فهذا صبر مستنده حسن اليقين

<sup>(</sup>١) حديث صل من قطعك \_ الحديث ؛ تقدم

<sup>(</sup> ٧ ) حديث أسألك من اليقين ماتهون به على مضائف الدنيا: الترمدي والناك والخاكم وصحمن حديث ابن عمر وحسنه الترمدي وقد تهدم في الدعوات

<sup>(</sup>۱) الاحزاب: ٨٤ (٢) الزمل: ١٠ (٣) : الحجر ٩٧ (١) آل عمران: ١٨٦٠ (٥) النخل: ١٢٦

وقال أبو سليان. والله مانصبر على مانحب، فكيف نصبر على مانكره! وقال النبى صلى الله عليه وسلم (١) و قال الله عز وَجَل إِذَا وَجَهْتُ إِلَى عَبْدِ مِن عَبِيدِى مُصِيبَةً فِي مَدَ نِهِ أَوْ مَالِهِ أَوْ وَلَدهِ مُمَّ اَسْتَقْبَلَ ذَلِكَ بِصَبْرِ جَبِلِ اسْتَحْبَيْتُ مِنْهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ أَنْ اللهُ عَلَيه وسلم (١) وقال صلى الله عليه وسلم (١) « إِنظار الله عليه وسلم (١) « مَامِن عَبْد مُوْمِن اصِيبَ عُصِيبَةٍ فَقَالَ كَمَا أَمَ الله تَعَالَى» ( إِنَّا لِله وَإِنَّا إِليه رَاجِعُونَ (١) ) « الله مَ أُوْجُر في في مُصِيبَةٍ وَقَالَ كَمَا أَمَ الله تَعَالَى» ( إِنَّا لِله وَإِنَّا إِليه رَاجِعُونَ (١) ) « الله مَ أُوْجُر في في مُصِيبَةٍ وَقَالَ كَمَا أَمَ الله عَليه وسلم (١) أَنْ أَنْهُ الله عليه وسلم (١) أَنْ الله عليه وسلم (١) أَنْ الله عليه وسلم (١) أَنْ مَا عَلَيْهِ مَا عَبْدِي وَالله الله عليه وسلم (١) أَنْ عَبْدَى بَيلاً وَعَلَى الله عليه وسلم (١) أَنْ عَبْدَى بَيلاً وَعَلَى الله عَليه وسلم الله عليه وسلم (١) أَنْ الله عَليه وسلم (١) أَنْ الله عَليه وسلم (١) أَنْ الله عَليه وسلم (١) وقال على الله عليه وسلم (١) وقال عَليه الله عليه وسلم (١) ﴿ وَالله عَليه وَمَلَى جَزَا أَنْ الله عَرْقَ وَجَلَ إِذَا الله عَليه وَمَا عَبْرًا مِن عَبْدِي بَيلاً وَعَصَبَرَ وَلَمْ بَشَكُني إِلَى عُرَاقِ أَنْ الله عَليه وَمَعْتَى ﴾ وقال على الله عليه وسلم (١) ﴿ وَالْمَ الله عَليه وَدَالَ الله عَليه وَدَالَ الله عَليه وَدَمَا خَبْرًا مِن دَمِه فَإِذَا أَبْرَأُ أَنّهُ أَبْرَأُ أَنّهُ أَبْرَأُ أَنّهُ أَنْ أَنْ أَنْهُ وَلَا ذَنْ الله وَلَا مَا لَهُ وَإِنْ الله وَعْمَى الله وَلَا هَا الله وَلَا فَيْ الله وَالْمَا الله وَالْمَا الله وَلْمَا الله وَلَا الله وَالْمَا الله وَالْمَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلَا الله وَالله وَالله وَاله وَالله وَاله

<sup>(</sup>١) حديث قال الله اداوجهت الى عبد من عبيدى مصية في دنه أو ولده أو ماله ثم استقبل ذلك بصبر جميل الحديث : ابن عدى من حديث أنس بسند ضعيف

<sup>( &</sup>gt; )حديث انتظار الفرج بالصبر عبادة : القضاعى في مسند الشهاب من حديث ابن عمر و ابن عباس و ابن أ بى الدنيا في الفرج بعد الشدة من حديث على دون قوله بالصبر وكذلك رواه أ بوسعيد الماليني في مسند الصوفية من حديث ابن عمر وكلها ضعيفة وللترمذي من حديث ابن مسعود أفضل العبادة انتظار الفرج و تقدم في الدعوات

<sup>(</sup> w ) حديث مامن عبد أصيب بمصيرة فقال كاأمره الله -إنالله وإنا إليه راجه ون ــالحديث: •سلم من حديث أمسلمة

<sup>(</sup>٤) حديث أنس إنالله قالياجبريل ماجزاء من سلبت كريمتيه ـ الحديث: الطبرانى فى الأوسط من رواية أي ظلال القسملى واسمه هلال أحد الضعفاء عن أنس ورواه البحارى بلفظ انالله عروجل قال اذا ابتليت عبدى بحسبتيه فصبر عوضته منهما الجنة رواه ابن عدى وأ ويعلى بلفظ اذا أخذت كريمتي عبدى لم أرض له ثوابا دون الجنة قلت يارسول الله وان كانت واحدة قال وان كانت واحدة وفيه سعيد بن سلم قال ابن عدى ضعيف

<sup>(</sup> ٥ ) حديث بقول الله اذاابتليت عبدى ببلاء فصيرولم يشكني الىءواده آبدلته لحماخيرا من لحمه - الحديث: مالك في الموطأ من حديث عطاء بن بسار عن أبي سعيد انتهى وعباد بن كثير ضعيف ورواه البيهق موقوفا على أبي هريرة

<sup>(</sup>١) القرة: ٢٥١

وقال داودعليه السلام : يارب ماجزاء الحزين الذي يصبر على المصائب ابتفاء مرضاتك؟قال جزاؤه أن ألبسه لباس الإيمان فلا أنزعه عنه أبدا . وقال عمر بن عبد العزيز رحمه الله فى خطبته . ماأنهم الله على عبد نعمة فانتزعها منه وعوضه منها الصبر ، إلا كان ماعوضه منها أفضل مما انتزع منه . وقرأ ( إِنَّمَا يُوَفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ وبِغَيْرِ حِسَابٍ ('')

وسئل فضيل عن الصبر فقال . هو الرضا بقضاء الله . قيل وكيف ذلك ؟ قال الراضى لا يتمنى فوق منزلته . وقيل محبس الشبلى رحمه الله فى المارستان ، فدخل عليه جماعة فقال من أنتم ؟ قالوا أحباؤك جاؤك زائرين . فأخذ يرميهم الحجارة . فأخذوا يهر بون فقال : لوكنتم أحبائى لصبرتم على بلائى . وكان بعض العارفين فى جيبه رقعة يخرجها كل ساعة ويطالعها وكان فيها ( وَاصْبر في لحكم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بأَعْيُنا (٢))

ويقال إن امرأة فتح الموصلي عثرت ، فانقطع ظفرها ، فضحكت . فقيل لها أما تجدين الوجع ؟ فقالت إن لذة ثوابه أزالت عن قلبي مرارة وجعه . وقال داود لسلمان عليه ماالسلام يستدل على تقوى المؤمن بثلاث : حسن التوكل فيما لم ينل ، وحسن الرضا فيما قد نال ، وحسن الصبر فيما قد فات . وقال نبينا صلى الله عليه وسلم (۱) « مِنْ إجلال الله وَمَمْر فَهِ وحسن الصبر فيما قد فات . وقال نبينا صلى الله عليه وسلم (۱) « مِنْ إجلال الله وَمَمْر فَهِ مُقّه أَنْ لاَ تُشكرو وَجَمَك وَلا تذ كر مُصيبتك ، ويروى عن بعض الصالحين أنه خرج يوما وفي كمه صرة ، فافتقدها فإذا هي قد أخذت من كمه . فقال بارك الله له فيها : لعله أحوج إليها مني . وروي عن بعضهم أنه قال مررت على سالم مولى أبي حذيفة في القتلي و به رمق . فقلت له أسقيكماء ، فقال . جُر "بي قليلا إلى العدو ، واجمل الماء في في القتلي و به رمق . فقلت له أسقيكماء ، فقال . جُر "بي قليلا إلى العدو ، واجمل الماء في الترس ، فإني صائم ، فإن عشت إلى اللبل شربته ، فهكذا كان صبر سالكي طريق الآخرة على بلاء الله تمالي . فإن قلت فياذا تنال درجة الصبر في المصائب ، وليس الأم المن اختياره ، فهو مضطر شاء أم أبي ، فإن كان المراد به أن لاتكون في نفسه كراهية المصيبة م فذلك غير داخل في الاختيار . فاعلم أنه إنما يخرج عن مقام الصابرين بالجزع ، المصيبة م فذلك غير داخل في الاختيار . فاعلم أنه إنما يخرج عن مقام الصابرين بالجزع ،

<sup>(</sup>١) حديث من اجلال الله ومعرفة حقه أن لاتشكو وجعك ولاتدكر مصيبتك : لمأجده مرفوعاواتنارواه ابن أبى الدنيا فى المرض والسكفارات من رواية سفيان عن بعض الفقهاء قال من الصبر أن لا تتحدث عصيبتك و لا يوجعك ولا تزكى نفسك

<sup>(</sup>١) الزمن: ١٠ (٢) الطور: ٨١.

وشق الجيوب، وضرب الخدود، والمبالغة في الشكوي، وإظهار الكا بة، وتغيير العادة في الملبس، والمفرش، والمطعم. وهذه الأمور داخلة تحت اختياره، فينبغي أن يجتنب جميعها ، ويظهر الرضا بقضاءالله تعالى ، ويبقى مستمراعلى عادته ، ويعتقد أن ذلك كان وديمة فاسترجعت ، كما روي (١) عن الرميصاء أم سليم رحمهاالله أنهاقالت توفى ابن لى ، وزوجي أبو طلحة غاثب . فقمت فسجيَّته في ناحية البيت . فقدم أبوطلحة ، فقمت فهيأت له إفطاره ، فجمل يأكل . فقال كيف الصبي؟ قلت بأحسن حال بحمد الله ومنَّه، فإنه لم يكن منذ اشتكى بأسكن منه الليلة أثم تصنعت له أحسن ما كنت أتصنع له قبل ذلك ، حتى أصاب منى حاجته . ثم قلت . ألاتعجب من جيراننا ؟ قال مالهم ؟ قلت أعيرواعارية ، فلما طلبت منهم واسترجعت جزءوا! فقال بئسماصنعوا . فقلت هذا ابنك كان عارية من الله تعالى ، و إنَّ الله قد قبضه إليه . فحمد الله واسترجع . ثم غدا على رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبره فقال . « اللهُمَّ بَارِكُ كُمُما فِي لَيْكَتِهِما » قال الراوى . فلقد رأيت لهم بعد ذلك في المسجد سبعة ، كلهم قد قرءوا القرءان ،وروى جابراً نه عليه السلام قال دراً يُتني دَخَلْتُ الْجُنَّةَ فَإِذَا أَنَا بِالرُّمَيْصَاءِ امْرَ أَوَّأَ بِي طَلْحَةَ »وقد قيل . الصبر الجميل هو أن لا يعرف صاحب المصيبة من غيره . ولا يخرجه عن حد الصابرين توجع القلب ، ولا فيضان المين بالدمع إذ يكون من جميع الحاضرين لأجل الموت سواء ، ولأن البكاء توجع القلب على الميت ، فإن ذلك مقتضى البشرية ، ولا يفارق الإنسان إلى الموت .ولذلك لمامات ابر اهيم ولدالني صلى الله عليه وسلم فاضت عيناه ، فقيل له أما نهيتنا عن هذا فقال « إِنَّ هَذهِ رُحْمَةٌ وَ إِنَّمَا يَرْ حَمُ اللهُ مِنْ عِبَادِهِ الرُّحَاء » بل ذلك أيضا لا يخرج عن مقام الرضا . فالمقدم على الحجامة والفصدراض به ، وهو مُتألم بسببه لامحالة ، وقد تفيض عيناه إذا عظم ألمه . وسيأتي ذلك ف كتاب الرصاات شاء الله تعالى، وكتب ابن أبي نجيح يعزى بعض الخلفاء : إنا حق من مرف حق الله تعالى فيما أخذ منه ، من عظم حق الله تعالى عنده فيما أبقاء له

واعلم أن الماضي قبلك هو الباق لك ، والهاق بعدك هوالمأجور فيك . واعلم أن أجر الصابرين فيما يصابون به أعظم من النعمة عليهم فيما يعافون منه . فإذاً مهما دفع الكراهة

<sup>(</sup>١) حديث الرميصاء أمسليم توفى ابن لى وزوجى أبوطلخة غائب فقمت فسجيته في ناحية البيت ــالحديث: طب ومن طريقه ابونهيم في الحلية والقصة في الصحيحين من جديث أنس مع اختلاف

بالتفكر في نعمة الله تمالى عليه بالثواب، نال درجة الصابرين. نعم من كمال الصبر كتمان المرض، والفقر، وسائر المصائب. وقدقيل . من كنوز البركتمان المصائب والأوجاع والصدقة فقد ظهر لك بهذه التقسمات أن وجوب الصبر عام في جميع الأحوال والأفعال. فإن الذي كُفي الشهوات كلها ،واعتزل وحده ، لا يستغني عن الصبر على العزلة والانفراد ظاهرا وعن الصبر عن وساوس الشيطان باطنا . فإن اختلاج الخواطر لا يسكن . وأكثرجو لأن الحواطر إعا يكون في فاتت لاتدارك له ، أوفي مستقبل لابد وأن يحصل منه ماهو مقدر فهو كيفها كان تضبيع زمان. وآلة العبدقلبة ، وبضاعته عمره. فإذا غفل القلب في نفَس واحد عن ذكر يستفيد به أنساً بالله تمالي ، أو عن فكر يستفيد به معرفة بالله تعالى ، ليستفيد بالمعرفة محبة الله تعالى فهو مغيون . هذا إن كان فكره ووسواسه في المباحات مقصوراعليه. ولا يكونذلك غالباً . بل يتفكر في وجوه الحيل لقضاء الشهوات ، إذ لايزال ينازع كل من تحرك على خلاف غرضه في جميع عمره ، أومن يتوهم أنه ينازعه ويخالف أمره أوغرضه يظهور أمارة له منه . بليقدر المخالفة منأ خلص الناس في حبه،حتى في أهله وولده،ويتوهم غالفتهم له ، ثم يتفكر في كيفية زجرهم وكيفية قهرهم ، وجوابهم ، عما يتعللون به في مخالفته و لا يزال في شغل دائم ، فللشيطان جندان. جند يطيرو جنديسير، والوسواس عبارة عن حركة جنده الطيار ، والشهوة عبارة عن حركة جنده السيار . وهذالأنالشيطان خلق من النار، وخلق الإنسان من صلصال كالفخار. والفخار قد اجتمع فيهمع النار الطين والطن طبيعته السكون ، والنار طبيعتها الحركة. فلا يتصور نار مشتعلة لاتتحرك. بل لآترال تتحرك يطبعها . وقد كلف الملمون المخلوق من النار أن يطمئن عن حركته ،ساجدا لما خلق الله من الطين ، فأبي واستكبر واستمصى ، وعبر عن سبب استعصائه بأن قال ( خَلَقْتَنَى مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتُهُ مِنْ طِينِ ۚ ) . فإذًا حيث لم يسجد الملمون لأبينا آدم صلوات الله عليه وسلامه ، فلا ينبني أن يطمع في سجوده لأولاده . ومهما كف عن القلب وسواسة وعدوانه ، وطيرانه وجولانه، فقد أظهر انقياده وإذعانه وانقياده بالإذعان سجود منه . فهو روح السجود . وإنما وضع الجبهة على الأرض قالبه ، وعلامته الدالة عليه

بالاصطلاح . ولو جمل وضع الجبهة على الأرض علامة استخفاف بالاصطلاح ، لنصور ذلك . كما أن الانبطاح بين يدى المعظم المحترم يرى استخفافا بالعادة .

فلا ينبغى أن يدهشك صدف الجوهر عن الجوهر، وقالب الروح عن الروح، وقشر اللب عن اللب، فتكون ممن قيده عالم الشهادة بالسكلية عن عالم الغيب. وتحقق أن الشيطان من المنظرين، فلا يتواضع لك بالكف عن الوسواس إلى يوم الدين، إلا أن تصبح وهمومك هم واحد؛ فتشغل قلبك بالله وحده، فلا يجد الملمون مجالا فيك فعند ذلك تكون من عباد الله المخلصين، الداخلين في الاستثناء عن سلطنة هذا اللمين.

ولاتظنن أنه يخلو عنه قلب فارغ . بل هو سيّال يجرى من ابن آدم مجرى الدم وسيلانه مثل الهواء في القدح . فإنك إن أردت أن يخلو القدح عن الهواء من غير أن تشغله بالماء أو بغيره ، فقد طمعت في غير مطمع . بل بقدر ما يخلو من الماء يدخل فيه الهواء لا محالة . فكذلك القلب المشغول بفكر مهم في الدين ، يخلو عن جو لان الشيطان . و إلا فسن غفل عن الله تعالى ولو في لحظة ، فليس له في تلك اللحظة قرين إلا الشيطان ولذلك قال تعالى ( وَمَنْ يُعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّ مَّمْنُ الشَّابُ الْفَارِعَ » وهذا لأن الشاب إذا تعطل عن عمل يشغل باطنه م إنَّ الله تعمل عن عمل يشغل باطنه عباح يستمين به على دينه ، كان ظاهر ه فارغا ، ولم يبتى قلبه فارغا . بل يعشش فيه الشيطان عباح يستمين به على دينه ، كان ظاهر ه فارغا ، ولم يبتى قلبه فارغا . بل يعشش فيه الشيطان نوالد أسرع من توالد سائر الحيوانات ، لأن طبعه من النار . وإذا وجد نسل الشيطان توالدا أسرع من توالد سائر الحيوانات ، لأن طبعه من النار . وإذا وجد المنا الشيطان توالدا أسرع من قوالد سائر الحيوانات ، لأن طبعه من النار . وإذا وجد شيئا فشيئا على الاتصال . فالشهوة في نفس الشاب للشيطان كالحُلفاء اليابسة للنار ، ولا تنقطع ألبتة . بل بسرى شيئا فشيئا على الاتصال . فالشهوة في نفس الشاب للشيطان كالحُلفاء اليابسة للماتوت وهو الحطب ، فلا يبقى للشيطان كالحُلفاء اليابسة للماتوت وهو الحطب ، فلا يبقى للشيطان كالحُلفاء اليابسة الماتوت وهو الحطب ، فلا يبقى للشيطان الانال إذا لم يبق لماتوت وهو الحطب ، فلا يبقى للشيطان الذال إذا لم تكن شهوة

فإِذاً إذا تأملت ، عامت أن أعدى عدوك شهو تك ، وهي صفة نفسك . ولذلك قال الحسين بن منصور الحلاج، حين كان يصلب ، وقدسئل عن التصوف ما هو فقال : هي نفسك

<sup>(</sup>١) حديث إن الله يبغض الشاب الفارغ: لمأجد

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الزخرف : ۳۲

إن لم تشغلها شغلتك . فإذاً حقيقة الصبر وكاله الصبر عن كل حركة مذمومة .وحركة الباطن أولى بالصبر عن ذلك .وهذا صبر دائم لا يقطعه إلا الموت ، نسأل الله حسن التوفيق بمنه وكرمه

## بسيان

#### دواء الصبر ودا يستعان به عليه

اعلم أن الذي أنرل الداء أنرل الدواء وعد الشفاء فالصبر وإن كان شاقا أو ممتنعا ، فتحصيله ممكن بمعجون العلم والعمل ، فالعلم والعمل هما الأخلاط التي منها تركب الأدوية لأمراض القلوب كلها ، ولكن يحتاج كل مرض إلى علم آخر وعمل آخر ، وكما أن أقسام الصبر مختلفة ، فأقسام العلل المانعة منه مختلفة ، وإذا اختلفت العلل اختلف العلاج ، إذ معنى العلاج مضادة العلة وقعها ، واستيفاء ذلك مما يطول ، ولكنا نعرف الطريق في بعض الأمثلة فنقول :

إذا افتقر إلى الصبر عن شهوة الوقاع مثلا ، وقد غلبت عليه الشهوة ، محيث ليس يملك معها فرجه ، أو يملك فرجه ولكن ليس يملك عينه ، أو يملك عينه ولسكن ليس يملك قلبه ونفسه ، إذلاترال تحدثه بمقتضيات الشهوات ، ويصرفه ذلك عن المواظبة على الذكر والفكر والأعمال الصالحة ، فنقول . قد قدمنا أن الصبر عبارة عن مصارعة باعث الدين مع باعث الموى . وكل متصارعين أردنا أن يغلب أحدها الآخر ، فلاطريق لنافيه إلاتقوية من أردنا أن تكون له اليد العليا و تضعيف الآخر . فلزمنا ههناتقو يقباعث الدين، و تضعيف عاعث الشهوة . فأما باعث الشهوة ، فسبيل تضعيفه ثلاثة أمور :

أحدها: أن ننظر إلى مادة قوتها ، وهى الأغذية الطيبة المحركةللشهوة منحيث توعها ومن حيث كثرتها . فلابد من قطعها بالصوم الدائم ، مع الافتصاد عند الإفطار على طعام قليل في نفسه ، ضعيف في جنسه · فيحترز عن اللحم والأطعمة المهيجة للشهوة

الثانى: قطع أسبابه المهيحة في الحال. فإنه إنما بهيج بالنظر إلى مظان الشهوة. إذ النظر بحرك القلب، والقلب محرك الشهوة. وهذا يخصل بالغزلة، والاحتراز عن مظان وقوع البصر على الصور المشماة، والفرار منها بالمنكلية، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

(١) « النَظْرَةُ سَهُمْ مَسْمُومٌ مِن سِهامِ إِ بِلِيسَ ، وهو سهم يسدده الملمون ولا رس عنع منه إلا تغميض الأجفان ، أو الهرب من صوب رميه . فإنه إنما يرمى هذا السهم عن قوس الصور . فإذا انقلبتَ عن صوب الصور لم يصبك سهمه

الثالث: تسلية النفس بالمباح من الجنس الذي تشتهيه. وذلك بالنكاح فإن كل مايشتهيه الطبع فني المباحات من جنسه مايغني عرف المحظورات منه. وهذا هو الملاج الأنفع في حق الأكثر. فإن قطع النذاء يضعف عن سائر الأعمال، ثم قد لا يقمع الشهوة في حق أكثر الرجال. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (٢) « عَلَيْكُم بِالْبَابَةِ فَمَنْ لَم " يَسْتَطِع فَعَلَيْه بِالصَّوق مِ فَإِنَّ الصَّوق مَ لَهُ و جاء " ، فهذه ثلاثة أسباب. فالعلاج الأول وهو قطع الطعام بالصّوق م فإن الصوق من البهيمة الجموح، وعن الكلب الضارى، ليضعف فتسقط قوته. والثانى يضاهى قطع العلم عن البهيمة الجموح، وعن الكلب الضارى، ليضعف فتسقط قوته. والثانى يضاهى تغييب اللحم عن الكلب، وتغييب الشمير عن البهيمة ، حتى لا تتحرك بواطنها بسبب مشاهدتها. والثالث : يضاهى تسليتها بشيء قليل مما يميل إليه طبعها ، حتى يبقى معها من القوة ماتصر به على التأديب . وأما تقوية باعث الدين ، فإنما تكون بطريقين :

أحدهما: إطمامه في فوائد المجاهدة وثمراتها في الدين والدينا، وذلك بأن يكثر فكره في الأخبار التي أوردناها في فضل الصبر، وفي حسن عواقبه في الدنيا والآخرة وفي الأثرأن ثواب الصبر على المصيبة أكثر ممافات، وأنه بسبب ذلك مغبوط بالمصيبة، إذفائه مالا يبق معه إلامدة الحياة، وحصل له ما يبقى بعد موته أبد الدهر. ومن أسلم خسيسا في نفيس، فلا ينبغي أن يحزن لفوات الحسيس في الحال. وهذا من باب المعارف، وهو من الإيمان. فتارة يضمف، وتارة يقوى. فإن قوى قوى باعث الدين، وهيجه تهييجا شديدا. وإن ضعف معقم ، وإعا قوة الإيمان يعبر عها باليقين، وهو الحرك لعربة الصبر. وأقل ما أوي الناس اليقين وعزيمة الصبر.

والثانى : أن يعود هذا الباعث مصارعة باعث الهوى تدريجا ، فليلا قليلا ، حتى يدرك لذة الظفر بها ، فيستجرى عليها ، وتقوى منته في مصارعتها . فإن الاعتباد والممارسة للاعمال

<sup>﴿ ﴿ ﴾ ﴾</sup> حديث النظرة سهم مسموم منسهام ابليس : تقدم غير مرة

<sup>(</sup>٧) حديث عليكم بالباءة فمن لم يستطع فعليه بالصوم \_ الحديث : تقدم في الكاح

الشاقة ، تؤكد القوى التى تصدر منها تلك الأعمال . ولذلك تزيد قوة الحالين و والفلاحين والمقاتلين . و بالجملة فقوة الممارسين للاعمال الشاقة تزيد على قوة الخياطين ، والعطارين ، والفقهاء ، والصالحين ، وذلك لأن قواهم لم تتأكد بالممارسة

فالملاج الأوَّل يضاهي إطماع المصارع بالخلمة عندالغلبة ، ووعده بأنواع الكرامة ؛ كما وعد فرعونسحرته عند إغراثه إيام بموسى حيث قال (وَإِنَّكُمْ إِذًا كَنَ الْمُقَرَّبِينَ ('') والثاني يضاهي تمويد الصبي الذي يرادمنه المسارعة والمفاتلة ، عباشرة أسباب ذلك منذ الصبا حتى يأنس به ، ويستجرى، عليه ، وتقوى فيه منته . فن ترك بالكلية المحاهدة بالصبرضعف فيه باءت الدين . ولا يقوى على الشهوة و إن ضعفت . ومن عود نفسه مخالفة الحوى غلبها مهما أراد فهذامنها جالملا بع في جيم أنواع الصبر. ولا يمكن استيفاؤه. وإنما أشدها كف الباطن عن حديث النفس. وإنما يشتد ذلك على من تفرغ له ، بأن قيم الشهوات الظاهرة ، وآثر العزلة ، وجلس للمراقبة والذكر والفكر فإن الوسواس لايزال يجاذبه من جانب إلى جانب وهذا لاعلاج له ألبثة إلا قطع الملائق كلها ظاهر اوباطنا ، بالفر ارعن الأهل، والولد، والمال، والجاه، والرفقاء، والأصدقاء. ثم الاعتزال إلى زاوية بعد إحرازقدر يسير من القوت، وبعد القناعة به . ثم كل ذلك لا يكفي مالم تصر الهموم هما واحدا ، وهو الله تعالى . ثم إذا غلب ذلك على القلب فلا يكني ذلك مالم يكن له عبال في الفكر ، وسير بالباطن في ملكوت السموات والأرض، وعجائب صنع الله تمالي، وسائر أبواب معرفة الله تمالي حتى إذا استولى ذلك على قلبه دفع اشتفاله بذلك مجاذبة الشيطان ووسواسه . وإن لم يكن له سير بالباطن، فلاينجيه إلا الأوراد المتواصلة المترتبة في كل لحظة من القراءة ، والأذكار ، والصلوات. ويحتاج مع ذلك إلى تكليف القلب الحضور. فإن الفكر بالباطن هو الذي يستغرق القلب دون الأوراد الظاهرة . ثم إذا فعل ذلك كله لم يسلم له من الأوقات إلا بمضها إذ لايخلو في جميع أوقائه عن حوادث تتعبدته ، فتشغله عن الفكر والذكر من سرض ، وخوف ، وإيداء من إنسال ، وطنيان من مالط ، إذ لا يستمني عن مخالطة من يمينه في بعض أسباب المعيشة ، فهذا أحد الأنواع الشاعلة "

<sup>(</sup>۱)الشعراء: ٤٢

وأماالنوع الثانى: فهو ضرورى أشد ضرورة من الأول ، وهو أشتغاله بالمطعم، والملبس، وأسباب المعاش، فإن تهيئة ذلك أيضا تحوج إلى شغل، إن تولاه بنفسه، وإن تولاه غبره فلا يخلوعن شغل قلب ممن يتولاه. ولكن بعد قطع العلائق كلها يسلم له أكثر الأوقات، إن لم تهجم به ملمة أو واقعة. وفي تلك الأوقات يصفو القلب، ويتيسرله الفكر، وينكشف فيه من أسرار الله تعالى، في ملكوت السموات والأرض ، مالا يقدر على عشر عشبره في زمان طويل، لوكان مشغول القلب بالعلائق. والانتهاء إلى هذا هو أقصى المقامات التي يمكن أن تنال بالاكتساب والجهد

فأما مقادير ماينكشف. ومبالغ مايردمن لطف الله تعالى في الأحوال والأعمال، فذلك يجرى مجرى الصيد، وهو بحسب الرزق. فقد يقل الجهد و بحل الصيد، وقد يطول الجهد ويقل الحظ. والمعول وراء هذا الاجتهاد على جذبة منجذبات الرحمن ، فإنها توازى أهمال الثقلين وليس ذالت باختيار العبد. نعم اختيا، العبد في أن يتعرض لتلت الجذبة، بأن يقطع عن قلبه جواذب الدنيا . فإن المجذوب إلى أسفل سافلين لاينجـذب إلى أعلى عليين . وكل مهموم بالدنيا فهو منجـذب إليها . فقطع العلائق الجاذبة هو المراد بقـوله صلى الله عليه وسلم « إِنَّ لِرَبِّكُمْ فِي أَيَّامِ دَهْرِكُمْ نَفَحَاتٍ أَكَا فَتَعَرَّصُوا لَهَا ، وذلك لأن نلك النفحات والحــذبات لها أسباب سماوية ، إذ قال الله تعــالى ﴿ وَفِ السَّمَاءَ ﴿ رَزْفُكُمْ ۗ وَمَاتُوعَدُونَ <sup>(١)</sup> )وهذا من أعلى أنو اع الرزق , والأمور السماوية غائبة عنا ، فلا ندرى متى ـ ييسر الله تعالى أسباب الرزق . فما علينا إلا تفريغ المحل ، والانتظار لنزول الرحمة وبلوغ الكتاب أجله كالذي يصلح الأرض، وينقيها من الحشيش، ويبث البذر فيها، وكلذلك لاينفعه إلا بمطر . ولا يدرى متى يقدر الله أسباب المطر ، إلا أنه يثق بفضل الله تعالى ورحمته أنه لايخلى سنة عن مطر. فكذلك فلما تحلوسنة ، وشهر ، ويوم ، عن جذبة من الجذبات و نفحة من النفحات فينبغي أن يكون العبد قد طهر القلب عن حشيش الشهوات ، وبذر فيه بذر الإِرادة. والإخلاص، وعرضه لمهاب رياح الرحمة . كما يقوى انتظار الأمطار في أوقات الربيع، . وعند ظهور النبم ، فيقوى انتظار تلك النفحات في الأوقات الشريفة ، وعند اجماع الهمم

<sup>(</sup>١) الداريات: ٢٢

وتساعد القلوب، كما في يوم عرفة. ويوم الجمعة ، وأيام رمضان. فإن الهمم والأنفاس أسباب بحكم تقدير الله تعالى لاستدرار رحمته ،حتى تستدر بهاالأمطار في أوقات الاستسقاء وهي لاستدرار أمطار المكاشفات ولطائف المارف من خزائن الملكوت. أشـــد مناسبة منها لاستدرار قطرات الماء، واستجرار الغيوم من أقطار الجبال والبحار . بل الأحوالوالمكاشفات حاضرة معك في قلبك، وإنما أنت مشغول عنها بعلا تقكوشهوا تك فصار ذلك حجاباً بينك وبينها ، فلا تحتاج إلا إلى أن تنكسر الشهوة ويرفع الحجاب ، فتشرق أنوار المعارف من باطن القلب. وإظهار ماء الأرض محفر القني أسهلوأ قرب من استرسال الماء إليهامن مكان بعيد منخفض عنها . ولكو نه حاضرا في القلب ، ومنسيا بالشغل عنه ، سمى الله تمالى جميع معارف الإيمان تذكرا فقال تمالى ( إنَّا تَحْنُ كَرَ ثُنَا اللَّهُ كُرَّ وَ إنَّا لَهُ خَمَا فَظُونَ (١) ) وقال تعالى ( وَليَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٢) ) وقال تعالى ( وَلَقَدْ يَسَّرْ نَا أُنْقُرُ ءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلُ مِنْ مُدَّكِرِ (٢٠) فهــــذا هو علاج الصبر عن الوساوس والشواغل، وهو آخر درجات الصبر. وإنما الصبرعن العلائق كلها مقدم على الصبر عن الخواطر . قال الجنيد رحمه الله . السبر من الدنيا إلى الآخرة سهل على المؤمن ، وهجران الخلق في حب الحق شديد. والسير من النفس إلى الله تعالى صعب شديد، والصبر مع الله أشد . فذكر شدة الصبر عن شواغل القلب ، ثم شدة هجران الخلق . وأشد العلائق على النفس علاقة الخلق وحب الجاه ،فإنالذة الرياسة ، والغلبة ، والاستعلاء ، والاستتباع ، أغلب اللذات في الدنيا على نفوس العفلاء. وكيف لا تكون أغلب اللذات ومطاوبها صفة من صفات الله تمالي وهي الربوبية ، والربوبية محبوبة ومطلوبة بالطبع للقلب ، لما فيه من المناسبة لأمور الربوبية . وعنه العبارة بقوله تعالى (قُل الرُّوحُ مِنْ أَمْر رَبِّي (\*)

وليس القلب مذموما على حبه ذلك ، وإناهو مذموم على غلط وقع له بسبب تفرير الشيطان الله بن ، المبعد عن عالم الأمر ، إذ حسده على كوله من عالم الأمر ، فأصله وأغواه وكيف يكون مذموما عليه وهو يطلب سعادة الآخرة ! فليس يطلب إلا بقاء الافتاه فيه ، وعزا لاذل فيه وأمنا لاخوف فيه ، وغيى لافقر فيه ، وكالا لا نقصان فيه الموهدة مكلها من أوصاف الوابوبية

<sup>(</sup>١) الحجر: p (٢) ابراهيم: ٢٥ (٣) القمر: ١١٤ (١) إلاسراء: ٨٥ ...

وليس مذموما على طلب ذلك ، بل حق كل عبد أن يطلب مملكا عظيا لا آخر له : وطالب الملك طالب للملو" ، والمعز ، والكمال لا محالة . ولكن الملك ملكان مملك مشوب أنواع الآلام ، وملحوق بسرعة الانصرام ، ولكنه عاجل ، وهو في الدنيا ، وملك مخلد دائم ، لا يشو به كدر ولا ألم ، ولا يقطمه قاطع ، ولكنه آجل . وقد خلق الإنسان عجو لا راغبا في العاجلة . فجاء الشيطان و توسل إليه بو اسطة المجلة التي في طبعه ، فاستفواه بالعاجلة ، وزين له الحاضرة ، وتوسل إليه بو اسطة المجلة التي في طبعه ، فاستفواه بالعاجلة ، وزين له الحاضرة ، وتوسل إليه بو اسطة الحق ، فو عده بالفرور في الآخرة ، ومناه مع ملك الدنيا ملك الآخرة ، كما قال صلى الله عليه وسلم « وَالْأَعْمَقُ مَنْ أَنْبَعَ نَفْسَهُ هُو الهَا وَتَمَنَى الله بالله ولم يتدل الموفق بحبل غروره ، إذ علم مداخل مكره ، فأعرض عن العاجلة . فعبر عن ولم يتدل الموفق بحبل غروره ، إذ علم مداخل مكره ، فأعرض عن العاجلة . فعبر عن المخذولين بقوله تعالى (كلاً بَل مُحبون القاجلة وَيَدَرُونَ الاَ خِرَةَ (ا) وقال تعالى ( فأغرض المناه عن العاجلة و يَدَرُونَ وَرَاءهُمْ يَوْمًا كَيْقِيلاً ( ) وقال تعالى ( فأغرض عَنْ أَنْهَا مَنْهَا مُنْهُمْ مِنَ الْهِلْمِ ( ) )

ولما استطار مكر الشيطان في كافة الخلق ، أرسل الله الملائكة إلى الرسل ، وأوحوا إليهم ماتم على الخلق من إهلاك المعدو" وإغوائه فاشتغلوا بدعوة الخلق إلى الملك الحقيق عن الملك المجازى ، الذى لاأصل له إنسلم ، ولادوام له أصلا، فنادوا فيهم ( يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواماً لَكُمْ الْمُورُوافِي سَبِيلِ اللهِ إِنَّا قَلْتُمْ إِلَى اللَّرْض أَرْضِيتُمْ بِالْحَيَاة الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَة فَا مَتَاعُ الْحَيَاة الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَة إِلاَّ قَلْيَلْ اللَّرْف أَرْضِيتُمْ بِالْحَيَاة الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَة فَا مَنَاعُ المَّاعَ اللَّهُ اللَّهُ فَي الْآخِرَة إِلاَّ قَلْيل (١٠)

فالتوراة ، والإنجيل ، والزبور ، والفرقان ، وصحف موسى وإبراهيم ، وكل كتأب منزل ، ماأنزل إلا لدعوة الحلق إلى الملك الدائم المخلد . والمراد منهم أن يكونوا ملوكا فى الدنيا ، ملوكا فى الآخرة . أما ملك الدنيا فالزهد فيها ، والقناعة باليسير منها . وأما ملك الآخرة فبالقرب من الله تمالى يدرك بقاء لافناء فيه ، وعزا لاذل فيه ، وترة عين أخفيت فى هذا العالم ، لاتعلمها نفس من النفوس والشيطان يدعوهم إلى ملك الدنيا ، العلمه بأن ملك الدنيا ، العلمه بأن الدنيا لاتسلم له أيضيا ملك الآخرة يفوت به ، إذ الدنيا والآخرة ضرتان ، ولعلمه بأن الدنيا لاتسلم له أيضيا

<sup>(</sup>١) الفيامة : ٢٠ (٢) الدهر : ٧٧ (٣) النجم : ٣٠،٧٩ (١) التوبة

ولو كانت تسلم له اكان محسده أيضا. ولكن ملك الدنيا لايخلو عن المازعات والمكدرات، وطول الهموم في التدبيرات. وكذا سائر أسباب الجاه. ثممهما تسلموتنم الأسباب ينقضي العمر (حَتَّى إِذَا أَخَذَت الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازَّ يُّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادْرُونَ عَنيها أَنَاها أَمْرُ نَا لَيْلاً أَوْ مَهَاراً فَجَمَلْنَاها حَصِداً كَأَنْ لَمْ تَنْنَ بِالْأَمْسِ (١) ) فضرب الله تعالى لها مثلا فقال تعالى ( وَاضْرِبْ كَلُمُ مَثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كُمَّاءِ أَنْزُ لْنَاهُ مِنَ السَّمَاء فَاحْتَلَطَ به نَبَاتُ الْأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيماً تَذَرُوهُ الرِّيَاحُ (٢) . والزهد في الدنيا لما أن كانملكا حاضرًا ، حسده الشيطان عليه ، فصده عنه . ومعنى الزهد أن علك العبد شهوته وغضبه ، فينقادان لباعث الدين و إشارة الإيمان. وهذا ملك بالاستحقاق. إذبه يصير صاحبه حرا. وباستبلاء الشهوة عليه يصير عبدا لفرجه وبطنه وسائر أغراضه فيكون مسخرا مثل البهبمة، مماوكا يستجره زمام الشهوة آخذا مختنقه إلى حبث يريد ومهوى فأعظم اغترارا لإنسان إذ ظن أنه ينال الملك بأنه بصير مملوكاوينال الربوبية بأن بصير عبدا . ومثل هذا هل يكون إلا ممكوسا في الدنيا ، منكوسا في الآخرة ؟ ولهذا قال بعض الماوك لبعض الزهاد : هل من حاجة ؟ قال كيف اطلب منك حاجة وملكي أعظم من ملكك! فقال كيف؟ قال من أنت عبده فهو عبد لي فقال كبف ذلك ؟قال أنت عبد شهوتك ، وعضبك ، و فرجك، و بطنك ، و قد ملكت هؤ لاء كلهم فهم عبيداى . فهذا إذا هو الملك في الدنيا . و هو الذي يسوق إلىالملك في الآخرة فالمخدوعون بغرور الشيطان خسروا الدنيــا والآخرة جميمًا . والذين وفقوا للاشتداد على الصراط المستقيم فازوا بالدنيا والآخرة جميمًا

فإذا عرفت الآن معنى الملك والربوبية ومعنى التسخير والعبودية ، ومدخل الغلط في ذلك ، وكيفية تعمية الشيطان وتلبيسه ، يسهل عليك النزوع عن الملك والجاه والإعراض عنه والصبر عند فواته . إذ تصير بتركه ملكا في الجال وترجو به ملكافي الآخرة . ومن كوشف مهذه الأمور بعد أن ألف الجاه وأليس به ورسخت فيه بالعادة . مباشرة أسبابه ، فلا يكفيه في العلاج مجرد العلم والسكشف . باللاندوان يضيف إليه العمل . وعمله في اللائة أمور : في العلاج مع دا علم والسكشف . باللاندوان يضيف اليه العمل . وعمله في اللائة أمور : أحدها : أن يهرب عن موضع الجاه كي لا يشاهد أسهارة ، فيعسر عليه الصعر مع أحدها : أن يهرب عن موضع الجاه كي لا يشاهد أسهارة ، فيعسر عليه الصعر مع

<sup>(</sup>۱)يونس : ٢٤<sup>(٢)</sup> الكهف : ٤٥ .

الأسباب . كما يهرب من غلبته الشهوة من مشاهدة العمور المحركة ومن لم يفعل هذا فقد كفر نعمة الله في سعة الأرض ، إذقال تعالى ( أ كم تكن أرض الله وَاسِعَه فَتُهَاجِرُوا فِيهَا ( ) الثانى : أن يكلف نفسه فى أعماله أفعالا تخالف مااعتاده . فيبدل التكلف بالتبذل ، وزى الحشمة بزى التواضع . وكذلك كل هيئة ، وحال ، وفعل ، فى مسكن ، وملبس ، ومطعم ، وقيام ، وقعود كان يعتاده ، وفاء عقتضى جاهه ، فينبغي أن يبدلها بنقائضها ، حتى يرسخ باعتياد ذلك ضدمارسخ فيه من قبل باعتياد ضده . فلا معنى المعالجة إلاالمضادة

الثالث: أن يراعي في ذلك التلطف والتدريج ، فلا ينتقل دفعة واحدة إلى الطرف الأقصى من التبذل ، فإن الطبع نفور ، ولا يمكن نقله عن أخلاقه إلا بالتدريج فيترك البعض و يسلى نفسه بالبعض . ثم إذا قنعت نفسه بذلك البعض ابتدأ بترك البعض من ذلك البعض إلى أن يقنع بالبقية ، وهكذا يفعل شيئا فشيئا ، إلى أن يقمع تلك الصفات التي رسخت فيه . و إلى هذا التدريج الإشارة بقوله صلى الله عليه وسلم (١) « إنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينُ فَأُو عَلْ فِهِ فِهِ مِنْ وَلا نَهْ عَلَم قَالًا اللهُ عَنْ وَلا ظَهْرًا أَنْ فَى ، و إلى البه الإشارة بقوله عليه السلام (١) « لا تُشَادُوا هَذَا الدِّينَ فَإِنَّ مَنْ بُشَادِه و يَغْلِبُه ، و إليه الإشارة بقوله عليه السلام (١) « لا تُشَادُوا هَذَا الدِّينَ فَإِنَّ مَنْ بُشَادِه و يَغْلِبُه ، هُ وَالْ هَا السلام (١) « لا تُشَادُوا هَذَا الدِّينَ فَإِنَّ مَنْ بُشَادِه و يَغْلِبُه ، هُ الله الإيشارة بقوله عليه السلام (١) « لا تُشَادُوا هَذَا الدِّينَ فَإِنَّ مَنْ بُشَادُه و يَغْلِبُه ،

فإذاً ماذكر ناه من علاج الصبر عن الوسواس، وعن الشهوة، وعن الجاه، أصفه إلى ماذكر ناه من قوانين طرق المجاهدة في كتاب رياضة النفس من ربع المهلكات، فأنخذه دستورك لتعرف به علاج الصبر في جميع الأفسام التي فصلناها من قبل فإن تفصيل الآحاد يطول ومن راعي التدريج ترقى به الصبر إلى حال يشق عليه الصبر دونه، كاكان يشق عليه الصبر معه، فتنعكس أموره، فيصيرما كان محبوبا عنده ممقوتا، وما كان مكروها عنده مشربا هنيئا لا يصبر عنه وهذا لا يعرف إلا بالتجربة والذوق وله نظير في العادات فإن الصبي بحمل على التعلم في الا بتداء فهرا، فيشق عليه الصبر عن اللعب، والصبر مع العلم حتى إذا انفتحت بصيرته وأنس بالعلم، انقلب الأمر، فصاريشق عليه الصبر عن العلم،

<sup>(</sup>١) حديث انهذا الدين متين فأوغل فيه برفق ــ الحديث : أحمد منحديث أنس والبيهتي من حديث جابر وتقدم في الاوراد

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لانشادوا هذا الدين فأنه من شاده يفليه : نقدم فيه

<sup>(</sup>۱) النساء: ۲۶

والصبر على اللعب . وإلى هذا بشبر ماحكي عن بعض العارفين أنه سأل الشلى عن الصبر ،أيه أشد ؟ فقال : الصبر في الله تعالى . فقال لا . فقال الصبر لله . فقال لا . فقال الصبر مع الله . فقال لا . فقال الصبر عن الله . فصرخ الشبلى صرخة كادت روحه تنلف . وقد قيل في معنى قوله تعالى (اصبروا وَصابروا وَرا يطوا (١١)) اصبروا في الله ، ورابطوا مع الله . وقيل الصبر لله غناء ، والصربالله بقاء ، والصبر مع الله وفاء ، والصبر عن الله جفاء . وقد قيل في معناه

والصد عنك فذموم عواقبه والصبر في سائر الأشياء محمود وقبل أيضا

الصبر يجمل فى المواطن كلها إلا عليك فإنه لا يجمل هذا آخر ماأردنا شرحه من علوم الصبروأسراره

## الشطرالث اني

من الكتاب في الشكر وله ثلاثة أركان

الأول: في فضيلة الشكر وحقيقته، وأقسامه وأحكامه الثانى: في حقيقة النعمة وأقسامها الخاصة والعامة . الثالث: في بيان الأفضل من الشكر والصبر

# الركن الأول

في نفس الشكر

سيان

فضيلة الشكر

اعلم أن الله تعالى قرن الشكر بالذكر في كتابه مع أنه قال ( وَلذِكْرُ اللهِ أَكْبُرُ ( " ) فقال الله تعالى فقال تعالى ( فَاذْ كُرُ وَبِي أَذْ كُرْ كُمْ وَالشَّكْرُوا لِى وَلا تَكفُرُونَ (" ) وقال الله تعالى فقال تعالى ( فَاذْ كُرُونِي أَذْ كُرْ كُمْ وَالشَّكُرُوا لِى وَلا تَكفُرُونَ (" ) وقال الله تعالى ( مَا يَفْعَلُ اللهُ يُعدَا بِكُمْ إِنْ شَكَرُ مَمْ وَآمَنْهُمْ ( " ) وقال تعالى ( وَسَنَحْرُ ي الشَّا كِرِينَ ( " ) وقال الله تعالى ( مَا يَفْعَلُ اللهُ يُعدَا بِكُمْ إِنْ شَكَرُ مَمْ وَآمَنْهُمْ ( " ) وقال الله تعالى ( وَسَنَحْرُ ي الشَّا كِرِينَ ( " ) وقال الله تعالى ( مَا يَفْعَلُ اللهُ يُعدَا بِكُمْ إِنْ شَكَرُ مَمْ وَآمَنْهُمْ ( " ) وقال الله تعالى ( وَسَنَحْرُ ي الشَّا كِرِينَ ( " ) وقال الله تعالى ( مَا يَفْعَلُ اللهُ يُعدَا بِكُمْ إِنْ شَكَرُ مَ وَآمَنْهُمْ ( " ) وقال الله تعالى ( مَا يَفْعَلُ اللهُ يُعدَا بِكُمْ إِنْ شَكَرُ مَمْ وَآمَنْهُمْ وَ اللهُ وَاللَّهُ عَلَى اللهُ اللَّهُ يَعْدُلُ اللهُ يُعرَانَ : ٢٠٠٠ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ الله

وقال عز وجل إخبارا عن إبليس اللمين ( لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ أُنْلُسْتَقِيمَ ('') قيل هو طريق الشكر . ولماو رتبة الشكر ، طمن اللمين في الخلق فقال ( وَكَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكرين (٢٠) وقال تعالى ( وَ قَلِيل مِن عَبَادِيَ الشَّكُورُ (٣) ) وقد قطع الله تعالى بالمزيد مع الشكر ولم يستثن فقال تعالى ( لَئِن شَكَر ثُمُ لَأَز يدَ أَنكُم ( ) واستثنى في خسة أشياء فِي الإغناء ، والإجابة ، والرزق ، والمغفرة ، والتوبة فقال تعالى ( فَسَو ْفَ كُينْسِكُمُ اللهُ ا مَنْ فَضْلُه إِنْ شَاءَ (٥٠) وقال ( فَيَكْشَفُ مَا نَدْ عُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ (٦) وقال ( يَرْزُكُونَمَنْ يَشَاءُ بِغَيْرُ حِسَابٍ (٧) ) وقال ( وَ يَغْفُرُ مَادُ وَنَذَلِكَ كِلْنَ يَشَاءُ (٨) ) وقال ( وَ يَتُوبُ اللهُ عَلَى مَن ۚ يَشَاءُ ( ' ) وهو خلق من أخلاق الربوبية ، إذ قال تعالى ( وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيمٍ ( ' ' ) وقد جعل الله الشكر مفتاح كلام أهل الجنة ، فقال تعالى ﴿ وَقَالُوا الْحَمْدُ للهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدُهُ (١١١) وقال (وَآخِرُ دَعُو الْهُمْ أَن الْحُمْدُ لله رَبِّ أَلْمَا لَمِنَ (١٢) . وأما الأخبار ققد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « الطَّاءِمُ الشَّاكِرُ عَنْزُ لَةِ الصَّائِمِ الصَّابِرِ » وروي عن (٢) عطاء أنه قال : دخلت على عائشة رضى الله عنها ، فقلت أخبرينا بأعجب مارأيتِ من رسول الله صلى الله عليه وسلم . فبكت وقالت : وأي شأنه لم يكن عجبا ؟ أتاني ليلة فدخل معي في فراشي ، أو قالت في لحافي ، حتى مس حلدي جلده ، ثم قال « يَاا ْبِنَةً أَبِي بَكْر ذَريني أَتْعَبَّدُ لِرَبِّي » قالت قلت إنى أحب قربك ليكني أوثر هواك. فآذنت له ، فقام إلى قربة ماء ، فتوصأ فلم يكثر صب الماء ، ثم قام بصلى ، فبكى حتى سالت

<sup>(</sup>۱) حدیث الطاعم السّاكر بحترله الصائم الصابر : علقه البخاری و أسده الترمدی و حسنه و این ماجه و این حیان من حدیث آبی هریرة و رواه این ماجه من حدیث سنان بنسه و فی اسناده اختلاف و این حیان من حدیث عطاه دخلت علی عائشة فقلت لها أخرینا ، أعجب مار أیت من رسول الله صلی الله علیه وسلم فقالت و أی أمره لم یکن عجبا د الحدیث : فی بکانه فی صلاة اللیل أبوالشیخ ابن حیان فی کتاب اخلاق رسول الله صلی الله علیه وسلم و من طریقه ابن الجوزی فی الوفا، و فیه أبوجناب واسمه عیی بن أبی حبة ضعفه الجمهور و رواه ابن حیان فی صحیحه من روایة عبد الملك ابن أبی سلمان عن عطا، دون قولها و أی أمره لم یکن عجبا و هو عند مسلم من روایة عروة عن عائشة مقتصرا علی آخر د الحدیث :

<sup>(</sup>۱) الاعراف : ۱۹ (۲) الأعراف : ۲۷ <sup>(۳)</sup> سبأ : ۱۳ <sup>(۱)</sup> ابراهيم : ۷ <sup>(۱)</sup>التوبة : ۸۶ <sup>(۲)</sup> الأتمام : ۱۶ <sup>(۲)</sup> البقرة : ۲۱۲ <sup>(۱)</sup> النساء : ۶۸ <sup>(۱)</sup> التوبة : ۲۵ <sup>(۱)</sup> التفاين : ۲۷ <sup>(۱)</sup> الزمر : ۲۲ <sup>(۱)</sup> يونس : ۱۰

دموعه على صدره ، ثم ركع فبكى ، ثم سجد فبكى ، ثم رفع رأسه فبكى ، فلم يزل كذلك يبكى حتى جاء بلال فآذنه بالصلاة. فقلت يارسول الله مايبكيك وقد غفر الله لك ماتقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال « أَ فَلاَ أَ كُونُ عَبْداً شَكُورًا وَلَمْ لَاأَفْمَلُ ذَ لِكَ وَقَدْ أَنْزَلَ اللهُ نَمَاكَى عَلَى " ( إِنَّ فِي خَلْقِ السُّمُو َاتِ وَالْأَرْضِ (١٠ ) الآية . وهـذا يدل على أن البكاء ينبغي أن لاينقطع أبداً . وإلى هذا السر يشير ماروي أنه مر بمض الأنبياء بحجر صغير يخرج منه ماء كثير ، فتعجب منه . فأنطقه الله تعالى فقال : منذ سمعت قوله تعالى ( وَقُودُ هَمَا النَّاسُ وَالْحُجَارَةُ (٢) فأنا أبكي من خوفه فسأله أن يجيره من النار، فأجاره. ثم رآه بعد مدة على مثل ذلك . فقال لم تبكى الآن ؟ فقال ذاك بكاء الخوف و هذا بكاء الشكن والسرور. وقاب المبدكالحجارة أو أشد قسوة .ولا تزول قسوته إلا بالبكاء في حال الخوف والشكر جميما . وروي عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال (١) « 'ينادَى يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ لِيَقْمُ الْحُمَّادُونَ فَتَقُومُ زُمْرَةً ۚ وَيُنْصَبُ كَلَمُمْ لِوَالِهِ فَيَدْ خُلُونَ الْجَنَّةَ ، قيل ومن الحمادون؟ قال « الَّذِينَ يَشْكُرُونَ اللهَ تَعَالَى عَلَى كُلِّ حَالَ ، وفي لفظ آخر « الَّذِينَ يَشْكُرُونَ اللهُ عَلَى السَّرَّاء وَالضَّرَّاء » وقال صلى الله عليه وسّلم (٢) « الحُمْدُ ردَاءِ الرُّمْن » وأوحى الله تمالي إلى أيوب عليه السلام . إني رضيت بالشكر مكافأة من أولياني ، في كلام طويل . وأوحى الله تمالى إليه أيضافي صفة الصابرين: إن دارهم دار السلام، إذا دخلوها ألهمتهم الشكر، وهو خير الكلام، وعند الشكر أستزيده، بالنظر إلى أزيده. ولما نزل في الكنوز مانزل قال عمر رضى الله عنه : أي المال نتخذ؟ فقال عليه السلام (٢) « لِيَتَّخِذَ أَحَدُ كُمْ لِسَانًا ذَا كِرًا وَ عَلْبًاشا كراً» فأمر باقتناء القل الشاكر بدلاعن المال و فال ابن مسعود: الشكر نصف الإيمان

San Barrell

<sup>(</sup>١) حديث ينادى يوم القيامة ليقم الحادون الحديث: الطبران وأبونعيم في الحلية والبيه في في الشعب من حديث ابن عباس بلفظ أول من يدعى الى الجنة الحادون الحديث : وفيه قيس بن الربيع ضعفه الجهور (٢) حديث الحمد رداء الرحمن : لمأجدله أسلاء في المهجيج من حديث أبي هريرة السكررداؤه الحديث :

و تقدم فى العلم (٣) حديث عمر ليتخذ أحدكم لسانا ذاكرا وقلبا شاكرا عاليجا الجامية في تقدم فى الفكاس.

<sup>(</sup>۱) القرة : ١٧٤ (٢) البقرة : ٢٤

### بسيان حد الشكر وحقيقته

أعلم أن الشكر من جملة مقامات السالكين . وهو أيضا ينتظم من علم وحال وعمل . فالعلم هو الأصل، فيورث الحال. والحال يورث العمل. فأما العلم، فهو معرفة النعمة من المنعم . والحال هو الفرح الحاصل بإنعامه . والعمل هو القيام بما هو مقصود المنعم ومحبوبه ويتعلق ذلك العمل بالقلب وبالجوارح وباللسان .ولا بد من بيان جميع ذلك ليحصل بمجموعه الإحاطة بحقيقة الشكر . فإن كل ماقيل في حد الشكر قاصر عن الأحاطة بكمال معانيه فالأصل الأول :العلم . وهو علم بثلاثة أمور . بعين النعمة ، ووجه كونها نعمة في حقه وبذات المنمم ، ووجود صفاته التي بها يتم الإنعام ، ويصدر الإنعام منه عليه · فإنه لا بدمن نعمة ، ومنعم ، ومنعم عليه تصل إليه النعمة من المنعم بقصد و إرادة . فهذه الأمور لابد من معرفتها . هذا في حق غير الله تعالى. فأما في حق الله تعالى، فلا يتم إلا بأن يعرف أن النعم كلها من الله ، وهو المنمم ، والوسائط مسخر ونمن جهته. وهذه المعرفة وراءالتوحيد والتقديس . إذ دخل التقديس والتوحيد فها . بلاار تبة الأولى في معارف الإعان التقديس ثم إذا عرف ذاتا مقدسة ، فيمرف أنه لامقدس إلا واحد ، وما عداه غــير مقدس ، وهو التوحيد . ثم يعلم أن كل مافي العالم فهو موجود من ذلك الواحد فقط ، فالـكل نعمة منه فتقع هذه المعرفة في الرتبة الثااثة ، إذ ينطوى فيها مع التقديس والتوحيد كمال القدرة والانفراد بالفعل. وعن هذا عبر رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال (') « مَنْ فَالَ سُبْحَانَ الله عَلْهُ عَشْرُ حَسَنَات وَمَنْ فَالَ لاَ إِلٰهَ إِلَّا اللهُ عَشْرُونَ حَسَنَةَ وَمَنْ قَالَ الحُمْدُ لِنَّهِ فَلَهُ ثَلاَ ثُونَ حَسَنَةً » وقال صلى الله عليه وسلم ('' « أَفْضَلُ اللهُ كُر كَا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ وَأَفْضَلُ الدُّعَاء المُمْدُ يِنَّهِ ، وقال (٢) و أَبْسَ شَيْء مِنَ الْأَذْ كَار أيضاءف مَا يضاعِف الحمدُ لِله و

<sup>(</sup>١) حديث من قال سمحان الله فله عشر حسنات ـ الحديث : تقدم في الدعوات

<sup>(</sup>٢) حديث أفضل الذكر لااله الاالله وأفضل الدعاء الحد لله :الترمذُى وحسَّمه والنسائى فى اليوم والليلة وابن عان من حديث جار

<sup>(</sup>٣) حديث ليس شي من الأدكار يضاعف مايضعف الحمد لله : لمأجده مرفوعا وانمها رواه ابن أبي الدنيا. في كتاب الشكر عن ابراهيم النخعي يقال ان الحمد أكثر السكلام تضعيفا

ولا تظنن أن هذه الحسنات بإزاء تحريك اللسان مهذه الكلمات، من غير حصول معانيها في القلب. فسبحان الله كلة تدل على التقديس. و لا إله إلا الله، كلة تدل على التوحيدو الحدالله كلة تدل على معرفة النعمة من الواحدالحق. فالحسنات بإزاء هذه الممارف التي هي من أبو اب الإيمان واليقين واعلم أن تمام هذه المعرفة ينغي الشرك في الأفعال . فمن أنعم عليه ملك من الملوك بشيء ¿إن رأى لوزىره أووكيله دخلا في تيسير ذلك وإيضاله إليه ، فهو إشراك به في النعمة ، فلا يرى النعمة من الملك من كل وجه . بل منه بوجه ، ومن غيره بوجه : فيتوزع فرحه عليهما ، فلا يكون موحدا في حق الملك . نعم لا يفض من توحيده في حق الملك وكمال شكره أن برى النعمة الواصلة إليه بتوقيمه الذي كتبه بقلمه ، وبالـكاغد الذي كتبه عليــه فإنه لا يفرح بالقلم والكاغد ولا يشكرها ، لأنه لا يثبت لهمادخلامن حيث مماموجودان بأنفسهما ، بل من حيثهما مسخران تحت قدرة الملك. وقد يعلم أن الوكيل الموصل والخازن أيضا مضطران من جهة الملك في الإيصال ، وأنه لورد الأمر إليه ، ولم يكن من جهة الملك إرهاق وأمر جزم يخاف عاقبته ، لما سلم إليه شيئًا . فإذا عرف ذلك كان نظره إلى الخازن الموصل ، ، كنظره إلى القلم والـكاغد ، فلا يورث ذلك شركا في توحيده من إضافة النعمة إلى الملك . وكذلك من عرف الله تعالى وعرف أفعاله ، علم أن الشمس ، والقمر،والنجوم مسخرات بأمره ، كالقلم مثل في يد الكاتب . وأن الحيوانات التي لهــا اختيار مسخرات في نفس اختيارها . فإن الله تمالي هو المسلط للدواعي عليها لتفعل شاءت أم أبت. كالخازن المضطر الذي لا يجد سبيلا إلى نخالفة الملك ، ولو خلى ونفسه لما أعطاك ذرة مما في يده. فكل من وصل اليك نعمة من الله تمالى على يده ، فهو مضطر ، إذ سلط الله عليه الإرادة وهيج عليه الدواعي ، وألتي في نفسه أن خيره في الدنيا والآخرة أن يمطيك ما أعطاك ، وأن غرضه المقصود عنده في الحال والمـــآل لا يحصل إلابه . وبعد أن خاق الله له هذا الاعتقاد ، لا يجد سبيلا إلى تركه . فهو إذاً إنما يعطيك المرض نفسه لا لفرضك . ولو لم يكن غرضه في العطاء لما أعطاك . ولولم يعلم أن منفعته في منفعتك لا نفعك فهو إذاً إعايطاب الفع نفسه بنفاك، الله منعما عليك بربل اتخذك وسيلة إلى نعمة أخرى وهو يرجوها . و إنما الذي أنهم عليك هو الذي سخره لك، وألق في قلب من الاعتقادات والإرادات

ماصار به مضطرا إلى الإيصال إليك . فإن عرفت الأمور كذلك ، فقدعر فت الله تعالى وعرفت فعله ، وكنت موحدا ، وقدرت على شكره . بل كنت بهذه المعرفة بمجردها شاكرا . ولذلك قال موسى عليه السلام فى مناجاته : إلهى خلقت آدم بيدك ، وفعلت وفعلت ، فكيف شكرك ؟ فقال الله عز وجل . اعلم أن كل ذلك منى ، فكانت معرفته شيكرا . فإذاً لاتشكر إلا بأن تعرف أن الكل منه . فإن خالجك ريب فى هذا لم تكن عارفا لا بالنعمة ولا بالمنعم، فلا تقرح بالمنعم وحده ، بل وبغيره . فبنقصان معرفتك ينقص حالك فى الفرح ، و بنقصان فرحك ينقص عملك . فهذا بيات هذا الأصل

الأصل الثانى: الحال. المستمدة سن أصل المعرفة ، وهو الفرح بالمنعم مع هيئة الخضوع والتواضع . وهو أيضا فى نفسه شكر على تجرده ، كما أن المعرفة شكر . ولكن إنما يكون شكرا إذا كان حاويا شرطه، وشرطه أن يكون فرحك بالمنعم لا بالنعمة ولا بالإنعام . ولعل هذا بما يتعذر عليك فهمه ، فنضرب لك مثلا فنقول فلك الذى يريد الخروج إلى سفر ، فأنعم بفرس على إنسان ، يتصور أن يفرح المنعم عليه بالفرش من ثلاثة أوجه .

أحدها: أن يفرح بالفرس من حيث أنه فرس ، وأنه مال ينتفع به ، ومركوب يوافق غرضه ، وأنه جواد نفيس . وهذا فرح من لاحظ له فى الملك ، بل غرضه الفرس فقط . ولووجده فى صحراء فأخذه لكان فرحه مثل ذلك الفرح

الوجه الثانى: أن يفرح به لامن حيث أنه فرس ، بل من حيث يستدل به على عناية الملك به ، وشفقته عليه ، واهمامه بجانبه حتى لو وجد هذا الفرس في صراء ، أوأعطاه غير الملك ، لكان لا يفرح به أصلا ، لاستغنائه عن الفرس أصلا ، أواستحقاره له بالإضافة إلى مطلوبه من نيل المحل في قلب الملك . الوجه الثالث :أن يفرح به ليركبه ، ليخرج في خدمة الملك ، ويتحمل مشقة السفر لينال بخدمته رتبة القرب منه . ورعاير تق إلى درجة الوزارة ، من حيث أنه ليس يقنع بأن يكون محله في قاب الملك أن يعطيه فرسا ، ويعتنى به هذا القدر من المناية . بل هو يطالب لأن لا ينهم الملك بشيء من ماله على أجد إلا بو اسطته به هذا القدر من المناية . بل هو يطالب لأن لا ينهم الملك بشيء من ماله على أجد إلا بو اسطته بم أنه ليس يريد من الوزارة الموزارة عون الوزارة عون الوزارة مون الوزارة الموزارة ا

فهذه ثلاث درجات . فالأولى: لا يدخل فيها منى الشكر أصلا ، لأن نظر صاحبها مقصور على الفرس ، ففرحه بالفرس لا بالمعلى . وهذا حال كل من فرح بنعمة من حيث إنها لذيذة وموافقة لفرضه ، فهو بعيد عن معنى الشكر والثانية . داخلة في معنى الشكر من حيث إنه فرح بالمنعم ، ولسكن لامن حيث ذاته ، بل من حيث معرفة عنايت التي تستحثه على الإنعام في المستقبل . وهذا حال الصالحين الذين يعبدون الله ويشكرونه، خوفا من عقابه ، ورجاء لثوابه و إنما الشكر التام في الفرح الثالث : وهو أن يكون فرح المبد بنعمة الله تعالى ، من حيث إنه يقدر بها على التوصل إلى القرب منه تعالى ، والنزول في جواره ، والنظر إلى وجهه على الدوام . فهذا هو الرتبة العليا . وأمارته أن لا يفرح من الدنيا إلا بما هومزرعة للآخرة ، ويعينه عليها . ويحزن بكل نعمة تلهيه عن ذكرالله تعالى وتصده عن سبيله ، لأنه ليس يريد النعمة لأنها لذيذة ، كما لم يرد صاحب الفرس الفرس المن منه ولذلك قال الشبلي رحمه الله . الشكر رؤية المنعم لارؤية النعمة . وقال الحواص رحمه الله منه ولذلك قال الشبلي رحمه الله . الشكر رؤية المنعم لارؤية النعمة . وقال الحواص رحمه الله منه ولدات القاوب المامة على المطمم والملبس والمشرب ، وشعكر الخاصة على واردات القاوب

وهذه رتبة لا يدركها كل من انحصرت عنده اللذات في البطن ، والفرج ، ومدركات الحواس من الألوان والأصوات ، وخلا عن لذة القلب . فإن القلب لا يلتذ في حال الصحة الا بذكر الله تعالى . ومعرفته ، ولقائه . وإنما يلتذبغيره إذا مرض بسوء العادات، كا يلتذبعض المرضي الأشياء الحلوقة، ويستحل الأشياء المرق، كا قيل الناس بأكل الطين ، و كما يستبشع بعض المرضي الأشياء الحلوقة، ويستحل الأشياء المرق، كا قيل

ومن يكذافه مرتمريض يجدمرا به المــاء الزلالا

فإذاً هذا شرط الفرح بنعمة الله تعالى . فإن لم تكن إبل فعزى . فإن لم يكن هذا فالدرجة الثانية . أما الأولى فخارجة عن كل حساب . فكم من فرق بين من بريد الملك للفرس ، ومن يريد الفرس للملك . وكم من فرق بين من بريدالله لينعم عليه ، و بين من بريد نعم الله ليصل بها إليه الأصل الثالث : العمل عوجب الفرح الحاصل من معرفة المنعم . وهذا العمل يتعلق بالقلب ، وباللسان . وبالجوارح . أما بالقلب ، فقصد الخير وإضاره له كافة الخلق وأما باللسان في فاستعمال نهم الله تعالى في فإظهار الشكر لله تعالى بالتحميدات الدالة عليه . وأما بالجوارح ، فاستعمال نهم الله تعالى في

طاعته ، والتوق من الاستمانة بها على معصبته . حتى أن شكر المينين أن تستركل عيب تراه لمسلم. وشكر الأذنين أن تستركل عيب تسمعه فيه. فيدخل هذا في جملة شكرنهم الله تعالى بهذه الأعضاء . والشكر باللسان لإظهار الرضا عن الله تعالى ، وهو مأموربه . فقد قال صلى الله عليه وسلم (1) لرجل «كَيْفَ أَصْبَحْتَ؟» قال بخير. فأعاد صلى الله عليه وسلم السؤال حتى قال فى الثالثة : بخير أحمد الله وأشكره. فقال صلى الله عليه وسلم « هَذَا الَّذِي أَرَدْتُ مَنْكَ » وكان السلف يتساءلون ونيتهم استخراج الشكر لله تعالى ، ليكون الشاكر مطيما والمستنطق له به مطيعاً . وما كان قصدهم الرياء بإظهار الشوق . وكل عبد سئل عن حال فهو بين أن يشكر ، أو يشكو ، أو يسكت . فالشكر طاعة . والشكوى معصية قبيحة من أهل الدين . وكيف لاتقبح الشكوى من ملك الملوك ، و بيده كل شيء ، إلي عبد مملوك لايقدر على شيء! فالأحرى بالعبد إن لم يحسن الصبر علىالبلاءوالقضاء ، وأفضى بهالضعف إلى الشكوى ، أن تكون شكواه إلى الله تعالى . فهو المبلى والقادر على إزالة البلاء . وذل العبد لمولاه عز . والشكوى إلىغيره ذل . وإظهار الذل للعبد مع كونه عبدا مثله ذل قبيح . قال الله تعالى (إنَّ الَّذِينَ تَعَيُّدُونَ منْ دُونِ اللهَ لَا عَلْكُونَ لَكُمْ رِزْ قَافَا بِتَنُو اعنْدَالله الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ ('')وقال تعالى(إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ منْ دُونِ اللهِ عِبَادْ أَمْثَا لَكُم ('') فالشكر باللسان من جملة الشكر . وقد روى أن وفدا قدموا على عمر بن عبد العزيز رحمهالله فقام شاب ليتكلم ، فقال عمر . الكبر الكبر . فقال ياأمير المؤمنين ، لوكان الأمر بالسن لكان في المسلمين من هو أسن منك . فقال تكلم . فقال . لسنا وفد الرغبة ، ولا وفد الرهبة . أما الرغبة ، فقد أوصلها إلينا فضلك . وأما الرهبة فقد آمننا منهاعدلك .وإنمانحن وفد الشكر ، جثناك نشكرك باللسان و ننصرف . فهـذه هي أصول معـاني الشكر ،

<sup>(</sup>١) حديث قال صلى الله عليه وسلم لرجل كيف أصبحت فقال بخير فأعاد السؤال حتى قال فىالثالثة بخير أحمد الله وأشكره فقال هذا الذى أردت منك : الطبرانى فىالدعاء من رواية الفضيل بن عمر ف مرفوعا نحوه قال فىالنالثة أحمد الله وهذا معضل ورواه فى العجم الكبير من حديث عبد الله بنعمرو ليس فيه تكرار السؤال وقال أحمد الله اليك وفيه راشد بن سعد ضعفه الجمهور لسوه حفظه ورواه مالك فى الموطأ موقوفا على عمر باسناد صحيح

<sup>(</sup>۱) العنكبوت . ۱۹۶ (۲) الاعراف : ۱۹۶

المحيطة بمجموع حقيقته . فأماقول من قال إن الشكر هو الاعتراف بنعمة المنعم على وجه الخضوع فهو نظر إلى فعل اللسان مع بعض أحوال القلب . وقول من قال ، إن الشكر هو الثناء على المحسن بذكر إحسانه ، نظر إلى مجرد عمل اللسان . وقول القائل : إن الشكر ، لا يشذ الاعتكاف على بساط الشهود بإدامة حفظ الحرمة ، جامع لأكثر معانى الشكر ، لا يشذ منه إلا عمل اللسان . وقول حمدون القصار : شكر النعمة أن ترى نفسك في الشكر طفيليا إشارة الى أن المعرفة من معانى الشكر فقط . وقول الجنيدى . الشكر أن لا ترى نفسك أهلا للنعمة ، إشارة إلى حال من أحوال القلب على المحصوص . وهؤلاء أقوالهم تعرب على أحوالهم . فلذلك تختلف أجوبهم ولا تنفق . ثم قد مختلف جواب كل واحد في حالتين لأنهم لا يتكلمون إلا عن حالتهم الراهنة الغالبة عليهم ، اشتغالا عا يهمهم عما لا يهمهم . أو يتكلمون عا يرونه لا ثقا بحال السائل ، اقتصارا على ذكر القدر الذي يحتاج إليه ، وإعراضا يتكلمون عا يرونه لا ثقا بحال السائل ، اقتصارا على ذكر القدر الذي يحتاج إليه ، وإعراضا المائى التي شرحناها كانوا يذكرونها . بل لا يظن ذلك بعاقل أصلا ، إلا أن تعرض منازعة من حيث اللفظ ، في أن إسم الشكر في وضع اللسان هل يشمل جميع المانى ، أم يتناول من حيث اللفظ ، في أن إسم الشكر في وضع اللسان هل يشمل جميع المانى ، أم يتناول بعضها مقصودا ، وبقية المانى تكون من توابعه ولوازمه . ولسنا نقصد في هذا الكتاب بعضها مقصودا ، وبقية المانى تكون من علم طريق الآخرة في شيء ، والله الموفق برحمته بمضا القالم اللغات ، فليس ذلك من علم طريق الآخرة في شيء ، والله الموفق برحمته همته المنات المنات ، فليس ذلك من علم طريق الآخرة في شيء ، والله المؤوق برحمته همته من المنات المنات المنات المنات عليه من علم طريق الآخرة في شيء ، والله الموفق برحمته المنات المنات المنات المنات المنات عليه من على عليه من على المنات عليه من والله المنات الكتاب المنات عليه من عليه على المنات عليه عليه المنات عليه على المنات المنات عليه عليه المنات عليه على المنات عليه عليه المنات المنات المنات المنات المنات عليه على المنات المنات

## بسيان

طريق كشف الغطاء عن الشكر في حق الله تعالى

لعلك يخطر بالك أن الشكر إنما يمقل في حق منعم هو صاحب حظ في الشكر . فإنانشكر المالولة إما بالثناء ليزيد محلهم في القلوب ، ويظهر كرمهم عندالناس، فيزيد به صينهم وجاههم أو بالحدمة التي هي إعانة لهم على بعض أغراضهم . أو بالمثول بين أيديهم في صورة الحدم، وذلك تكثير سواده، وسبب لزيادة جاههم . فلايكو نون شاكرين لهم إلا بشيء من ذلك . وهذا محال في حق الله تعالى من وجهين . أحدها : أن الله تعالى منزه عن الحظوظوالأغراض، مقدس عن الحاجة إلى المحدمة والإعانة ، وعن نشر الجاه والحشمة بالثناء والإطراء، وعن تكثير سواد الحدم بالمثول بين

بديه ركماسجدا . فشكرنا إياه عالاحظ له فيه ، يضاهي شكرنا الملك المنعم علينا بأن ننام في بيوتنا، أو نسجد أو نركع ، إذ لاحظ للملك فيه وهو غائب لاعلم له ، ولاحظ لله تعالى في أفعالنا كلها . الوجه الثاني : أن كل ما نتعاطاه باختيار نا فهو نعمة أخرى من نعمالله علينا. إذ جوارحنا ، وقدرتنا ، وإرادتنا ، وداعيتنا ،وسائر الأمور التي هي أسباب حركتنا من خاق الله تعالى و نعمته . فكيف نشكر نعمة بنعمة ! واو أعطانا الملك مركوبا ،فأخذنا م كوبا آخر لهوركبناه ،أو أعطاناالملك مركوبا آخر ، لم يكن الثاني شكرًا للأول منا ، بل كان الثاني يحتاج إلى شكر كما يحتاج الأول. ثم لاعكن شكر الشكر إلا بنعمة أخرى فيؤدى إلى أن يكون الشكر محالاً في حق الله تعالى من هذين الوجهين . ولسنا نشك في الأمرين جميعاً . والشرع قد ورد به . فكيف السبيل إلى الجمع ؟ فاعلم أن هذا الخاطر قــد خطر لداود عليه السلام ، وكذلك لموسى عليه السلام ، فقال : يارب كيف أشكرك ؟ وأنا لا أستطيع أن أشكرك إلا بنعمة ثانية من نعمك؟ وفي لفظ آخر. وشكرى لك نعمة أخرى منك توجب على الشكر لك . فأوحى الله تعالى إليه إذا عرفت هذا فقد شكر تني . وفي خبر آخر : إذا عرفت أن النعمة منى رضيت منك بذلك شكرا . فإن قلت : فقــد فهمت السؤال ، وفهمي قاصر عن إدراك معني ماأوحي إليهم ، فإني أعلم استحالة الشكر لله تعالى . فأما كون العلم باستحالة الشكر شكرا فلا أفهمه . فإن هذا العلم أيضا نعمة منه . فكيف صار شكرا ؟ وكأن الحاصل يرجع إلى أن من لم يشكر فقد شكر . وأن قبول الخلمة الثانية من الملك شكرا للخلمة الأولى. والفهم قاصر عن درك السر فيه .فإن أمكن تعريف ذلك بمثال فهو مهم في نفسه . فاعلم: أن هذا قرع باب من المعارف، وهي أعلى من علوم المعاملة . ولكنا نشير منها إلى ملامح ونقول . ههنا نظران : نظر بعينالتوحيد المحض ، وهذا النظر يمرفك قطما أنه الشاكر ، وأنه المسكور ، وأنه المحب ، وأنه المحبوب وهذا نظر من عرف أنه ليس في الوجود غيره ، وأن كل شيء هالك إلا وجهه ،وأن ذلك صدق في كل حال أزلا وأبدا. لأن النبر هو الذي يتصور أن يكون له بنفسه قوام. ومثل هذا النير لاوجود له ، بل هو محال أن يوجد . إذ الموجود المحقق هو القائم بنفسه . وما لَيْسَ لَهُ بنفسه قولِم فليس له بنفسه وجود ، بل هو قائم بغيره ، فهو موجود بغيره . فإن

اعتبر ذاته ولم يلتفت إلى غيره ، لم يكن له وجود ألبتة . وإنما الموجود هو القائم بنفسه . والقائم بنفسه هو الذي لو قدر عدم غيره بقي موجوداً . فإن كان مع قيامه بنفسه يقوم بوجوده وجود غيره ، فهو قيوم . ولا قيوم إلا واحد . ولا يتصور أن يكون غــير ذلك فإذاً ليس في الوجود غير الحي القيوم ، وهو الواحد الصمد. فإذا نظرت من هذا المقام ، عرفت أن الكل منه مصدره ، وإليه مرجعه . فهو الشاكر ، وهو المسكور. وهو الحب وهو المحبوب. ومن ههنا نظر حبيب بن أبي حبيب حيث قال ( إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِرًا لِنْمَ أَلْمَنْدُ إِنَّهُ أُوَّاكِ (١) فقال . واعجباه ! أعطى وأثنى . إشارة إلى أنه إذا أثنى على إعطائه فعلى نفسه أثني . فهو المثني وهو المثني عليه . ومن ههنا نظر الشيخ أبو سعيد الميهني حيث قرى ، بين يديه ( يُحِبْهُمْ وَ يُحَبُّونَهُ (٢) ) فقال : لعمرى بحبهم ، ودعه بحبهم ، فبحق بحبهم لأنه إنما محت نفسه . أشار به إلى أنه المحت وأنه المحبوب . وهذه رتبة عالية لاتفهمها إلا عثال على حد عقلك . فلا يخنى عليك أن المصنف إذا أحب تصنيفه ، فقدأحب نفسه ، والصانع إذا أحب صنعته ، فقد أحب نفسه . والوالد إذا أحب ولده من حيث أنه ولده ، فقد أحب نفسه . وكل مافي الوجود سوى الله تعالى فهو تصنيف الله وصنعته · فإن أحبه فما أحب إلا نفسه . وإذا لم يحب إلا نفسه فبحق أحب ماأحب . وهذا كله نظر بعين التوحيد . وتعبر الصوفية عن هذه الحالة بفناء النفس . أي فني عن نفسه وعن غير الله ، فلم ير إلا الله تمالى . فمن لم يفهم هذا ينكر عليهم ويقول .كيف فنى وطول ظله أربعة أذرع! ولعله يأكل في كل يوم أرطالا من الخبز ؟ فيضحك عليهم الجهال ، لجهلهم بمعانى كلامهم وضرورة قول المارفين أن يكونوا ضحكة للجاهلين .وإليه الإِشارة بقوله تعالى ( إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَهُواكَانُوا مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا بَضْعَكُونَ وَإِذَا مَرْوا بِهِمْ يَتَعَامَزُونَ وَإِذَا انْقَلَبُوا إِلَى أَهْلِهِمُ انْقَلَبُوا فَكِهِينَ وَإِذَارَأُوهُمْ قَالُواإِنَّ هَوْ لاَء اَضَا أُونَ وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَا فِظِينَ (") ثم بين أن صحك المارفين عليهم غدا أعظم ، إذقال تعالى (فَالْيُو مَّ اللَّهِ بِنَ آمَنُوامِنَ ٱلْكُفَّار يَضْحَكُونَ عَلَى الْأَرَا إِنَّكَ يَنْظُرُونَ ﴿ ﴾ وَكَذَلْكَأَمَةَ نُوحَ عَلِيهُ السَّلَامُ ، كَانُو الضَّحَكُونَ عليه عند استفاله بعمل السفينة ( قَالَ إِنْ تَسْتَخُرُوا مَثِّا فَإِنَّا لَسْتَخُرُ مِنْكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ ( ٥٠)

<sup>(</sup>١) ص : ٤٤ (٢) المائدة : ٥٥ (٣،٤) الطففين : ٢٩، ٣٥ (٥) هود : ١٨٠

فهذأ حدالنظرين. النظر الثاني: نظر من لم يبلغ إلى مقام الفناء عن نفسه. و هؤلاء قسم أن قسم لم يشتو ا إلا وجود أنفسهم ،وأنكروا أن يكون لهمرب يعبد. وهؤلاء هم العميان المنكوسون وعمام في كلتا العينين ، لأنهم نفوا ما هو الثابت تحقيقا ، وهو القيوم الذي هو قائم بنفسه وقائم على كل نفس بمـاكسبت، وكل قائم فقائم به . ولم يقتصروا على هـــذا حتى أثبتوا أنفسهم . ولوعرفوا لعلموا أنهم من حيث هم لاثبات لهم ، ولا وجودلهم . وإنماوجودهم من حيث أو حدوا لا من حيث وجدوا . وفرق بين الموجود و بين الموجد.وليس في الوجود إلا موجود واحد، وموجد. فالموجود حق، والموجد باطل من حيث هوهو. والموجود قائم وقيوم ، والموجدهالك وفان . وإذا كان ( كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ( ) فلا يبقى إلا وجه ربك ذو الجلال والإكرام . الفريق الثاني : ليس بهم عمى ، ولكن بهم عور . لأنهم يبصرون بإحدى العينين وجود الموجود الحق، فلا ينكرونه. والعين الأخرى إن تم عماهالم يبصر بها فناء غير الموجود الحق . فأثبت موجودا آخر مع الله تمالي .وهذامشرك تحقيقًا ، كما أن الذي قبله جاحد تحقيقًا . فإن جاوز حد العمى إلى العمش ، أدرك تفاوتًا بين الموجودين ، فأثبت عبدا وربا . فهذا القدر من إثبات التفاوت والنقص من الموجو دالآخر داخل في حد التوحيد. ثم إن كحل بصره عا يزيد في أنواره فيقل عمشه. وبقدر مايزيدفي أصره يظهر له نقصان ما أثبته سوى الله تعالى · فإن بق في سلوكه كذلك فلا ير ال يفضى به النقصان إلى المحو ، فينمحي عن رؤية ماسوى الله ، فلا يرى إلا الله . فيكون قد بلغ كماله التوحيد . وحيث أدرك نقصا في وجود ما سوى الله تمالي دخل في أوائل التوحيد . وبينهما درجات لا تحصي . فبهذا تتفاوت درجات الموحدين . وكتب الله المنزلة على ألسنة رسله مي الكحل الذي به يحصل أنوار الأبصار . والأنبياء م الكحالون . وقد جاؤ اداعين إلى التوحيد المحض، وثرجمته قول لا إله إلا الله. ومعناه أن لا يرى إلا الواحد الحق. والوالطاون إلى كال التوحيد هم الأقاون. والجاحدون والمشركون أيضا قليلون وهم على الطريف الأقصى المقابل لطرف التوحيد . إذ عبدة الأوثان ـ قالو ا( مَا نُمْبُدُهُمُ ۚ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إلى الله زُلْفي (٢٠) إفكانوا داخلين في أوائل أبواب التوجيد دخو لاضميفا . والمتوسطون (۱) الرحين و يسيد (۲) الزمر ? ٧

م الأكثرون، وفيهم من تنفتح بصيرته في بعض الأحوال، فتلوح له حقائق التوحيد، ولكن كالبرق الخاطف لا يثبت، وفيهم من يلوح له ذلك و يثبت زمانا، ولكن لا يدوم والدوام فيه عزيز لكن الحكل إلى شأو العلا حركات ولكن عزيز في الرجال ثبات

ولما أمر الله تعالى نبيه صلى الله عليـه وسلم بطلب القرب، فقيل له ( وَاسْجُدُ وَا قَرْبِ (١) عَالَ فِي سَجُوده « أَعُوذُ بِمَفُوكَ مِنْ عِقَابِكَ وَأَعُوذُ بِرَضَالَةَ مِنْ مَخَطَكَ وَأَعُوذُ بِكَ مَنْكَ لاَ أَحْصَى ثَنَاءً عَلَيَكَ أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسكَ ، فقوله صلى الله عليه وسلم « أَعُوذُ بِعَفُوكَ مِنْ عِقاً بكَ » كلام عن مشاهدة فعل الله فقط .فكأ نه لَمْ يِرَ إِلَّا اللهِ وَأَفْعَالُهُ ، فاستعاذ بفعله من فعله . ثم انترب ففني عن مشاهدة الأفعال ، وترق إلى مصادر الأفعال وهي الصفات ، فقال ﴿ أَعُودُ برَضَاكَ مِنْ سَخَطَكَ ، وهما صفتان ثم رأى ذلك نقصانا في التوحيد ، فاقترب ورق من مقام مشاهدة الصفات إلى مشاهدة الذات فقال « وَأُعُوذُ بِكَ مَنْكَ » وهذا فرار منه إليه من غير رؤية فعل وصفه ، ولكنه رأى نفسه فارا منه إليه ، ومستميذا ومثنيا ، ففني عن مشاهدة نفسه ، إذ رأى ذلك نقصانا وافترب فقال « لَا أَحْصَى نَنَاءَ عَلَيْكَ أَنْتَ كَمَا أَنْنَيْتَ عَلَى نَفْسَكَ »فقوله صلى الله عليه وسلم , لا أَحْصِي » خبر عن فناء نفسه ، وخروج عن مشاهدتها . ونوله « أُنْتَ كَمَا ۖ أَثْنَيْتُ عَلَى تَفْسَلِكَ » يبان أنه المثنى والمثنى عليه ، وأن الكل منه بدأ وإليه يعود ،وأن ه كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ (٢٠) » فكانأول مقاماته نها ية مقامات الموجدين ، وهو أن لا يرى إلاالله تعالى وأفعاله ، فيستميذ بفعل من فعل . فانظر إلى ماذا انتهت نهايته إذا انتهى إلى الواحسد الحق ، حتى ارتفع من نظره ومشاهدته سوى الذات الحق

ولقد كان صلى الله عليه وسلم لا يرقى من رتبة الى أخرى إلا وبرى الأولى بمداً بالإضافة الى الثانية . فكان يستغفر الله من الأولى . و يرى ذلك نقصا في سلوكه و تقصيرا في مقامه

<sup>(</sup>١) حديث قال في سخوده أعوذ بعفوك من عقابك وأعوذ برضاك من سخطك الحديث : مسلم م حديث عائشة أعوذ برضاك من سخطك وعمافاتك عن عقوبتك سالحديث .

<sup>(</sup>۱) العلق: ١٩ (٢) القصص: ٨٨

وإليه الإشارة بقوله صلى الله عليه وسلم (١) وإنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى قَلْبِي حَتَّى أَسْتَغَفْرَ الله آفِ أَلْيَو م وَاللَّيْلَةِ سَبْعِينَ مَرَّةً » فكأن ذلك لترقيه إلى سبمين مقاما ، بعضها فوق البعض ، أو هما وإنكان مجاوزاً أقصى غايات الخاق ، ولكنكان نقصانا بالإضافة إلى آخرها . فكان استغفاره لذلك (٢) ولما قالت عائشة رضى الله عنها • أليس قد غفر الله لك ماتقدم من ذنبك وما تأخر ، فما هذا البكاء في السجود ، وما هذا الجهد الشديد؟ قال ﴿ أَ فَلَا أَ كُونُ عَبْدًا مَنكُوراً ، ممناه أفلا أكون طالبا للمزيد في المقامات ، فإن الشكر سبب الزيادة حيث قال تمالى (نَئِنْ شَكَرٌ ثُمْ لَأَزِيدَ أَنكُمْ (١) . وإذا تغلغلنا في بحار المكاشفة فلنقبض العنان، ولنرجع إلى مايليق بملوم المعاملة فنقول: الأنبياء عليهم السلام بعثوا لدعوة الخلق إلى كمال التوحيد الذي وصفناه . ولكن يينهم وبين الوصول إليه مسافة بميدة ، وعقبات شديدة . وإنما الشرع كله تعريف طريق سلوك تلك المسافة ، وقطع تلك العقبات.وعندذلك يكون النظر عن مشاهدة أخرى ومقام آخر ، فيظهر في ذلك المقام بالإضافة إلى تلك المشاهدة الشكر ، والشاكر ، والمشكور . ولا يمرف ذلك إلا بمثال فأقول . عكنك أن تفهمأن ملكا من الملوك أرسل إلى عبد قد بعدمنه مركوبا ، وملبوسا ، و نقدا ، لأجلز اده في الطريق حتى يقطع به مسافة البعد، ويقرب من حضرة الملك ثم يكون له حالتان. إحداها: أن يكون قصده مِن وصول العبد إلى حضرته أن يقوم ببعض مهماته ، ويكون له عناية في خدمته ، والثانية :أنلابكون للملك حظ في العبد، ولا حاجة به إليه ، بل حضوره لايزيد فى ملكه ، لأنه لايقوى على القيام مخدمة تغنى فيه غناء . وغيبته لاتنقص من ملكه . فيكون قصد من الإنعام عليه بالمركوب والزاد ، أن محظى العبد بالقرب منه ،وينال سعادة حضرته لينتفع هو في نفسه، لا لينتفع الملك به وبانتفاعه . فنزل العباد من الله تعالى في المنز لةالثانية لا في المُنزلة الأولى . فإن الأولى محال على الله تمالى ، والثانية غير محال

<sup>(</sup>١) حديث الهليفان على قلى ـ الحديث ؛ تقدم فىالتوبة وقبله فىالدعوات

<sup>( &</sup>gt; ) حديث عائشة لماقالت المعفرالله الكماتقدم من ذنبك وماتأخر فساهدًا البكاء الحديث :رواه أبوالشيخ وهو بقية حديث عطاء عنها المتقدم قبل هذا بتسعة أحديث وهو عند مسلم من رواية عورة عنها عنصرا وكذلك هوف الصحيحين عنصرا من حديث المغيرة بن شعبة

<sup>(</sup>۱) ابراهیم : ۷

ثم اعلم أن العبدُ لا يكون شاكراً في الحالة الأولى. بمجرد الركوب والوسون إلى حضرته ، مالم يقم بخدمته التي أرادها الملك منه . وأما في الحالة الثانية : فلا يحتاج إلى الخدمة أصلا . ومع ذلك يتصور أن يكون شاكرا وكافرا . ويكون شكره بأن يستعمل ماأ نفذه اليه مولاً فيما أحبه لأجله لا لأجل نفسه . وكفره أن لا يستممل ذلك فيه ، بأن يعطله ، أو يستعمله فما يزيد في بعده منه ، فهما لبث العبد الثوب ،وركب الفرس ،ولم ينفق الزاد إلا في الطريق ، فقد شكره مولاه ، إذ استعمل نعمته في محبته ، أي فيما أحبه لعبده لا لنفسه • وإن ركبه واستدبر حضرته ، وأخذ يبمد منه فقد كفر نعمته ، أي استعملها فيها كرهه مولاه لعبده لالنفسه . وإن جلس ولم يركب ، لافي طلب القرب ولا في طلب البعد ، فقد كفر أيضا نعمته ، إذ أهملها وعطلها ، وإن كان هذا دون مالو بعد منه فكذلك خاق الله سبحانه الخلق ، وهم في ابتداء فطرتهم يحتاجون إلى استمال الشهوات ، لتمكمل بها أبدانهم ، فيبعدون بها عن حضرته ،و إنما سعادتهم في الفرب منه . فأعد لهم من النعم ما يقدرون على استماله في. نيل درجة القرب ، وعن بعدهم وقر بهم عبرالله تمالى إذ قال ( لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَن تَقُويم بُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلينَ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا (١) الآية فإِذًا نمم الله تعالى آلات يترفى العبد بها عن أسفل السافلين ، خلقها الله تعالى لأجل العبد حتى ينال بها سمادة القرب، والله تمالى غنى عنه قرب أم بعد، والعبد فيها بين أن يستعملها في الطاعة ، فيكون قد شكر لموافقة محبة مولاه ، وبين أن يستعملها في معصيته ،فقد كفر لاقتحامه ما يكرهه مولاه ولا يرضاه له . فإن الله لا رضى لعباده الكفر والمعصية ، وإن عطلها ولم يستعملها في طاعة ولامعصية ، فهو أيضا كفران للنعمة بالتضييع ، وكل ماخاتي في الدنيا إنما خلق آلة للعبد ليتوصل به إلى سعادة الآخرة ، ونيل القرب من الله تعالى ، فكل مطيع فهو بقدر طاعته شاكر نعمة الله في الأسباب التي استعملها في الطاعة ، وكل كسلان ترك الاستعال، أو عاص استعملها في طريق البعد، فهو ، كافر جار في غير محبة الله تعالى ، فالمصية والطاعة تشملها المشيئة، ولكن لاتشماهماالحبة والكراهة، بل رب مراد محبوب، ورب مراد مكروه ، ووراء بيان هذه الدقيقة سر القدر الذي منع من إفشائه ، وقد أنحل بهــذا

<sup>(</sup>۱) التين: ١٤٠٥، ٣

الإشكال الأول. وهو أنه إذا لم يكن المشكور حظ فكيف يكون الشكر.

و بهذا أيضا يبنحل الثانى . فإنا لم نعن بالشكر إلا انصراف نعمة الله فى جهة محبة الله فإذا المصرفت النعمة فى جهة الحبة بفعل الله ، فقد حصل المراد . وفعلك عطاء من الله تعالى ومن حيث أنت على فقد أننى عليك ، وثناؤه نعمة أخرى منه إليك . فهو الذى أعطى ، وهو الذى أنى . وصار أحد فعليه سببا لانصراف فعله الثانى إلى جهة محبته . فله الشكر على حال ، وأنت موصوف بأنك شاكر ، عمنى أنك محل المعنى الذى الشكر عبارة عنه ، لا يمنى أنك موجد له كما أنك موصوف بأنك عارف وعالم ، لا يمنى أنك خالق للملم وموجده ولكن بمنى أنك محل له ، وقد وجد بالقدرة الأزلية فيك . فوصفك بأنك شاكر إثبات شيء أن على وأنت شيء إذ جعلك خالق الأشياء شيئا . وإنما أنت لاشيء إذا كنت أنت في طانا لنفسك شيئا من ذاتك . فأما باعتبار النظر إلى الذي جعل الأشياء أشياء ، فأساء ، فأست منى الخد عملك شيئا . فإن قطع النظر عن جعله كنت لاشيء تحقيقا . وإلى هذا أشار صلى الله عليه وسلم حيث قال (١) « المملوا فكلُ مُبَسِّر من لما خُلِق لَهُ » لما قبل له : بارسول الله ففيم العمل إذا كانت الأشياء قد فرغ منها من قبل ؟

فتبين أن الخلق مجارى قدرة الله تعالى . ومحل أفعاله ، وإن كانوا م ايضا من أفعاله ولكن يعض أفعاله محل للبعض . وقوله « أعمَلوا » وإن كان جاريا على لسان الرسول صلى الله عليه وسلم ، فهو فعل من أفعاله . وهو سبب لعلم الخلق أن العمل نافع ، وعلمهم فعل من أفعال الله تعالى والعلم سبب لا نبعات داعية جازمة إلى الحركة والطاعة وا نبعات الداعية أيضا من أفعال الله تعالى . وهو سبب لحركة الأعضاء، وهى أيضا من أفعال الله تعالى . وهو سبب لحركة الأعضاء، وهى أيضا من أفعال الله تعالى ولكن بعض أفعاله سبب للبعض . أى الأول شرط للثانى ، كما كان خلق الجسم سببالخلق العرض ، إذ لا يخلق العرض قبله . وخلق الحياة شرط لحلق العمل . وخلق العلم شرط لخلق الإدادة . والكل من أفعال الله تعالى ، و بعضها سبب للبعض . أى هو شرط ومعنى كو نه شرطا أنه لا يستعد لقبول فعل الحياة إلا جوهر ، ولا يستعد لقبول العلم إلا ذو حياة ؟ ولالقبول الإرادة إلاذوعلم . فيكون بعض أفعاله سببا للبعض بهذا المنى ، لا يعنى أن بعض أفعاله موجد لفيره ، بالم مهدشر طالحصول لغيره . وهذا إذاحقن ارتق إلى درجة التوحيد الذى ذكر ناه

<sup>(</sup>١) حديث اعماوا فكل ميسر لماخلق له :متفق عليه من حديث على وعمران بن حصين

فإن قلت فلم قال الله تمالى اعملوا و إلا فأنتم معاقبون مذمومون على المصيان ، وما إلينا شيء فكيف نذم ؟ وإنما الكل إلى الله تمالى . فاعلم أن هذا القول من الله تعالى سبب لحمسول اعتقاد فينا . والاعتقاد سبب لهيجان الخوف . وهيجان الحوف سبب لترك الشهوات والتجافي عن دار الغرور . وذلك سبب للوصول إلى جوارالله، والله تعالى مسبب الأسباب ومرتبها . فن سبق له في الأزل السعادة يسرله هذه الأسباب ، حتى يقوده بسلسلها إلى الجنة . وبمبر عن مثله بأن كلاميسر لما خلق له . ومن لم يسبق له من الله الحسني بمد عن سماع كلام الله تمالى ، وكلام رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وكلام العلماء ، فإذالم يسمع لم يعلم . وإذا لم يعلم لم يخف . وإذا لم يخف لم يتولث الركون إلى الدنيا . وإدا لم يترلثال كون إلى الدنيا بقي في حزب الشيطان ، وإن جهنم لموعدم أجمين . فإذا عرفت هذا تعجبت من قوم يقادون إلى الجنة بالسلاسل . فما من أحد إلا وهو مقود إلى الجنة بسلاسل الأسباب، وهو تسليط الملم والخوف عليه . ومامن مخذول إلا وهو مقود إلى النسار بسلاسل،موهو تسليط الغفلة والأمن والغرور عليه . فالمتقون يسافون إلى الجنة قهرا ، والمجرمون يقادون إلى النار قهراً . ولاقاهر إلا الله الواحد القهار ، ولا قادر إلا الملك الجبار . وإذا انكشف الغطاء عن أعين الغافلين فشاهدوا الأمركذلك ، سمعوا عند ذلك نداء المنادي( لَمَنَا ٱلْمَلْكُ أَلْيَوْمَ يَنْهِ ٱلْوَاحِدِ ٱلْقَهَّارِ) ولقد كان الملك لله الواحد الفهاركل يوم، لاذلك اليوم على الخصوص. ولكن الغافلين لا يسممون هذا النداء إلا ذلك اليوم. فهو نبأعما يتجدد للغافلين من كشف الأحوال ، حيث لا ينفعهم الكشف. فنموذ بالله الحامم الـكيم. يم مرح الجهل والممي ، فإنه أصل أسباب الهلاك

## بسيان

تمييز ما بحبه الله تعالى عما بكرهه

 أو باستمالها في مكارهه . ولتمييز مايحبه الله سالى غما يكرهه مدركان . أحدها : السمع ' ومستنده الآيات والأخبار ، والثانى : بصيرة القلب ، وهو النظر بمين الاعتبار . وهدا الأخير عسير ، وهو لأجل ذلك عزيز . فلذلك أرسل الله تمالى الرسل ، وسهل بهم الطريق على الخلق . ومعرفة ذلك تنبنى على معرفة جميع أحكام الشرع في أفعال العباد . فمن لا يطلع على أحكام الشرع في جميع أفعاله ، لم يمكنه القيام بحق الشكر أصلا .

وأما الثاني : وهو النظر بمين الاعتبار ، فهو إدراك حـكمة الله تمالي في كل موجود خلقه. إذ ماخلق شيئا في العالم إلا وفيه حكمة ، وتحت الحكمة مقصود ، وذلك المقصود هو المحبوب. وتلك الحكمة منقسمة إلى جلية وخفية . أما الجلية ، فكالعلم بأن الحكمة في خلق الشمس أن يحصل سها الفرق بين الايل والنهار ، فيكون النهار معاشا ، والليل لباسا فتتيمر الحركة عند الإبصار ، والسكون عند الاستتثار . فهذا من جملة حكم الشمس ، لاكل الحكم فيها. بل فيها حكم أخرى كثيرة دقيقة . وكذلك معرفة الحكمة في الغيم ونزول الأمطار ، وذلك لانشقاق الأرض بأنواع النبات مطعماً للخلق ، وصرعي للأنعام . وقد انطوى القرءان على جلة من الحكم الجلية التي تحملها أفهام الخلق، دون الدقيق الذي يقصرون عن فهمه إِذَقَالَ تَعَالَى (أَنَّا صَبِّبْنَا اللَّهُ عَبَّا أَثُمَّ شَقَقْنَا الْأَرْضَ شَقَا فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبَّا وَعِنْبًا ('') الآية وأما الحكمة في سائر الكواكب، السيارة منها والثوابت، فخفية لايطلع عليهاكافة الخلق. والقدر الذي مجتمله فهم الخلق أنها زينة للسماء، لتستلذ المين بالنظر إليها، وأشار إليه قوله تعالى ( إِنَّا زَيَّنَا السَّمَاء الدُّنْيَا بزينَة ِ ٱلْكُواَ كِبِ (") بَخْميع أَجزاء العالم ، سماؤه وكواكبه ، ورياحه ، وبحاره ، وجباله ، ومعادنه ، ونباته ، وحيواناته ، وأعضاء حيواناته لأتخلو ذرة من ذراته عن حكم كثيرة، من حكمة واحدة ، إلى عشرة ، إلى ألف، إلى عشرة آلاف وكذا أعضاء الحيوان تنقسم إلى مايعرف حكمتها ، كالعلم بأن العين للإبصار لاللبطش ، واليد للبطش لاللمشي، والرجل للمشي لاللشم . فأما الأعضاء الباطنة من الأمعاء ،والمرارة والكبد؛ والكلية ، وآحاد العروق ؛ والأعصاب ؛ والعصلات ؛ وما فها من التجاويف ، والالتفاف، والاشتباك، والانحراف، والدقية، والعلظ، وسائر الصفات، فلا يعرف

<sup>(</sup>۱) عبس : من ۲۵ إلى ۲۸ <sup>(۲)</sup> الصفات : ٦

الحكمة فيها سائر الناس. والذين يعرفونها لايعرفون منها إلاقدرا يسيرا بالإضافة إلى مافى علم الله تعالى ( وَمَا أُو تِيتُم منَ أَلْمِلْم إِلَّا قَلِيلاً (١٠) . فإذاً كل من استعمل شيئا في جهة غير الجهة التي خلق لها ، ولا على الوجه الذي أريد به ، فقد كفر فيه نعمة الله تعالى . فن ضرب غيره بيده ، ، فقد كفر نعمة اليد إذ خلقت له اليد ليدفع بها عن نفسه مايهلكه ويأخذ ما ينفعه . لاليهلك بها غيره . ومن نظر إلى وجه غير المحرم ، فقد كفر نعمة الدين ونعمة الشمس، إذ الإِبصاريتم بهما ، وإنما خلقتاليبصر بهما ما ينفعه في دينه ودنياه ،ويتقي بهما مايضره فيهما ، فقد استعملهما في غير ماأريدتا به . وهذا لأن المراد من خلق الخلق ، وخلق الدنيا وأسبامها ، أن يستعين الخلق بهما على الوصول إلى الله تعالى ، ولا وصول إليه إلا بمحبته والأنس به في الدنيا ، والنجافي عن غرور الدنيا . ولا أنس إلا بدوام الذكر ، ولا محبة إلا بالمعرفة الحاصلة بدوام الفكر ، ولا يمكن الدوام على الذكر والفكر إلا بدوام البدن، ولا يبقي البدن إلا بالغذاء، ولا يتم الغذاء إلا بالأرض، والماء، والهواء، ولا يتم ذلك إلا بخاتي السماء والأرض ، وخلق سأئر الأعضاء ظاهرا وباطنا . فكل ذلك لأجل البدن ، والبدن مطية النفس، والراجع إلى الله تعالى هي النفس المطمئنة بطول العبادة والمعرفة فلذلك قال تعالى (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنْ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ دِ زْقُ (٢) الآية فكل من استعمل شيئا في غير طاعة الله ، فقد كفر نعمة الله في جميم الأسباب الني لا يد منها لإقدامه على تلك الممصية . ولنذكر مثالا واحدا للحكم الخفية التي ليست فغاية الخفاء ، حتى تمتبر بها ، وتعلم طريقة الشكر والكفران على النعم فنقول :

من نعم الله تعالى خلق الدراه والدنانير وبهما قوام الدنيا ، وهما حجران لامنفعة في أعيانهما ، ولكن يضطر الخلق إليهما من حيث أن كل إنسان محتاج إلى أعيان كثيرة في مطعمه ، وملبسه ، وسائر حاجاته . وقد يعجز عما يحتاج إليه ، و بملك ما يستغنى عنه يملك الزعفران ، مثلا وهو محتاج إلى جمل يركبه ، ومن يملك الجمل ربما يستغنى عنه ويحتاج إلى الزعفران فلابد بينهما من معاوضة ، ولابد فى مقدار العوض من تقدير ، إذ لا يبذل صاحب الجمل جمله . بكل مقدار من الزعفران . ولا مناسبة بين الزعفران والجمل ، حتى يقال يعطى منه مثله فى الوزن أو الصورة . وكذا من يشترى دارا بلياب ، أوعبدا بخف أو دقيقا يعطى منه مثله فى الوزن أو الصورة . وكذا من يشترى دارا بلياب ، أوعبدا بخف أو دقيقا

(١) الأسم أء: ٥٨ (٢٦ الداريات: ٢٥ ، ٥٧

بحمار، فسده الأشباء لاتناسب فيها، فلا يدري أن الجلل كم يسوى بالزعفران، فتتعذر المعاملات جداً . فافتقرت هذه الأعيان المتنافرة المتباعدة إلى متوسط بينها ، يحكم فيهما مجكم عدل، فيعرف من كل واحد رتبته ومنزلته . حتى إذا تقررت المنازل ، وترتبت الرتب، علم بعد ذلك المساوى من غير المساوى ، فخلق الله تعالى الدنانير والدرام حاكمين ومتوسطين بين سائر الأموال ، حتى تقدر الأموال بهما ، فيقال هذا الجمل يسوى مائة دينار ، وهذا القدر من الزعفران يسوى مائة ، فهما من حيث إنهما مساويان بشيء واحد إذاً متساويان . وإنما أمكن التعديل بالنقدين ، إذ لاغرض في أعيانهما .ولوكان في أعيانهما غرض، رعما اقتضى خصوص ذلك الفرض في حق صاحب الفرض ترجيحا، ولم يقتض ذلك في حق من لاغرض له ، فلا ينتظم الأمر . فإذاً خلقهما الله تعالى لتتداولهما الأبدى ، ويكونا حاكمين بين الأموال بالعدل . ولحكمة أخرى ، وهي التوسل بهماإلى سائر الأشياء، لأنهما عزيزان في أنفسهما ، ولا غرض في أعيانهما . ونسبتهما إلى سائر الأموال نسبة واحدة . فمن ملكهما فكأنهملك كل شيء لا كمن ملك ثوبافإنه لم يملك إلا الثوب، فلو احتاج إلى طعام ربما لم يرغب صاحب الطعام في الثوب، لأن غرضه في دا بة مثلا فاحتبِج إلى شيء هو صورته كأنه ليس بشيء ، وهوممناه كا نه كل الأشياء . والشيء إنما تستوى نسبته إلى المختلفات، إذا لم تكن له صورة خاصة يفيدها مخصوصها . كالمرآة لالون لما .وتحكي كل لون . فكذلك النقد لاغرض فيه ،و هو وسيلة إلى كل غرض . وكالحرف لامعني له في نفسه ؛ وتظهر به المعاني في غيره . فهذه هي الحكمة الثانية . وفيهما ـ أيضًا حكم يطول ذكرها . فكل من عمل فيهما عملا لايليق بالحكم ، بل يخالف الغرض المقصود بالحكم، فقد كفر نممة الله تعالى فبهما . فإذاً من كنزهما فقد ظامهما، وأبطل الحكمة فيهما ، وكان كمن حبس حاكم المسلمين في سجن يمتنع عليه الحسكم بسببه . لأنه إذا كنز فقد ضيع الحكم، ولا يحصل الغرض المقصود به، وما خلقت الدراهم والدنانير لزيد خاصة ولا لعمرو خاصة ، إذ لاغرض للآحاد في أعيانهما ، فإنهما حجران ، وإنما خلقا لتتداولهما الأيدى ، فيكو نا حاكمين بين الناس ، وعلامة معرفة للمقادير ، مقومة للمراتب . فأخبر الله تعالى الذين يعجزون عن قراءة الأسطر الإلهاية ، المكتوبة على صفحات الموجودات

بخط إله مي لاحرف فيه ولاصوت ، الذي لا يدرك بمين البصر بل بمين البصيرة، أخبر هؤلاء الماجزين بكلام سمعوه من رسوله صلى الله عليه وسلم ، حتى وصل إليهم بواسطة الحرف والصوت الممنى الذي عجزوا عن إدراكه ، فقال تعالى ﴿ وَالَّذِينَ ۚ يَكُنِزُونَ الذَّهَبِّ وَٱلْفِضَّةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابِ أَلِيمٍ (١) . وكل من اتخذمن الدراه والدنانير آنية من ذهب أو فضة ، فقد كفر النعمة ، وكان أسوأ حالا ممن كنز . لأن مثال هذا مثال من استسخر حاكم البلد في الحياكة، والمكس، والأعمال التي يقوم بها أخساء الناس: والحبس أهون منه. وذلك أنالخزف، والرصاص، والنحاس، تنوب مناب الذهب والفضة في حفظ الماثمات عن أن تتبدد . وإنما الأواني لحفظ الماثمات. ولا يكفي الخزف والحديد في المقصود الذي أريد به النقود . فن لم ينكشف له هذا ، انكشف له بالترجة الإلهية وقبل له `` "مَنْ شَرِبَ فِي آنِيَةٍ مِنْ ذَهَبِ أُو فِضَّةً فَكَأَنَّمَا يُجَرُّ جِرُ فِي بَطْنِهِ نَارَ جهنَّمَ، وكل من عامل معاملة الرباعلى الدراه والدنانير فقد كفر النعمة وظنم، لأنهما خنَّقا لغيرهما لا لنفسهما ، إذ لاغرض في عينهما . فإذا اتجر في عينهما فقد اتخذها مقصودا على خلاف وضع الحكمة ، إذ طلب النقد لغير ما وضع له ظلم . ومن معه ثوب ولانقدمعه فقد لا يقدر على أن يشتري به طعاما ودابة ، إذ رعا لا يباع الطعام والدابة بالثوب ، فهو معذور في بيعه بنقد آخِر ليحصل النقد ، فيتوصل به إلى مقصوده ، فإنهماوسيلتان إلى الغير لاغرض في أعيابهما . وموقعهما في الأموال كموقع الحرف من الكلام ، كما قال النحويون: إن الحرف هو الذي جاء لمدني في غيره . وكموقع المرآة من الألوان فأما من منه نقــد ، فلو جازله أن يبيمه بالنقد ، فيتخذ التمامل على النقد غاية عمله ، فيبق النقد مقيدا عنده، وينزل منزلة المسكنوز. وتقييد الحاكم والبربد الموصل إلى الغير ظلم، كما أن حبسه ظلم. فلامعني لبيع النقد بالنقد إلا اتخاذ النقد مقصودا للاذخار ، وهسو ظلم

فإن قلت فلم جاز بيع أحد النقدين بالآخر ؟ ولم جاز ببع الدرهم عثله ؟ فاعلم أن أحد

<sup>(</sup>١) حديث منشرب في آتية من ذهب أو فضة فكأنما بجرجر في بطنه نارجهم منفق :عليه من حديث أمسلمة المياسر المسلم بكونه حديثا

<sup>(</sup>١) النوبة : ٣٤

النقدين يخالف الآخر في مقصود التوصل. إذ قد يتيسر التوصل بأحدهما من حيث كثرته كالدراهم تتفرق في الحاجات قليلا قليلا. فني المنع منه مايشوش المقصود الخاص به ، وهسو تيسر التوصل به إلى غيره . وأما بيع الدرهم بدرهم يما ثله فجائز ، من حيث إذذلك لا يرغب فيه عافل مهما تساوياو لا يشتفل به تاجر، فإنه عيث بحرى عبرى وضع الدرهم على الأرض وأخذه بعينه ونحن لا نخاف على المقلاء أن يصر فو اأو قاتهم إلى وضع الدرهم على الأرض وأخذه بعينه ، فلا عنع عما لا تنشوق النفس إليه ، إلا أن يكون أحدهما أجود من الآخر . وذلك أيضالا يتصور جريانه ، إذ صاحب الجيد لا يرضى عمله من الردىء ، فلا ينتظم المقد . وإن طلب زيادة في الردىء فذلك مما قد يقصده ، فلا جرم عنعه منه ، ونحكم بأن جيدها ورديئها سواء ، في الردىء فذلك مما قد يقصده ، فلا جرم عنعه منه ، ونحكم بأن جيدها ورديئها سواء ، ينبغي أرن ينظر إلى مضافات دقيقة في صفائه . وإنما الذي ظلم هو الذي ضرب النقود ينبغي أرن ينظر إلى مضافات دقيقة في صفائه . وإنما الذي ظلم هو الذي ضرب النقود عنافة في الجودة والرداءة ، حتى صارت مقصودة في أعيانها ، وحقها أن لا تقصد

وأما إذا باع درهما بدره مثله نسيئة ، فإنما لم يجز ذلك لأنه لايقدم على هذا إلا مسامح قاصد للإحسان ، فني القرض وهو مكرمة مندوحة عنه ، لنبقى صورة المساعة ، فيكون له حمد وأجر . والمعاوضة لاحمد فيها ولا أجر . فهو أيضا ظلم ، لأنه إضاعة خصوص المساعة وإخراجها في معرض المعاوضة . وكذلك الأطعمة خلقت ليتغذى بها ، أو يتداوى بها فلا ينبغى أن تصرف عن جهتها ، فإن فتح باب المعاملة فيها يوجب تقبيدها في الأيدى ، ويؤخر عنها الأكل الذي أريدت له فا خالى الله الطعام إلا ليؤكل . والحاجة إلى الأطعمة شديدة فينبغى أن تخرج عن يد المستغنى عنها إلى المحتاج ، ولا يعامل على الأطعمة الامستغن شديدة فينبغى أن تخرج عن يد المستغنى عنها إلى المحتاج ، ولا يعامل على الأطعمة الامستغن شديدة فينبغى أن تخرج عن يد المستغن عنها إلى المحتاج ، ولا يعامل على الأطعمة الامستغن طاعة تجارة فليبعه ممن يطلبه بعوض غير الطعام يكون محتاجا إليه . فأما من يطلبه بعين ذلك الطعام فهو أيضا مستغن عنه . ولهذا ورد في الشرع لمن المحتكر ، وورد فيه من ذلك الطعام فهو أيضا مستغن عنه . ولهذا ورد في الشرع لمن المحتكر ، وورد فيه من

نهم بائع البر بالتمر معذور ، إذ أحدهما لا يسد مسد الآخر في الفرض ، وبائع صاغ من البر بصاع منه غير معذور ، ولكنه عابث ، فلا يحتاج إلى منع ، لأن النفوس لانسمنح به

إلا عند التفاوت في الجودة ، ومقابلة الجيد عثله من الردى و لا يرضى بها صاحب الجيد . وأما جيد برديتين فقد يقصد ، ولكن لما كانت الأطعمة من الضروريات، والجيديساوى الردى وفي أصل الفائدة ، ويخالفه في وجوه التنع ، أسقط الشرع غرض التنع فيها هو القوام فهذه حكمة الشرع في تحريم الربا ، وقد انكشف لنا هذا بعد الإعراض عن فن الفقه ، فلنلحق هذا بفن الفقهيات ، فإنه أقوى من جميع ماأوردناه في الخلافيات

فهذا مثال واحد لحكمة خفية من حكم النقدين. فينبغى أن يعتبر شكر النعمة و لفرانها بهذا المثال. فكل ماخلق لحكمة فلا ينبغى أن يصرف عها. ولا يعرف هذا إلا من قد عرف الحكمة (وَمَن مُؤْت الحَلْمَة فَقَدْ أُونِي خَبْرًا كَثِيرًا (٢)) ولكن لاتصادف جو اهر الحكم في قلوب هي مزابل الشهوات ، وملاعب الشياطين. بل لايتذكر إلا أولوا الألباب. ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (١) « لَو لَا أَنَّ الشَّيَاطِينَ يَحُومُونَ عَلَى قَلُوبِ

<sup>(</sup>١) خديث لولاان الشياطين بحومون، على إنى آدم لمطروا الى مليكوت السلم: تقدم في الصوم

 <sup>(</sup>۱) الطلاق: ۱ (۲) الفرة: ۲.۱۹.

رَبِي آدَمَ لَنَظَرُوا إِلَى مَلَكُوتِ السَّمَاءِ» . وإذا عرفت هذا المثال فقس عليه حركتك وسكونك، ونطقك وسكوتك. وكل فعل صادر منك فإنه إما شكر وإما كفر. إذ لايتصور أن ينفك عنهما . وبمض ذلك نصفه في لسان الفقه الذي تناطق به عوام الناس بالكرامة ، وبمضه بالحظر . وكل ذلك عند أرباب القلوب موصوف بالحظر . فأقول مثلا لو استنحيت بالمني فقد كفرت نمة البدن ، إذ خلق الله لك البدين، وجمل إحداهما أقوى من الأخرى ، فاستحق الأقوى عزيد رجحانه في النالب النشريف والتفضيل. وتفضيل الناقص عدول عن العدل ، والله لا يأمر إلا بالعدل . ثم أحو حاث من أعطال اليدين إلى أعمال بعضها شريف كأخذ المصحف ، وبعضها خسيس كإزالة النجاسة . فإذا أخذت المصحف باليسار، وأزات النجاسة باليمين، فقد خصصت الشريف عا هو خسيس، فغضضت من حقه وظلمته وعدلت عن المدل . وكذلك إذا بصقت مثلا في جهة القبلة ، أو استقبلها في قضاء الحاجة ، فقد كفرت نصة الله تعالى في خلق الجهات وخلق سمة العالم و لا نه خلق الجهات لتكون منسمك في حركتك ، وقسم الجهات إلى مالم يشرفها ، وإلى ماشرفها بأن وضع فيها بيتا أضافه إلى نفسه ، استهالة لقلبك إليه ، ليتقيد به قلبك ، فيتقيد بسببه بدنك في تلك الجهة على هيئة الثبات والوقار إذا عبدت ربك · وكذلك انقسمت أفعالك إلى ماهي شريفة كالطاعات ، وإلى ماهي خسيسة كقضاء الحاجة ، ورمي البصاق. فإذا رميت بصافك إلى جهة القبلة فقد ظامتها، وكفرت نممة الله تعالى عليك بوضع القبلة ، التي بوضعها كمال عبادتك . وكذلك إذا لبست خفك فابتدأت باليسرى فقد ظامت ، لأن الخف وقاية لارجل ، فللرجل فيه حظ، والبداءة في الحظوظ بنبني أن تكون بالأشرف ،فهو المدل و الوفاء بالحكمة و نقيضه ظلم وكفران لنممة الخف والرجل . وهذا عند العارفين كبيرة ، وإن سماه الفقيه مكروها . حتى أن بعضهم كان قد جمع أكرارا من الحنطة ، وكان يتصدّق بها ، فسئل عن سببه فقال: لبست المداس من فابتدأت بالرجل البسري سموا، فأريدأن أكفره بالصدقة ، نمم الفقيه لا يقدر على تفخيم الأمر في هذه الأمور لأنه مسكين ، بل بإصلاح الموام الذين تقرب درجتهم من درجة الأنعام، وهم مفموسون في ظلمات أطم وأعظم من أن تظهر أمثال هذه الظلمات بالإصافة إليها . فقبيح أن يقال الذي شرب الخر، وأخذالقدح

بيساره ، فقد تعدى من وجهين أحدهما:الشرب ، والآخر:الأخذباليسار . ومن باع خرا في وقت النداء يوم الجمعة ، فقبيح أن يقال خان من وجهين . أحدهما: بيم الحمر، والآخر: البيع في وقت النداء. ومن قضى حاجته في عراب المسجد مستدير القبلة ، فقبيح أن يذكر تركه الأدب في قضاء الحاجة ، من حيث إنه لم يجمل القبلة عن يمينه. فالمعاصي كلها ظلمات و بعضها فوق بعض ، فينمحق بعضها في جانب البعض. فالميد قد يعاقب عبده إذا استعمل سكينه بغير إذنه . ولكن لوقتل بتلك السكين أعز أولاده ، لم يبق لاستمال السكين بغير إذنه حكم و نكاية في نفسه . فكل ماراعاه الأنبياء والأولياء من الآداب ، وتسامحنا فيه في الفقه مع العوام ، فسببه هذه الضرورة . وإلا فكل هذه المكاره عدول عن العدل ، وكفران للنممة ، و نقصان عن الدرجة المبلغة للعبد إلى درجات القرب. نعم بعضها يؤثر في العبد بنقصان القرب وأنحطاط المنزلة ، وبمضها يخرج بالسكلية عن حدود القرب إلى عالم البعد الذي هو مستقر الشياطين . وكذلك من كسر غصنا من شحرة من غير حاجة ناجزة مهمة ، ومن غير غرض صحيح ، فقد كفر نعمة الله تعالى في خلق الأشجار وخلق اليد . أما اليد، فإنها لم تخلق للمبت، بل للطاعة والأعمال المينة على الطاعة وأما الشحر فإعا خلقه الله تمالى ، وخلق له المروق ، وساق إليه الماء ٬ وخلق فيه قوة الاغتذا. والنماء ، ليبلغ منتهى نشوه فينتفع به عباده، فكسر مقبل منتهى نشوه لا على وجه ينتفع به عباده، مخالفة لمقصود الحكمة ،وعدول عن المدل.فإن كان له غرض صحيح فلهذلك ، إذالشجر والحيو انجملا فداه لا غراض الإنسان فإنهما جميما فانيان هالكان. فإفناء الأخس في بقاء الأشرف مدة ماأفرب إلى المدل من تضييمها جيما . و إليه الإشارة بقوله تمالى (وسَخَّرُ لَكِمُ مَّا فَ السَّمْوَ اتِ وَما فِي الار ضَ جَمِيمًا منْهُ (١١) , مم إذا كسرذلك من ملك غيره فهو ظالم أيضا وإن كان محتاجا. لان كل شجرة بمينها لاتني محاجات عبادالله كلهم، بل تني بحاجة واحدة. ولوخصص واحدبهامن غير رجحان واختصاص كان ظلما فصاحب الاختضاص هو الذي حصل البذرو وضعه في الأرض وساق إليه الماء ، وقام بالتمهد ، فهو أولى يه من غيره ، فيرجع جانبه بذلك . فإن ببت ذلك

<sup>(</sup>١) الجانية : ١٣

في موات الأرض ، لابسعى آدمي اختص عفرسه أو بفرسه ، فلا بد من طلب اختصاص آخر ، وهو السبق إلى أخذه . فللسابق خاصية السبق . فالعدل هو أن يَكُون أولى به . وعبّر الفقهاء عن هذا الترجيح بالملك، وهو مجاز محض. إذ لاملك إلا لملك الملوك ،الذي له مافي السموات والأرض. وكيف يكون العبد مالكا وهوفي نفسه ليس علك نفسه! بلهو ملك غيره. نعم الخلق عباد الله، والأرض مائدة الله. وقدأذن لهم في الأكل من مائدته بقدر حاجتهم . كالملك ينصب مائدة لعبيده ، فمن أخذ لقمة بيمينه واحتوت عليها براجمه ، فجاء عبد آخر وأراد انتزاعها من يده، لم يمكن منه، لا لائن اللقمة صارت ملكا له بالأخذ باليد، فإن اليد وصاحب اليدأيضا مملوك، ولكن إذا كانت كل لقمة بمينها لاتفي بحاجة كل العبيد، فالعدل في التخصيص عند حصول ضرب من الترجيح والاختصاص والأخذا خنصاص ينفرديه العبد، فنعمن لايدلي بذلك الاختصاص عن مزاحمته • فهكذا ينسني أن تفهم أمر الله في عباده. ولذلك نقول: من أخذ من أموال الدنياأ كثر من حاجته ، وكنز هوأمسكه وفى عباد الله من يحتاج إليه؛ فهو ظالم وهو من الذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله و إنما سبيل الله طاعته ، وزاد الخلق في طاعته أمو ال الديا، إذبها تندفع ضروراتهم ، وترتفع حاجاتهم . نعم لايدخل هذا في حدفتاوي الفقه ؛ لائن مقادير الحاجات خفية، والنفوس في استشمار الفقر في الاستقبال مختلفة، وأواخر الأعمار غير معلومة. فتكليف العوام ذلك يجرى مجرى تكليف الصبيان الوقار، والتؤدّة، والسكوت عن كل كلام غير مهم . وهو بحكم تقصانهم لا يطيقونه · فتركنا الاعتراض عليهم في اللعب واللهو، وإباحتنا ذلك إياهم، لايدل على أن اللهو واللمب حق

فكذلك إباحتنا للموام حفظ الأموال ، والاقتصار في الإتفاق على قدرالزكاة ، لضرورة ماجباوا عليه من البخل ، لا يدل على أنه غاية الحق ، وقد أشار القرءان إليه إذ قال تعالى ( إِنْ يَسْأَلْكُمُوهَا فَيُحَفِّكُمْ تَبْخُلُوا (١) ) بل الحق الذي لا كدورة فيه ، والعدل الذي لاظلم فيه ، أن لا يأخذ أحد من عباد الله من مال الله إلا بقدر ذاد الراكب . فكل عباد الله ركاب لمطايا الأبدان ، إلى حضرة الملك الديان . فن أخذ زيادة عليه ، ثم منعه عن راكب

٢٧ : ١٦٠ (١)

آخر عتاج إليه ، فهو ظالم تارك المعدل ، وخارج عن مقصودا لحكمة ،وكافر نمة الله تعالى عليه بالقرءان ، والرسول ، والعقل ، وسائر الأسباب التي بها عرفأن ماسوى زادالراكب وبال عليه في الدنيا والآخرة . فن فهم حكمة الله تعالى في جميع أنواع الموجودات ، قدر على القيام بو ظيفة الشكر ، واستقصاء ذلك يحتاج إلى عجلدات ، ثم لانفي إلا بالقليل . وإنما أوردنا هذا القدر ليعلم علة الصدق في قوله تعالى (وَقيليلٌ مِنْ عِبَادِي الشّكُورُ (۱) وفرح إبليس لعنة الله بقوله (وَلا تَجَدُأ كُثرَهُمْ شَاكِرِينَ (۱) فلا يعرف معنى هذه الآية من لم يعرف معنى هذا كله ، وأمورا أخر وراء ذلك تنقضي الاعمار دون استقصاء مباديها . فأما تفسير الآية ومعنى افظها ، فيعرفه كل من يعرف اللغمة ، وبهذا يتبين لك الفرق بين المعنى والتفسير . فإن قلت : فقد رجع حاصل هذا الكلام إلى أن لله تعالى حكمة في كل شيء ، وأنه جعل بعض أفعال العباد سببا لتمام تلك الحكمة ، وبلوغها غاية المراد من أن تنساق منها ، وجعل بعض أفعالهم مانعا من تمام الحكمة . فكل فعل وافتي مقتضي الحكمة ، الى الغاية المرادة بها فهو كفران . وهذا كله مفهوم . ولكن الإشكال باق وهو أن فعل العبد في المنقسم إلى ما يتمم الحكمة ، وإلى ما يرفعها ، هو أيضا من فعل الله تعالى . فأين العبد في البين حتى يكون شاكرا مرة وكافرا أخرى ؟

فاعلم أن تمام التحقيق في هذا يستمد من تيار بحر عظيم من علوم المكاشفات وقدرمزنا فيما سبق إلى تلويحات عباديها ونحن الآن نسر بسارة وجيزة عن آخرها وغايتها، يفهما من عرف منطق الطير ، ويجحدها من عجز عن الإيضاع في السير ، فضلا عن أن يجول في جو الملكوت جولات الطير . فنقول : إن لله عز وجل في جلاله وكبريائه صفة عنها بصدر الخلق والاختراع . وتلك الصفة أعلى وأجل من أن تلمحها عين واضع اللغة ، حتى يعبر عنها بعبارة تدل على كنه جلالها ، وخصوص حقيقتها ونفل يكن لها في العالم عبارة لعلو شأنها ، وانحطاط رتبة واضى اللغات عن أن يتدطرف في مهم إلى مبادى إشراقها فانخفضت عن ذروتها أبصيارهم ، كما تنخفض أبصيار الخفيافيش عن نور

<sup>(</sup>١). سأ : ١٧ (٣) الاعراف : ١٧

الشمس ، لا لنموض في نورالشمس، ولكن لضعف في أيصار الخفافيش. فاضطر الذين فتحت أبصارهم لملاحظة جلالها ، إلى أن يستجووا من حضيض عالم المتناطقين باللغات عبارة تفهم من مبادى حقائقها شيئاضعيفا جداً . فاستماروا لها اسم القدرة فتجاسر نابسبب استعارتهم على النطق ، فقلنا لله تعالى صفة هي القدرة ، عنها يصدر الخلق والاختراع ثم الخلق ينقسم في الوجود إلى أقسام ، وخصوص صفات ومصدرا نقسام هذه الأفسام واختصاصها بخصوص صفاتها ، صفة أخرى استعبر لها عثل الضرورة التي سبقت ، عبارة المشيئة. فهي توهم منهاأمرا بمملا عندالمتناطقين باللغات،التيهي حروف وأصوات المتفاهمين مها . وقصور لفظ المشيئة عن الدلالة على كنه تلك الصفة وحقيقتها ، كقصور لفظ القدرة ثم انقسمت الأفعال الصادرة من القدرة إلى ما ينساق إلى المشهى الذي هو غاية حكمتها وإلى ما يقف دون الغاية . وكان لكل واحدنسبة إلى صفة المشيئة ، لرجو عما إلى الاختصاصات التي بها تتم القسمة والاختلافات . فاستمير لنسبة البالغ غايته عبارة المحبة ، واستمير لنسبة الواقف دون غايته عبارة الكراهة: وقيل إنهما جميعا داخلان في وصف المشيئة، ولكن لكل واحد خاصية أخرى في النسبة ، يوهم لفظ المحبة والكراهة منهما أمرا جملا عند طالبي الفِهم من الألفاظ واللغات . ثم انقسم عباده الذين همأ يضامن خلقه واختراعه إلى من سبقت له المشيئة الأزلية أن يستعمله لاستيقاف حكمته دون غايتها ، ويكون ذلك قهرا في حقهم بتسليط الدواعي والبواعث عليهم ، وإلى من سبقت لهم في الأزل أن يستعملهم السياقة حكمته إلى غايتها في بعض الأمور . فكان لكل واحد من الفريقين نسبة إلى الشيئة خاصة . فاستمير لنسبة المستعملين في إعام الحكمة بهم عبارة الرضا، واستمير للذين استوقف بهم أسباب الحكمة دون غايتها عبارة الغضب، فظهر على من غضب عليه في الأزل فعل وقفت الحكمة به دون غايتها ، فلستعير له الكفران ، وأردف ذلك بنقمة اللمن والمذمة زيادة في النكال. وظهر على من ارتضاه في الأزل فعل انساقت بسببه الحكمة إلى غايتها، فاستعير له عبارة الشكر ، وأردف تخلعة الثناء والإطراء زيادة في الرصا والقبول والإقبال

فكان الحاصل أنه تعالى أعطى الجمال ثم أثنى ، وأعطى النكال ثم قبَّم وأردى وكان مثاله أن ينظف الملك عبده الوسيخ عن أوساخه ، ثم يلبسه من عاسن ثيابه ، فإذا تممز ينته قال ياجم بل

ماأجمك وأجمل ثيابك وأنظف وجهك! ويكون بالحقيقة هو المجمل، وهو المتنى على الجال فهو المثنى عليه بكل حال، وكأنه لم يتن من حيث المعنى إلا على نفسه، وإغا العبد هدف الثناء من حيث الظاهر والصورة . فهكذا كانت الأمور في الأزل، وهكذا تتسلسل الأسباب والمسببات بتقدير رب الأرباب ومسبب الأسباب. ولم يكن ذلك عن اتفاق وبحث، بل عن إرادة، وحكمة، وحكم حق، وأمر جزم، استمير له لفظ القضاء ، وقيل إنه كلح بالبصر أو هو أقرب. ففاضت بحار المقادير بحكم ذلك القضاء الجزم، عاسبق به التقدير، فاستمير لترتب آحاد المقدورات بمضهاعلى بعض لفظ القدر فكان لفظ الفضاء بإزاء الأمر الواحد السكلى، ولهظ الفدر بإزاء التعصيل المهادى إلى غير نهاية. وقيل إن شيئامن ذلك ليس خارجا عن القضاء والقدر. وخطر لبعض العباد أن القسمة لماذا اقتضت هذا التفاوت والتفضيل . وكان بعضهم لقصوره لا بعليق ملاحظة كنه انظم المدل مع هذا التفاوت والتفضيل . وكان بعضهم لقصوره لا بطيق ملاحظة كنه هذا الأمر ، والاحتواء على مجامه ، فأ لجموا عما لم يطيقوا خوض نمر ته بلجام المنع. وقيل لهم اسكتوا في الحداد خلقتم . لا يسئل عما يفعل وه يسئلون

وامتلائت مشكاة بمعنهم نورا مقتسا من نور الله تعالى فى السموات والارض، وكان ريتهم أولا صافيا يكاد يضى، ولو لم تمسسه نار، فسته نار، فاشتمل نورا على نور، فأشرقت أقطار الملسكوت بين أيديهم بنور ربها، فأدركوا الأمور كلها كما هي عليه، فقيل لهم: تأدبوا بآداب الله تعالى واسكتوا، () وإذا ذكر القدر فأمسكوا، فإن للحيطان آذانا، وحو اليم ضعفاء الابصار، فسيروا بسير أضفكم، ولا تكشفوا حجاب الشمس لابصار الخفافيش، فيكون ذلك سب هلاكهم، فتحلقوا بأخلاق الله تعالى وانزلوا إلى سماء الدنيا من منهى علوكم، ليأنس كم الضعفاء، ويقتبسوا من بقايا أنواركم المشرقة من وراء حجابكم كما بقتبس الخفافيش من بقايا نور الشمس والكواكب فى جنع الليل، فيحيا به حياة يحتملها شخصه وحاله، وإن كان لايحيا به حياة المتردين فى كال نور الشمس، وكونوا كن قيل فيهم

شربنا شرابا طبيا عند طبب كذاك شراب الطبين يطيب شربنا وأهرقنا على الارض فضله وللارض من كاس الكرام نصيب

<sup>(</sup>١) حديث إدا دكر القدر فأسكوا: الطبراى من حديث إبن معود وقد القدم في العلم ولم يصوح المنف يكونه حديثا

فهكذاكان أول هذا الأمر وآخره . ولا تفهمه إلا إذا كنت أهلاً له. وإذا كنت أهلاً له فتحت المين وأبصرت، فلا تحتاج إلى قائد يقودك. والأعمى ممكن أن يقاد، ولكن إلى حدما. فإذا ضاق الطريق وصار أحد من السيف ، وأدق من الشعر ، قدر الطائر على أن يطير عليه ، ولم يقدر على أن يستجر وراءه أعمى . وإذا دق المجال ، ولطف لطف الماء مثلا ولم يكن العبور إلا بالسباحة ، فقد يقدر الماهر بصنمة السباحة أن يعبر بنفسه ،وربمالم يقدر على أن يستجر وراءه آخر . فهذه أمور نسبة السير عليها إلى السير على ماهو مجال جماهير الخلق، كنسبة المشي على الماء إلى المشي على الارض. والسباحة عكن أن تتملم ، فأما المشي على الماء فلا يكتسب بالتعليم، بل ينال بقوة اليقين. ولذلك (١) فيل للني صلى الله عليه وسلم إن عيسى عليه السلام يقال أنه مشي على الماء. فقال صلى الله عليه و سلم « لَو ِ ازْ دَادَ يَقِينًا كَشِيَ عَلَى الْمُوَاء » فهذه رموزو إشارات إلىممنى الـكراهة والمحبة ، والرضاوالفضب، والشكر والكفران لايليق بعلم المعاملة أكثر منها . وقد ضرب الله تعالى مثلاً لذلك تقريبا إلى أفهام الخلق إذ عرف أنه ما خاق الجن والإنس إلا لمبدوه ، فكانت عبادتهم غاية الحكمة في حقهم " ثم أخبر أن له عبدين ، يحب أحدهما واسمه جبريل ، وروح القدس ، والامين ، وهو عنده محبوب ، مطاع ، أمين ، مكين ، ويبغض الآخر واسمه ابليس ، وهو اللمين ، المنظر إلى يوم الدين ـ ثم أحال الإرشاد الى جبريل فقال تمالى ﴿ قُلْ نَزَّلَهُ رُوحُ الْقُدُس من رَبِّكَ َ بِالْحُقِّ (') وقال تعالى ( يُلقَّى الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عَبَادِهِ (') وأحال الإغواء على إبليس فقال تعالى (لِيُضِلُّ عَنْ سَبيلِهِ (٢)) والإغواء هو استيقاف العباددون بلوغ غاية الحكمة · فانظر كيف نسبه الى العبد الذى غضب عليه . والإِرشاد سياقه لهم

<sup>(</sup>۱) حديث قبل له يقال أن عيسى مشى على الماء قال لوازداد يقينا لمشى على الهوا، هذا حديث منكر لا يعرف هكذا والمعروف مارواه ابن أبى الدنيا فى كتاب اليقين من قول بكر بن عبد الله المزى قال فقد الحواريون نبيهم فقيل لهم توجه بحو البحر فانطاقوا يطلبونه فلما انتهواالى البحر إذا هو قد أفبل يمشى على الماء فذكر حديثا فيه أن عيسى قال لوأن لابن آدم من اليقين وشعرة مشى على الماء وروى أبو منصور الديلمى فى مسند الفردوس بسند ضعيف من حديث معاذبن جيل لوعرفتم الله حق معرفته المشيتم على البحور ولزالت بدعائكم الجيال

<sup>(</sup>١) النعل ، ٢٠٠١ (١١) غافي : ١٥ (١١) الزمن : ٨

إلى الغاية . فانظر كيف نسبه إلى العبد الذي أحبه . وعندك في العادة له مثال . فالملك إذا كان محتاجا إلى من يسقيه الشراب، وإلى من محجمه وينظف فناء منزله عن القاذورات، وكان له عبدان ، فلا يعين للحجامة والتنظيف إلا أقبحها وأخسها ولايفوض حمل الشراب الطبب إلا إلى أحسنها ، وأكملها ، وأحبها إليه . ولا ينبني أن تقول هذا فعلى ،ولم يكون فعله دون فعلى ، فإنك أخطأت ، إِذ أَصْفَت ذلك إلى نفسك . بل هو الذي صرف داعيتك لتخصيص الفعل المكروه بالشخص المكروه، والفعل الحبوب بالشخص المحبوب، إتماما للمدل . فإن عدله تارة يتم بأمور لامدخل لك فهما ،وتارة يتم فيك . فإنكأ يضامن أفعاله فداعيتك وقدرتك ، وعلمك، وعملك ، وسمائر أسباب حركاتك ، في التعبير هو فعله ، الذي رتبه بالمدل ترتيب تصدر منه الأفعال المعتدلة ، إلا أنك لاترى إلا نفسك ، فتظن أن ما يظهر عليك في عالم الشهادة ليس له سبب من عالم النيب و الملكوت علد ال تضيفه إلى نفسك وإنما أنت مثل الصبي الذي ينظر ليلا إلى لعب المشعبذ، الذي يخرج صورا من وراء حجاب ترقص ، وتزعق ، وتقوم ، وتقعد ، وهي مؤلفة من خرق لانتحرك بأنفسها ،وإنا تحركها خيوط شعرية دقيقة لا تظهر في ظلام الليل ، ورؤوسها في يدالمشعبذ ، وهو محتجب عن أبصار الصبيان، فيفر حونو يتعجبون، لظنهم أن تلك الخرق ترقص، وتلمب وتقوم و تقعد. وأما المقلاء، فإنهم يعلمون أن ذلك تحريك وليس بتحرك الدقلاء، فإنهم رعالايعلمون كيف تفصيله . والذي يعلم بعض تفصيله لايعلمه كايعلمه المشعبذالذي الأمر إليه والجاذبة بيده فكذلك صبيان أمل الدنيا . والخلق كلهم صبيان بالنسبة إلى الملماء . ينظرون إلى هذه الأشخاص فيظنون أنها المتحركة ، فبحيلون عليها . والعلماء يعلمون أنهم محركون الأأنهم لا يعرفون كيفية التحريك ، وم الأكثرون ، إلا العارفون والعلماء الراسخون فإنهم أدركوا بحدة أبصارهم خيوطا دقيقة عنكبوتية ، بل أدق منها بكثير ،مملقة من السماء ، منشبثة الا طراف بأشخاص أهل الا رض، لاتذرك تلك الخيوط لدفتها بهذه الا بصار الظاهرة ثم شاهدوا رؤوس تلك الحيوط في مناطات لما هي معلقة بها. وشاهدوا لئلك المناطات مقابض مي في أيدي الملائكة المحركين للسموات . وشاهدوا أيضا ملامكة السموات

مصروفة إلى هملة العرش، ينتظرون منهم ما ينزل عليهم من الاثمر من حضرة الربوبية كي لا يعصوا الله ماأمرهم ويفعلون ما يؤمرون . وعبر عن هذه المشاهدات في القرءان فقيل (وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ (١) وعبر عن انتظار ملائكة السموات لما ينزل اليهم من القدر والأمر فقيل (خَلَقَ سَبْعَ سَمُواتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلُهُنَّ يَتَنَزَّلُ الأَمْرُ يَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ وَأَنَّ الله قد أَعاطَ بِكُلِّ شَيْء عَلَمَا (١) وهذه أمور لا يعلم تأويلها إلا الله والراسخون في العلم . وعبر ابن عباس رضي الله عنهما عن اختصاص الراسخين في العلم بعلوم لا تحتملها أفهام الخلق ، حيث قرأ قوله تعالى (يَتَنزَّلُ الشَّرُ يَنتَهُنَّ ") فقال : لوذ كرت ماأعرفه من معنى هذه الآية لرجمتوني وفي لفظ آخر لقلم إنه كافر . ولنقتصر على هذا القدر ، فقد خرج عنان الكلام عن قبضة الاختيار، وامتزج بعلم المعاملة ماليس منه ، فلنرجع إلى مقاصد الشكر فنقول

إذا رجع حقيقة الشكر إلى قول العبد مستعملا في إعام حكمة الله تعالى، فأشكر العباد أحبهم إلى الله وأقربهم إليه ، وأقربهم إلى الله الملائكة ، ولهم أيضا ترتيب. ومامنهم إلا وله مقام معلوم . وأعلام في رتبة القرب ملك اسمه اسرافيل عليه السلام . وإعا علو درجتهم لأنهم في أنفسهم كرام بررة ، وقد أصلح الله تعالى بهم الأنبياء عليهم السلام . وم أشرف علوق على وجه الأرض . ويلى درجتهم درجة الأنبياء . فإنهم في أنفسهم أخيار ، وقدهدى الله بهم سائر الخلق، وتمهم حكمته . وأعلام رتبة نبيناصلى الله عليه وسلم وعليهم ، إذ أكل الله به الدين . وعليهم العلماء الذين هورية الأنبياء . فإنهم في أنفسهم صالحون ، وقد أصلح الله بهم سائر الخلق ، ودرجة كل واحد منهم بقدر ماأصلح من نفسه ومن غيره . ثم يليهم السلاطين بالعدل ، لا نهم أصلحوا دنيا الخلق كما أصلح العلماء ديمهم من الأنبياء . فإنهم أكل الله به صلاح دينهم ودنيام . و لم يكن السيف والملك لغيره من الأنبياء . ثم يلى العلماء والسلاطين ، الصالحون الذين أصلحوا دينهم ونفوسهم فقط، من الأنبياء . ثم يلى العلماء والسلاطين ، الصالحون الذين أصلحوا دينهم ونفوسهم فقط، علم حكمة الله بهم بل فيهم . ومن عدا هؤلاء فهمج رعاع

<sup>(</sup>۱) الدابارت: ۲۲ (۲۰۲) الطلاق: ۱۲

واعلم أن السلطان به قوام الدين ، فلا ينبنى أن يستحقر وإن كان ظالما فاسقا ، قال عمر و ابن العاص رحمه الله : إمام غشوم خبر من فتنة تدوم . وقال النبي صلى الله عليه وسلم «سَيَكُونُ عَلَيْكُمُ أُمرَاءُ تَعْرِفُونَ مَنْهُمْ وَتُنْكُرُونَ وَيُفْسِدُونَ وَما يُصْلِحُ اللهُ بَهِمْ أَكُرُ فَإِنْ أَسَاوًا فَعَلَيْهِمُ الْوِزْرُ وَعَلَيْكُمُ الشَّكُرُ وَإِنْ أَسَاوًا فَعَلَيْهِمُ اللهِ عَلَيْكُمُ الشَّكُرُ وَإِنْ أَسَاوًا فَلَا السلطان فلم يجب ومن دعاه السلطان فلم يجب فهو مبتدع . ومن أناه من غير دعوة فهو جاهل . وسئل أي الناس خير ؟ فقال السلطان فلم فهو مبتدع . ومن أناه من غير دعوة فهو جاهل . وسئل أي الناس خير ؟ فقال السلطان فلم قيل كنا نرى أن شر الياس السلطان ! فقال مهلا ، إن لله تعالى كل يوم نظر تين : نظرة إلى سلامة أمو ال المسلمين و نظرة إلى سلامة أبدانهم ، فيطلع في صيفته فيغفرله جيع ذبه وكان يقول : الخشبات السود المعلقة على أبوابهم خير من سبعين قاصًا يقصون .

## الركن الثاني

من أركان الشكر ، ما عليه الشكر

وهو النعمة. فلنذكر فيه حقيقه النعمة ، وأقسامها . ودرجاتها ، وأصنافها ، ومجامعها فيها يخص و يعم . فإن إحصاء نع الله على عباده خارج عن مقدور البشركما قال تعالى (وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ الله لا تحصُوها ('') فنقدم أمورا كلية تجرى مجرى القوانيمت في معرفة النعم ، ثم نشتغل بذكر الآحاد ، والله الموفق للصواب

<sup>(</sup>۱) حديث سيكون عليكم أمراه يفسدن وما يصلح الله بهم أكثر ـ الحديث: مسلم من حديث أم سامة يستعمل عليكم أمراه فعرفون وتكرون ورواه الترمذى بلفط سيكون عليكم أغة وقال حسن صحيح وللبزار بسند ضعيف من حديث ان عمر السلطان ظل الله فى الأرضي أوى إليه كل مطاوم من عباده فان عدل كان له الاجر وكان على الرعبة الشكر وإن جار أوحاف أوظام كان عليه الوزر وعلى الرعبة الصبر وأما قوله وما يصلح الله بهم أكثر فلم أحده بهذا اللفط الأأنه يؤخذ من حديث ابن مسعود حبن فزع إليه الساس لما أسكروا سيرة الوليد بن عقبة فقال عبد الله اسبروا قان جوراما مكم خميين سنة خير من هرح شهر فالى سعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول فدكر حديثا والاطرة الفاجرة خير من الهرح رواه الطبراى فى الكبر باسادلا بأس به يقول فدكر حديثا والاطرة الفاجرة خير من الهرح رواه الطبراى فى الكبر باسادلا بأس به

<sup>(</sup>۱) الن**حل** : ۱۸ ·

## بسيان

## حقيقة النعمة وأفسامها

اعلم أن كل خير ولذة وسعادة ، بل كل مطلوب ومؤثر فإنه يسمى نعمة . ولكن النعمة بالحقيقة هي السعادة الأخروية . وتسمية ما سواها نعمة وسعادة إما غلط ، وإمامجاز مُكنسمية السعادة الدنيوية التي لا تعين على الآخرة نعمة ، فإن ذلك غلط محض . وقديكون اسم النعمة للشيء صدقا، ولكن يكون إطلاقه على السعادة الأخروية أصدق. فكل سبب يوصل إلى سعادة الآخرة ويمين عليها ، إما بواسطة واحدة أو بوسائط ،فإرتسميته نممة صحيحة وصدق ، لأجل أنه يفضي إلى النممة الحقيقية . والأسباب المعينة ، واللذات المماة نعمة ، نشر حها بتقسمات . القسمة الأولى أن الأمور كلها بالإضافة إلينا تنقسم إلى ما هو نافع في الدنيا والآخرة جميما ، كالعلم وحسن الخلق ، وإلى ما هو ضار فيهما جيمًا ، كالجهل وسو. الخلق ، وإلى ما ينفع في الحال وبضر في المآل،كالتلدذباتباع الشهوات وإلى ما يضر في الحال ويؤلم ولكن ينفع في المآل ،كقمع الشهوات ومخالفة النفس فالنافع في الحال والمآل هو النمية تحقيقاً . كالعلم وحسب الخاق والضار فيهما من البلاء تحقيقاً ، وهو ضدها . والنافع في الحال المضر في الما ل بلاء محص عندذوي البصائر وتظنه الجهال نعمة . ومثاله الجائع إذا وجد عسلا فيه سم ، فإنه يعده نعمة إن كان جاهلا وإذاعامه علم أن ذلك بلاء سبق إليه . والضار في الحال النافع في المآل نعمة عندذوى الألباب بلاته عند الجهال. ومثاله الدواء البشع في الحال منذاقه ، إلا أنه شاف من الأمر اض والأسقام وجالب للصحة والسلامة. فالصي الجاهل إذا كلف شربه ظنه بلاء، والعاقل بعده أممة ويتقلد المنة ممن يهديه إليه ، ويقربه منه ، ويهي ، له أسبابه . فلدلك تمنع الأم ولدها من الحجامة ، والأب يدعوه إليها ، فإن الأب لكال عقله يلمح العاقبة ، والأم لفرط حبها وقصورها تلحظ الحال ، والصبي لجهله يتقلد منَّة من أمه دون أبيه ، ويأنس إليها و إلى شفقتها ويقدر الأب عدو اله . ولو عقل لعلم أن الأم عدو باطنا في صورة صديق ، لأن منعها إياذمن الحجامة بسوقه إلى أمراض وآلام أشد من الحجامة ولكن الصديق الجاهل شرمن العدو العاقل ت

وكل إنسان فإنه صديق نفسه ، ولكنه صديق جاهل . فلذلك تعمل به مالا يعمل به العدو . قسمة ثانية . اعلم أن الأسباب الدنبوية مختلطة ، قد امتزج خبرها بشرها ، فقلما يصفو خبرها كالمال ، والأهل ، والولد ، والأقارب ، والجاه ، وسائر الأسباب . ولكن تنقسم إلى ما نفعه أكثر من ضره ، كقدر الكفاية من المال والجاه وسائر الأسباب ، وإلى ما ضره أكثر من نفعه في حق أكثر الأشخاص ، كالمال الكثير والجاه الواسع ، وإلى ما يكافى وضرره نفعه . وهذه أمور تختلف بالأشخاص . فرب إنسان صالح ينتفع بالمال الصالح وإن كثر ، فينفقه في سبيل الله ، ويصرفه إلى الخيرات ، فهو مع هذا التوفيق نسمة في حقه . ورب إنسان يستضر بالقليل أيضا ، إذ لايزال مستصغرا له ، شاكيا من ربه ، طالبا المزبادة عليه ، فيكون ذلك مع هذا الخذلان بلاء في حقه

قسمة ثالثة . اعلم أن الخيرات باعتبار آخر تنقسم إلى ماهو مؤثر لذاته لالفيره، وإلى مؤثر لذاته لالفيره كالمذة النظر الله ولذيره . فالأول : ما يؤثر لذاته لالفيره كالمذة النظر إلى وجه الله تعالى ، وسعادة لقائه ، وبالجملة سعادة الأخرى التي لا انقضاء لها ، فإنها لا تطلب لداتها الى غاية أخرى مقصودة وراءها ، بل تطلب لذاتها

الثانى: ما يقصد لغيره ولا غرض أصلا فى ذاته ، كالدراهم والدنانير، فإن الحاجة لوكانت لا تنقضى بها لكانت هى والحصباء عثابة واحدة. ولكن لما كانت وسيلة إلى اللذات، سريعة الإيصال إليها ، صارت عند الجهال محبوبة فى نفسها، حتى يجسموها و يكنزوها ، و يتصارفوا عليها بالربا ، و يظنون أنها مقصودة . ومثال هؤلاء مثال من يحب شخصا . فيحب بسببه رسوله الذى يجمع بينه و بينه ، ثم ينسى فى محبة الرسول عبة الأصل ، فيعرض عنه طول عمره ؟ ولا يزال مشنولا بتعهد الرسول و مراعاته و تفقده ، وهو غاية الجهل والضلال .

الثالث: ما يقصد لذاته ولغيره ، كالصحة والسلامة ، فإنها تقصد ليقدر بسبها على الذكر والفكر الموصلين إلى لقاء الله تعالى، أو ليتوصل نها إلى استيفاء لذات الدنيا . وتقصداً يضا لذاتها ، فإن الإنسان وإن استغنى عن الشيء الذي تراد سلامة الرجل لأجله ، فيريد أيضا سلامة الرجل من حيث إنها سلامة ... فإذا المؤثر لذاته فقط هو الخير والنعمة تحقيقا ، وما يؤثر لذاته ولغيره أيضافه و تعمة ولكن دون الأول، فأما مالا يؤثر إلالغيره كالنقدين

فلا يوصفان في أنفسهما من حيث إنهما جو هران بأنهما نعمة ، بل من حيث هما وسيلتان فيكونان نعمة في حق من يقصد أمرا ليس عكنه أن يتوصل إليه إلا بهما فلوكان مقصده العلم والعبادة ، ومعه الكفاية التي هي ضرورة حياته ، استوى عنده الذهب والمدر ، فكان وجودهما وعدمهما عنده بمثابةواحدة ،بل ربما شغلهوجودهما عن الفكر والعبادة، فيكو نان بلاء في حقه ولا يكونان نعمة . قسمه رابعة . اعلم أن الخيرات باعتبار آخر تنقسم إلى نافع ، ولذيذ ، وجميل . فاللذيذ هو الذي تدرك راحته في الحال ، والنافع هو الذي يفيد في المآل ؛ والجميل هو الذي بسنحسن في سائر الأحوال . والشرور أيضا تنقسم الى ضار، وقبيح ومؤلم. وكل واحد من القسمين ضربان. مطلق ومقيد . فالمطلق هو الذي اجتمع فيه الأوصاف الثلاثة ، أما في الحير فكالعلم والحكمة ، فإنها نافعة وجميلة ولذيذة عنــد أهل العلم والحكمة. وأما في الشر فكالجهل، فإنه صار وقبيح ومؤلم. وإنما يحس الجاهل بألم جهله إذا عرف أنه جاهل ، وذلك بأن يرى غيره عالما ،ويرى نفسه جاهلا ،فيدرك ألم النقص فتنبعث منه شهوة العلم اللذيذة ، ثم قد يمنعه الحسد ، والكبر . والشهوات البدنية عن التعلم فيتجاذبه متضادان ، فيعظم ألمه فإنه إن ترك التعلم تألم بالجهل ودرك النقصان، و إن اشتغل بالتعلم تألم بترك الشهوات ، أو بترك الكبروذل التعلم ومثل هذا الشخص لا يزال ف عذاب دائم لاعالة والضرب الثاني : المقيد وهو الذي جم بمض هذه الأوصاف دون بعض فرب نافع مؤلم ، كقطع الأصبع المتأكلة ، والسلمة الحارجة من البدن . ورب نافع قبيح كالحمق ، فإنه بالإضافة إلى بعض الأحوال نافع ، فقد قيل : استراح من لا عقل له ، فإنه لا يهتم بالعاقبة فيستربح في الحال إلى أن يحين وقت هلاكه . ورب نافع من وجه ضارمن وجه ، كا لقاء المال في البحر عند خوف الغرق ، فإنه صار للمال ، نافع للنفس في نجاتها والنافع قسمانً : ضروري كالإيمان وحسن الخلق في الإيصال إلى سعادة الآخرة

وأعنى بهما العلم والعمل وإذ لا يقوم مقامهما ألبتة غيرها ، وإلى مالا يكون ضروريا كالسكنجبين مثلا في تسكين الصفراء ، فإنه قد عكن تسكينها أيضا عا يقوم مقامه قسمة خامسة : اعلم أن النعمة يعبر بها عن كل لذيذ . واللذات بالإضافة إلى الإنسان من حيث اختصاصه بها أو مشاركته لغيره ثلاثة أنواع : عقلية ، وبدنية مشتركة مع بعض

الحيوانات، وبدنية مشتركةمع جميع الحيوانات . أما المقلية فكلذة العلم والحكمة . إذ ليس يستلدها السمع ، والبصر ، والشم ، والذوق ، ولا البطن ولا الفرج، و إنما يستلدها القْلَبِ ، لاختصاصه بصفة يعبر عنها بالمقل. وهذه أقل اللذات وجودا ،وهي أشرفها أما قلتها فلا ن العلم لا يستلذه إلا عالم ، والحكمة لا يستلذها إلا حكيم ، وما أقل أهل العلم والحسكمة ، وما أكثر المنسمين باسمهم ، والمرسمين برسومهم . وأما شرفها فلأنها لازمة لاتزول أبدا ، لافي الدنيا ولا في الآخرة ، ودائمة لاتمل . فالطمام يشبع منه فيمل ، وشهوة الوقاع يفرغ منها فنستثقل، والعلم والحكمة فط لايتصور أن تمل وتستثقل.ومن قدر على الشريف الباقي أبد الآباد ، إذا رضي بالخسيس الفاني في أقرب الآماد، فهو مصاب في عقله ، محروم لشقاوته وإدباره . وأقل أمر فيه أن العلم والعقل لايحتاج إلى أعوان وحفظة ، بخلاف المال . إذ العلم يحرسك ، وأنت تحرس المال . والعلم يزيدبالإنفاق،والمال ينقص بالإنفاق ، والمال يسرق ، والولاية يعزل عنها ، والعلم لاتمتمد إليه أيدى السراق بالأخذ، ولا أيدى السلاطين بالمزل، فيكون صاحبه في روح الأمن أبدا، وصاحب المال والجاه في كرب الخوف أبدا . ثم العلم نافع ، ولذيذ ، وجميل ، في كل حال أبدا والمال تارة يجذب إلى الهلاك ، وتارة يجذب إلى النجاة .ولذلك ذم الله تصالى المال في القرءان في مواضع ، و إن ساه خيرا في مواضع . وأما قصور أكثر الخلق عن إدراك لذة العلم ، فإِما لمدم الذوق ، فن لم يذق لم يمرف ولم يشتق ، إذ الشوق تبع الذوق ، وإما لفساد أمزجتهم ، ومرض قلوبهم بسبب اتباع الشهوات ، كالمريض الذي لايدرك حلاوة العسل ويراه مرا ، وإما لقصور فطنتهم ، إذ لم تخلق لهم بعد الصفة التي بها يستلد العلم ، كالطفل الرضيع الذي لايدرك لذة العسل والطيور السمان، ولا يستلذ إلا الابن. وذلك لايدل على أنها ليست لذيذة ، ولا استطابته اللبن بدل على أنه ألذ الأشياء . فالقاصرون عندرك لذة العلم والحكمة ثلاثة : إما من لم يحي باطنه كالطفل؛ وإما من مات بعد الحياة باتباع إشارة إلى مرض المقول. وقوله عز وجل (لِيُنْذِرِهُ مَنْ كَانَ حِيًّا (٢٠) إشارة إلى من لم يحى

<sup>(</sup>۱) القرة: ١٠ (٢) بس: ٧٠

حياة باطنة . وكل حي بالبدن ميت بالقلب فهو عند الله من الموتى ، وإن كان عند الجهال من الأحياء . ولذلك كان الشهداء أحباء عند ربهم يرزقون فرحين، وإن كانوا موتى بالأبدان الثانية : لذة يشارك الإنسان فيها بعض الحيوانات ، كلذة الرياسة والغلبة والاستيلاء وذلك موجود في الأسدوالنم و بعض الحيوانات . الثالثة : مايشارك فيهاسائر الحيوانات كلذة البطن والفرج ، وهذه أكثرها وجودا ، وهي أخسها ، ولذلك اشترك فيها كل مادب ودرج ، حتى الديدان والحشرات . ومن جاوز هذه الرتبة تشبشت به لذة الغلبة ، مادب ودرج ، حتى الديدان والحشرات . ومن جاوز هذه الرتبة تشبشت به لذة الغلبة عليه لذة العلم والحكمة ، لاسها لذة معرفة الله تمالى ، ومعرفة صفاته وأفعاله . وهذه رتبة وموسالصديقين ، ولاينال تمامها إلا بخروج استيلاء حب الرياسة من القلب . وآخر مايخرجمن وموسالصديقين حب الرياسة كريقوى عليه الصالحون . ومن الماد و فكسره بما يقوى عليه الصالحون . ومنه الأحساس على الدوام و في اختلاف الأحوال ، فيشبه أن يكون خارجا عن مقدور البشر ، الإحساس على الدوام و في اختلاف الأحوال ، فيشبه أن يكون خارجا عن مقدور البشر ، المم تغلب لذة معرفة الله تمالى في أحوال لايقع معها الإحساس بلذة الرياسة والغلبة ولكن نم تغلب لذة معرفة الله تمالى في أحوال لايقع معها الإحساس بلذة الرياسة والغلبة ولكن نم تكون مقهورة لاتفوى على حمل النفس على العدول عن العدل

وعند هذا تنقسم القاوب إلى أربعة أقسام. قلب لا يحب إلا الله تعالى ، ولا يستريح إلا بزيادة المعرفة به والفكر فيه ، وقلب لايدرى مالذة المعرفة ، وما معنى الأنس بالله ، وإنا لذته بالجاه ، والرياسة . والمال ، وسائر الشهوات البدنية ، وقلب أغلب أحواله الأنس بالله سبحانه ، والتلذذ بمعرفته والفكر فيه ، ولكن قد يعتريه في بعض الأحوال الرجوع إلى أوصاف البشرية ، وقلب أغلب أحواله التلذذ بالصفات البشرية ، ويعتريه في بمض الأحوال تلذذ بالعلم والمعرفة . أما الأول فإن كان ممكنا في الوجود فهو في غاية البعد.

وأما التابى: فالدنيا طافحة به . وأما الثالث والرابع : فوجودان ، ولكن على غاية الندور . ولا يتصور أن يكون ذلك إلا نادرا شاذا وهو مع الندوريتفاوت فى القلة والكثرة وإغا تكون كثرته فى الأعصار القريبة من أعصار الأنبياء عليهم السلام ، فلا يزال يزداد

المهد طولاً ، وترداد مثل هذه القلوب قلة ، إلى أن تقرب الساعة ، ويقضى الله أمرا كان مفعولًا وإنما وجبأن يكون هذا نادراً لأنه مبادى ملك الآخرة ، والملك عزيز، والملوك لايكثرون، فكما لا يكون الفائق في الملك والجمال إلا نادرا ، وأكثر الناس من دونهم، فكذا في ملك الآخرة ، فإن الدنيا مرآة الآخرة ، فإنها عبارة عن عالم الشهادة، والآخر عبارة عن عالم الغيب، وعالم الشهادة تابع لعالم الغيب ، كما أن الصورة في المرآة تابعة لصورة الناظر في المرآة ، والصورة في المرآة وإن كانت هَي الثانية في رتبة الوجود ، فإنها أولى في حق رؤيتك . فإنك لاترى نفسك ، وترى صورتك في المرآة أولا ، فتمرف مها صورتك التي هي قائمة بك ثانيا على سبيل المحاكاة. فانقلب التابع في الوجود متبوعاً في حق المعرفة، وانقلب المتأخر متقدماً . وهذا نوع من الانمكاس . ولكن الانعكاسوالانتكاسضرورة هذا العالم . فكذلك عالم الملك والشهادة محاك لعالم الغيب والملكوت. فمن الناس من يسر له نظر الاعتبار ، فلا ينظر في شيء من عالم اللك إلا يعبر به إلى عالم الملكوت ، فيسمى عبوره عبرة ، وقد أمر الحق به فقال ( فَاعْتَبِرُوا يَاأُولِي الْأَبْصَارِ (١) . ومنهم من عميت بصيرته فلم يعتبر ، فاحتبس في عالم الملك والشهادة ،وسينفتح إلىحبسه أبواب جهنم.وهذا الحبس مملوء تارا من شأنها أن تطلع على الأفئدة ، إلا أن بينه وبين إدراك ألمها حجابًا .فإذا رنع ذلك الحجاب بالموت أدرك . وعن هذا أظهر الله تعالى الحق على لسان قوم استنطقهم بالحَق ، فقالوا . الجنة والنار مخلوقنان ، ولكن الجحيم تدرك مرة بإدراك يسمى علم اليقين ، ومرة بإدراك آخر يسمى عين اليقين . وعين اليقين لايكون إلا في الآخرة ، وعلم اليقين قد يكون في الدنيا ، ولكن للذين قد وفوا حظهم من نور اليقين. فلذلك قال الله تمالي (كَلاَّ لَوْ تَمْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ لَتَرَوُنَّ الْجَيْمِ ('') أَى فَالدُنيا (ثُمَّ لَذَوُنُهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ('') أي ف الآخرة، فإذاً قدظهر أن القلب الصالح لمك الآخرة، لا يكون إلا عزير اكالشخص الصالح "للك الدنيا . قسمة سادسة: حارية لمجامع النهم . اعلم أن النعم تنقسم إلى ماهي غاية مطاو بة لذاتها ، وإلى ماهي مطلوبة لأجل الغاية . أما الغاية فإنها سعادة الآخرة ، ويرجع حاصاه الى أربعة آمور : بقاء لافناء له ، وسرور لاغم فيه ، وعلم لاجُهَل منه ، وغني لافقر بعده، وهي النعمة (۱) الحمر : ١٠ التكاثر : ٥ (٩) التكاثر ٧

الحقيقية . ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « لاعيش إلَا عَبْسُ الآخِرَةِ » وقال ذلك مرة في الشدة تسلية للنفس ، وذلك في وقت (١) حفر الخندق في شدة الضر . وقال ذلك مرة في السرور منما للنفس من الركون إلى سرور الدنبا ، وذلك ، عندإ حداق الناس به (١) في حجة الوداع . وقال رجل: (١) اللهم إنى أسألك تمام النعمه . فقال الني صلى الله عليه وسلم « وَهَلُ تَمْلُمُ مَا عَامُ النَّعْمَة ؟ » قال لا قال « تَمَامُ النَّعْمَة دُحُولُ الحَمَّة ؟ » قال لا قال « تَمَامُ النَّعْمَة دُحُولُ الحَمَّة »

وأما الوسائل فتنقسم إلى الأقرب الاحص كفضائل النفس وإلى مايليه في القرب كفضائل البدن، وهو الشاني، وإلى مايليه في القرب وبجاوز إلى غير البدن، كالأسباب المطبقة بالبدن من المال، والأهل والمشيرة وإلى مايحمع بين هذه الأسباب الخارجة عن النفس وبين الحاصلة النفس كالتوفيق والهداية. وهي إذاً أربعة أنواع الخارجة عن النفس وبين الحاصلة النفس كالتوفيق والهداية. وهي إذاً أربعة أنواع النوع الأول :وهو الاخص. الفضائل النفسية، ويرجع حاصلهامع انشماب أطرافها إلى الإيمان وحسن الحاق وينقسم الإيمان إلى علم الماملة وحسن الحاق ينقسم إلى قسمين : برك مقتضى الشهوات والنفس، وإلى علوم المعاملة وحسن الحاق ينقسم إلى قسمين : برك مقتضى الشهوات والانتدام حتى لا يتنع أصلا، ولا يقدم كيف شاه، بل يكون إقدامه وإحجامه بالميزان المدل الذي انزله الله تمالى على الله عليه وسلم ، إذ قال تعالى (أن لا نطنوا في الميزان وأقيموا ألورن بالقسط وكا تحسروا الميزان "ن ) فن خصى نفسه لذيل شهوة النكاح أو برك الذكل حتى صعف عن العبادة أو برك الذكل حتى صعف عن العبادة والذكر والفكر، فقد أخسر الميزان. ومن انهمك في شهوة البطن والفرح، فقد طنى فو الميزان. وإنما المعران، فتمتدل به كفتا الميزان فإذا الفضائل الحاصة بالنفس المقربة إلى الله تعالى أربعة . علم مكاشفة، وعلم معاملة، فإذا الفضائل الحاصة بالنفس المقربة إلى الله تعالى أربعة . علم مكاشفة، وعلم معاملة،

<sup>(</sup>١) حديث قوله عند حمر الخندق لاعيش الاعبش الآحرة : منفق عليه من حديث أنس

<sup>(</sup>٧) حديث قوله في حجة الوداع لاعيش الاعيش الآخرة ؛ الشافعي، رسلاو الحاكم متصلاو محمدو تقدم في الحج

<sup>(</sup> ٣ ) حديث قال رجل اللهم أن أسألك عام النعمة \_ الحديث الترمذي من حديث معاذ بسند حسن

<sup>(</sup>۱) الرحمن : ۷ ، ۹

وعفة ، وعدالة ولا يتم هذا في غالب الأمر إلا بالنوع الثاني . وهو الفضائل البدنية ، وهي أربعة . الصحة ، والقوة، والجمال ، وطولالمبر. ولاتتهيأ هذه الأمور الأربعة إلابالنوع الثالث ، وهي النعم الخارجة المطيفة بالبدن ، وهي أربعة : المال ، والأهل ، والجاه ، وكرم المشيرة . ولا ينتفع بشيء من هذه الأسباب الخارجة والبدنية إلا بالنوع الرابع ، وهي الأسباب التي تجمع بينها وبين مايناسب الفضائل النفسية الداخلة ، وهي أربعة :هدايةالله، ورشده ، وتسديده ، وتأييده . فجموع هذه النمم ستة عشر ، إذ قسمناها إلى أربعة ، وقسمنا كل واحدة من الأربعة إلى أربعة . وهذه ألجلة يحتاج البعض منها إلى البعض ، إما حاحة ضرورية ، أو نافعة . أما الحاجة الضرورية فكحاجة سمادة الآخرة إلى الإيمان وحسن الخلق ، إذ لاسبيل إلى الوصول إلى سعادة الآخرة ألبتة إلا بهما ، فليس للا نسان إلاماسمي، وليس لأحد في الآخرة إلا مآزود من الدنيا. فكذلك حاجة الفضائل النفسية تكسب هذه العلوم، وتهذيبُ الأخلاق إلى صحة البدن ضرورى . وأماالحاجة النافعة على الجلة ، فكحاجة هذه النعم النفسية والبدنية إلى النعم الخارجة ، مثل المال ، والعز ، والأهل فإن ذلك لو عدم رعا تطرق الخلل إلى بمض النعم الداخلة . فإن قلت : فما وجه الحاجة لطريق الآخرة إلى النعم الخارجة من المال، والأهل، والجاه والعشيرة؟ فاعلم أن هذه الأسباب جارية مجرى الجناح المبلغ، والآلة المسهلة للمقصود. أما المال، فالفقير في طلب العلم والكال وليس له كفاية ، كساع إلى الهيجا بغير سلاح، وكبازي يروم الصيد بلا جناح ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (' ( نِمْمَ الْمَالُ الصَّالِحُ لِلرَّجُلِ الصَّالِحِ ) وقال صلى الله عليه وسلم (٢) \* نِعْمَ ٱلْمَوْنُ عَلَى تَقُورَى ٱللهِ الْمَالُ ، وكَبِفُ لا. ومن عدم المالصار مستغرق الأوِقات في طلب الأقوات ، وفي تهيئة اللباس، والمسكن، وضرورِات المبشة ثم يُتمرض لأنواع من الأذي تشفيله عن الذكر والفكر ، ولا تندفع إلا بسيلاح المال.

المندر عن جابر ورواه ابو الفائم المعوى من القضاعي في مسند الشهاب فكذا مرسلا

<sup>(</sup>۱) حديث نعم المال الصالح للرحل الصالح : أحمدواً بو يعلى والطبران من حديث عمر وبن العاص بسنديد (۲) حديث معم العون على تقوى الله المال : أنو منصور الديلس في مسند الفردوس من رواية محمد بن المنكدر عن جابر ورواء أبو القاسم البغوى من رواية إبن المنكدر عرسلا ومن طريقه رواء

مم ذلك محرم عن فضيلة الحج ، والزكاة ، والصدقات ، وإفاضة الحيرات . وقال بعض الحكماء ؛ وقد قبل ه ماالنعيم ؟ فقال الغنى ، فإنى وأيت الفقير لاعيش له قبل زدنا قال الائمن فإنى وأيت الفقير لاعيش له قبل زدنا قال العافية فإنى وأيت المريض لاعيش له قبل زدنا قال العافية فإنى وأيت المريض لاعيش له قبل زدنا قال العافية فإنى وأيت المريم لاعيش له . وكأن ماذكره إشارة إلى نعيم الدنيا ، ولكن من الشباب . فإنى وأيت الهريم لاعيش له . وكأن ماذكره إشارة إلى نعيم الدنيا ، ولكن من الشباب في يوني وأيت المريم في أنه قوت كما قال صلى الله عليه وسلم (١) « مَن أصبح مُعاقى في بَدَنه آمناً في يسرو به عند أو قوت كون مه فكا قال صلى الله عليه وسلم (١) « مَن أصبح مُعاقى في بَدَنه آمناً في يسرو به عند أو قوت كون مه فكا قال عند كرات له الدونيا بحداً فيرها »

وأما الأهل والولدالصالح ، فلا يخنى وجه الحاجة إليهما . إذ قال صلى الله عليه وسلم "
« نِمْمَ أُلْمَوْنُ عَلَى الدَّينِ الْمَرْأَةُ الصَّالِحِةَ » وقال صلى الله عليه وسلم فى الولد " « إِذَا مَاتَ الْمَبْدُ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِن " ثَلَاثٍ وَلَد صَالِحٍ يَد ْعُولُهُ » الحديث وقد ذكر نافوا لدالأهل والولد فى كتاب النكاح . وأما الأقارب فهما كثر أولاد الرجل وأقاربه ، كانوا له مثل الأعين والأيدى ، فيتيسر له بسببهم من الأمور الدنيوية المهمة فى دينه ، ما لو انفرد به الطال شغله ، وكل ما يفرخ قلبك عن ضرورات الدنيا فهو معين لك على الدين ، فهو إذاً نعمة

وأما العز والعباه ، فبه يدفع الإنسان عن نفسه الذل والضيم ، ولا يستغنى عنه مسلم ، فإنه لا ينفك عن عدو يؤذيه ، وظالم يشوش عليه علمه ، وعمله ، وفراغه ، ويشغل قلبه وقلبه وأس ماله . وإنما تندفع هذه الشواغل بالعز والجاه . ولذلك قيل . الدين والسلطان توأمان قال تعالى (وَلُو لا دَفْعُ الله النّاسَ بَمْضَهُم بِبَمْضِ لَفَسَدَت الأرْضُ ('') ولامه نى الجاه الاملك القلوب كالامعنى للغنى إلاملك الدراهم . ومن ملك الدراهم تسخرت له أرباب القلوب لدفع الأذى عنه . فكا يحتاج الإنسان إلى سقف يدفع عنه المطر ، وجبة تدفع عنه البرد ، وكلب يدفع الذئب عن ماشيته ، فيحتاج أيضا إلى من يدفع الشر به عن نفسه . وعلى هذا القصد كان الذئب عن ماشيته ، فيحتاج أيضا إلى من يدفع الشر به عن نفسه . وعلى هذا القصد كان

<sup>(</sup>۱) حدیث من أصبح معافی فی بدنه آمنا فی سربه ـ الحدیث : الترمذی وحسنه وابن ماجه من حدیث عبید الله بن محصن الانصاری وقد تقدم

<sup>(</sup> y ) حديث نعم العون على الدين المرأة الصالحة :لم أجدَّله اسنادا ولمسلم من حديث عبد الله بنعمروالدنيا متاع وخير متاع الدنيا المرأة الصالحة٬

<sup>(</sup>٣) حديث إذا مات العبد انقطع عملة الا من ثلاث: مسلم من حديث أبي هريرة وتقدم في النكاح

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢ ٢٥

الأنبياء الذين لاملك لهم ولاسلطنة ، يراءون السلاطين ، ويطلبون عندهم الجاه، وكذلك علماءالدين. لا على قصد التناول من خز اثنهم، والاستئثار والاستكثار في الدنيا عتاب متهم. ولا تظان أن نممة الله تعالى على رسوله صلى الله عليـه وسلم ، حيث نصره وأكمل دينه، وأظهره على جميع أعدائه ، ومكن في القلوب حبه ، حتى اتسع عزه وجاهه ،كانت أقل من نعمته عليه حيث كان يؤذى ويضرب حنى افتقر إلى الهرب والهجرة . (١)

فإن قلت : كرم العشيرة وشرف الأهل همو من النعم أم لا ؟ فأقول نعم • ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (٢) « الْأَعَّةُ مِنْ قُرَيْشِ » ولذلك كان صلى الله عليه وسلم (٦) من أكرم الناس أرومة في نسب آدم عليه السلام . وقال صلى الله عليه وسلم (١٠) ﴿ يَخْيَرُوا لِنُطَفِكُمُ الْأَكُونَاء »وقال صلى الله عليه وسلم (° « إِيَّاكُمْ وَخَصْرًاء الدَّمَنِ »فقيلوماخضراء

(١) حديث ماناله صلى الله عليه وسلم من الأذي و عوه حتى افتقر إلى الهرب والهجرة البخاري ومسلم من حديث عائشة انها قالت للنبي صلى الله عليه وسلم هل أنى عليك يوم أشد من يوم أحد قال لفد لقيت من قومك وكان أشدما لفيت يوم العقبة اذ عرضت نفسي على ابن عبد باليل الحديث : وللترمذي وصححه وابن ماجه من حديث أنس لقد أخفت في الله وما يخاف أحـــد ولفد أوذيت في الله وما يؤذي أحدد ولقد أتى على ثلاثون من بين يوم وليلة ومالى ولبلال طعام يأ كله ذو كبد الاثني، يواريه ابط بلال قال الترمـذي معنى هــذا حـين خرج النبي صلى الله عليه وسلم هارباً من مكم ومعه بلال وللخارى عن عروة قال سألت عبد ألله بن عمرو عن أشد ما صنع المشركون برسول الله صلى الله عليه وسلم قال رأيت عقمة بن أبي معيط جا، إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو يصلى فوضع رداءه في عنفه فخنقه خنقا شديدا فجاء أبو بكر فدفعه عنه \_ الحديث والبرار وأبي يعلى من حديث أنس قال لفد صربوارسولالله صلى الله عليه وسلم حتى غشى عليه فقام أبو بكر فجعل ينادى ويلكم أنقتاون رجلاأن يقول ربى الله واسناده صحيح على شرط مسلم

( ٢ ) حديث الأئمة من قريش النسائي والحاكم من حديث أنس باسناد صحيح

(٣) حديث كان صلى الله عليه وسلم من أكرم أرومة فى نسب آدم الأرومة الأصل هذا مَعَاومِ فروى مسلم من حديث واثلة بن الأثقع مرفوعا إن الله اصطفى كنانة من ولد اسماعيل وأصطفى قر یشا من کنانة واصطنی من قریش بی هاشم واصطفای من بی هاشم وفی روایة الترمذی أن الله اصطفى من ولد ابراهيم اسماعيل وله من حديث المباس وحسنه وابن عباس والطلب ابن ربيعـة وصحه والمطلب بن أبي وداعة وحسنه أن الله خلق الحلق فجعلن من خيرهم و في حديث ابن عباس مابال أفوام يبتذلون أصلى فوالله لأنا أفضلهم أصلا وخيرهم موضعا

(٤) حديث تخيروا لنطفسكم :ابن ماجه من حديث عائشة : وتقدم في النكاح

(٥) إيا كم وخضراء الدمن : تقدم فيه أيضا

الدمن؟ قال « الْمُرْأَةُ الخُسْنَا؛ فِي الْمُنْبَتِ السُّوِّ؛ فَهَذَا أَيْضَا مِنَ النَّمِ . ولست أعنى به الانتساب إلى الظَّمة وأرباب الدنيا، بل الانتساب إلى شجرة رسول الله صلى الله عليه وسلم وإلى أثمة العلماء، وإلى الصالحين والأبرار، المتوسمين بالعلم والعمل

فإن قلت: فما معنى الفضائل البدنية ؟ فأقول لاخفاء بشدة الحاجة إلى الصحة والقوة ، وإلى طول العمر ، إذ لايتم علم وعمل إلا بهما . ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (٦) و أَفْضَلُ السَّعَادَاتِ طُولُ ٱلْمُمْرِ فِي طَاعَةِ اللهِ تَعَالَى» وإنما بستحقر من جملته أمر الجمال ، فيقال يكني أن يكون البدن سلما من الأمراض الشاغلة عن تحرى الخيرات. ولعمرى الجال قليل الغناء ، ولكنه من الخيرات أيضا · أما في الدنيا فلا يخني نفعه فيها . وأما في الآخرة فمن وجهين . أحدهما أن القبيح مذموم ، والطباع عنه نافرة . وحاجات الجيل إلى الإجابة أقرب وجاهه فى الصدور أوسع ، فكأنه من هذا الوجه جناح مبلغ كالمال والجاه ، إذ هو نوع قدرة ، إذ يقدر الجيل الوجه على تنجيز حاجات لا يقدر عليها القبيح . وكل معين على قضاء حاجات الدنيا فعين على الآخرة بواسطتها . والثاني أن الجمال في الأكثريدل على فضيلة النفس ، لأن نور النفس إذا تم إشراقه تأدى إلى البدن، فالمنظر والمخبر كثيرا مايتلا زمان ولذلك عول أصماب الفراسة في معرفة مكارم النفس على هيآت البدن، فقالواالوجه والعين مرآة الباطن . ولذلك يظهر فيه أثر الغصب والسرور والغم .ولذلك فيل طلاقة الوجه عنوان مافي النفس . وقيل مافي الأرض فبيح إلا ووجهه أحسن مافيه . واستعرض المأمون جيشا فعرض عليه رجل قبيح ، فاستنطقه فإذا هو ألكن ، فأسقط اسمه من الديو ان وقال .الروح إذا أشرقت على الظاهر فصباحة ، أو على الباطن ففصاحة ، وهذا ليس له ظاهر ولا باطن وقد قال صلى الله عليه وسلم ('' ﴿ اطْلُبُوا الْخُيْرَ عِنْدَ صِبَاحِ الْوُجُومِ ، وقال عمر رضى الله تمالى عنه : إذا بعثم رسولا فاطلبوا حسن الوجه ، حسن الاسم . وقال الفقهاء إذا نساوت

<sup>(</sup>١) حديث أفصل السعادة طول العمر في عبادة الله :غريب بهذا اللفط وللترمذي من حديث أبي بكرة أن رجلا قال يارسول الله أي الناس خير قال من طال عمره وحسن عمله وقال حسن صحيح

<sup>(</sup> y ) حديث اطلبوا الحير عند حسان الوجوه :أبو يعلى من رواية اسماعيل بن عياش عن خيرة بنت محمد ابن ثابت بن سباع عن أمها عائشة وخيرة وأمها لاأعرف حالهما ورواه ابن حبان من وجه آحر فى الضعفاء والبيهتي فى الشعب من حديث ابن عمر وله طرق كلها ضعيفة

درجات المصلين فأحسنهم وجها أولاهم بالإمامة . وقال تعالى ممتنا بذلك ( وَزَادَهُ يُسْطَةً في ا أَلْمِلْمِ وَالِّحْسُمِ (١) ) ولسنا نعني بالجمال ما يحرك الشهوة ، فإن ذلك أنوثة . وإعانعتي بهار تفاع القامة على الاستقامة ، مع الاعتدال في اللحم ، وتناسب الأعضاء ، وتناصف خلقة الوجه، بحيث لاتنبو الطباع عن النظر إليه . فإن قلت فقد أدخلت المال ، والجاه ، والنسب والأهل، والولد في حيز النعم، وقد ذم الله تعالى المال والجاه، وكذا رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) ، وكذا العلماء ، قال تعالى ( إِنَّ مِن ۚ أَزْ وَاجِكُمْ ۖ وَأَوْلاَ دِكُمْ ۚ عَدُوا ٓ لَكُمْ فَأَخْذَرُوهُمْ (") وقال عز وجل ( إِنَّهَا أَمْوَ ٱلكُمْ وَأُولَادُ كُمْ فِتْنَةً "") وقال على كرم الله وجهه في ذُم النسب : الناس أبناء ما يحسنون ، وقيمة كل امرىء ما يحسنه . وقيل . المرء بنفسه لابأبيه . فما معنى كونها نعمة مع كونها مذمومة شرعا . فاعلم أن من يأخذ العلوم من الالفاظ المنقولة المؤولة ، والعمومات المخصصة ، كان الضلال عليه أغلب ،مالم يهتد بنور الله تمالي إلى إدراك العلوم على ماهي عليه ، ثم ينزل النقل على وفق ماظهر له منها ،بالتأويل مرة ، وبالتخصيص أخرى . فهذه نعم معينة على أمر الآخرة لاسبيل إلى جحدها · إلا أن فيها فتنا ومخاوف . فمثال المــال مثال الحية التي فيها ترياق نافع ،وسم نافع. فإنأصابهاالمعزم الذي يمرف وجه الاحتراز عن سمها ، وطريق استخراج ترياقها النافع ، كانت نعمة · وإن أصابها السوادي الغر ، فهي عليه بلاء وهلاك وهو مثل البحر الذي تحته أصناف الجواهر واللآلي، ، فمن ظفر بالبحر ، فإن كان عالما بالسباحة ، وطريق الغوص ، وطريق الاحتراز عن مهلكات البحر ، فقد ظفر بنعمه ، و إن خاصه جاهلا بذلك ، فقد هلك . فلذلك مدح الله تمالى المال وسماه خيراً . ومدحه رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال « نيم العُوْنُ عَلَى تَقُورَى الله تَماكَى الْكَالُ ، وكذلك مدح الجاه والعز ، إذمن الله تعالى على رسوله صلى الله عليه وسلم بأن أظهره على الدين كله ، وحببه في قلوب الخلق ، وهو المعني بالجاه . ولسكن المنقول في مدحهما قليل ، والمنقول في ذم المال والجاه كثير . وحيث ذم الرياء فهوذم الجاه إِذَ الرياء مقصوده اجتلاب القلوب، ومعنى الجاه ملك القلوب. وإنما كثر هذا وقل ذاك

<sup>(</sup>١) حديث ذم المال والجاه : الترمذي من حديث كعب من مالكمادثبان جاثمان أرسلا في غنم بأفسد لها من حب المال والشرف لدينه: وقدتقدم في دم المال والبخل

<sup>(</sup>١) القرة : ٢٥٧ (٢) التفاين : ٢٥٨ (٢) التفاين : ١٥٠

لأن الناس أكثره جهال بطريق الرقية لحية المال ، وطريق الغوص فى بحر الجاه ، فوجب تحذيره ، فإنهم بهلكون بسم المال قبل الوصول إلى ترياقه ، ويهلكهم تمساح بحر الجاه قبل العثور على جواهره . ولو كانا فى أعيانهما مذمومين بالإضافة إلى كل أحد ، لما تصور أن ينضاف إلى النبوة الملك ، كما كان لرسولنا صلى الله عليه وسلم ، ولا أن ينضاف إليها الغنى ، كما كان لسليمان عليه السلام .

فالناس كلهم صبيان، والأموال حيات، والأنبياء والعارفون معزمون. فتديضر الصبي مالاً يضر المعزم . نعم المعزم لوكان له ولد يريد بقاءه وصلاحه :وقد وجد حية ،وعلم أنه لو أخذها لأجل تريافها لاقتدى به ولده ، وأخذ الحية إذا رآها ليلمب بها فيهلك،فله غرض في الترياق ، وله غرض في حفظ الولد . فواجب عليه أن يزن غرضه في الترياق بغرضه في حفظ الولد. فإذا كان يقدر على الصبر عن الترياق ، ولا يستضر به ضررا كثيرا ،و لوأخذما لأخذها الصبي، ويعظم ضرره بهلاكه، فواجب عليه أن بهربعن الحية إذار آها، ويشير على الصبي بالهرب، ويقبح صورتها في عينه، ويعرفه أن فيها سما قاتلا لاينجو منه أحــد ولا يحدثه أصلا عا فيها من نفع الترياق ، فإن ذلك رعا يغره فيقدم عليه من غير تمام المعرفة . وكذلك الغواص ، إذا علم أنه لو غاص في البحر بمرأى من ولده لاتبعـ له وهلك ، فواجب عليه أن يحذر الصي ساحل البحر والهر . فإن كان لا ينزجر الصي عجرد الزجر مهما رأى والده يحوم حول الساحل، فواجب عليه أن ببعد من الساحل مع الصي ، ولايقرب منه بين يديه . فكذلك الأمة في حجر الأنبياء عليهم السلام كالصبيان الأغبياء ولذلك قال صلى الله عليه وسلم (١) « إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ مِثْلُ الْوَالِدِ لِوَلَدِهِ ، وقال صلى الله عليه وسلم ('' ﴿ إِنَّكُمْ ۚ تَنَّهَا فَتُونَ عَلَى النَّارِ تَهَافُتَ ٱلْفَرَاشِ وَأَنَا آخَذُ بِحُجَزَكُمْ ، وحظهم الأوفر في حفظ أولادهم عن المهالك ، فإنهم لم يبعثوا إلا لذلك . وليس لهم في المال حظ إلا بقــدر القوت ، فلا جرم التصروا على قدر القوت. وما فضل فلم يمسكوه ، بل أنفقوه . فإن

<sup>(</sup>۱) حدیث اِنما أنا لَسَمَ مثل الوالد لولده : مسلم من حدیث أبی هریرة دون قوله لولده وقد تقدم (۲) حدیث اِنکم تنهافتون علی النار تهافت الفراش و أنا آخذ بحجزکم : متفق علیه من حدیث أبی هریرة بلفظ مثلی و مثل الناس و قال مسلم و مثل أمتی کمثل رجل استوقد نار افجعلت الدواب و الفراش یقعن فیه فأنا آخذ محجزکم و أنتم تقتحمون فیه و لمسلم من حدیث جابر و أنا آخذ بحجزکم عن النار و أنتم تفتلون من یدی

الإنفاق فيه الترياق ، وفي الإمساك السم . ولو فتح الناس باب كسب المال ورغبوا فيه ، لمالوا إلى سم الإمساك ، ورغبوا عن ترياق الإنفاق . فلذلك قبحت الأموال ، والمني به تقبيح إمساكها ، والحرص عليها للاستكثار منها ، والتوسع في نسمها بما يوجب الركون القيال الخيرات ، فليس بعذموم إلى الدنيا ولذاتها . فأما أخذها بقدر الكفاية ، وصرف الفاضل إلى الخيرات ، فليس بعذموم وحق كل مسافر أن لا يحمل إلا بقدر زاده في السفر ، إذا صمم العزم على أن يختص عا يحمله فأما إذا سمحت نفسه بإطمام الطعام ، و توسيع الزاد على الرفقاء ، فلا بأس بالاستكثار ، وقوله عليه السلام (۱) « لِيكُن أَكَد كُم مِن الدُنيا كُزاد الرا كب ، معناه لأنفسكم وقوله عليه السلام (۱) « لِيكُن أَكد أَحد كُم مِن الدُنيا كُزاد الرا كب ، معناه لأنفسكم خاصة . وإلا فقد كان فيمن يروى هذا الحديث ويعمل به ، من يأخذما ثه أنف در هي موضع واحد ، ويفرقها في موضعه ، ولا يسك منها حبة . ولما ذكر رسول الله صلى الله عنه في أن الأغنياء يدخلون الجنة بشدة ، (۱) استأذنه عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه في أن ان الأغنياء يدخلون الجنة بشدة ، (۱) استأذنه عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه في أن يظم المسكبن ويكسو العارى ، ويقرى الضيف ، الحديث

فاذاً للنعم الدنيوية مشوبة . قد امتزج دواؤها بدائها ، ومرجوها بمخوفها ، وتفعها بضرها . فن وثق ببصيرته وكال معرفته ،فلهأن يقرب منهامتقيا داءها ،ومستخر جادواءها ومن لايثق بها ، فالبعد البعد ، والفرار الفرار عن مظان الأخطار ، فلا تعدل بالسلامة شيئا في حق هؤلاء ، وهم الخلق كلهم إلا من عصمه الله تعالى وهداه لطريقه

فإن قلت : فما معنى النعم التوفيقية الراجعة إلى الهداية ، والرشد ، والتأييد ، والنسديد؟ فاعلم أن التوفيق لا يستغنى عنه أحد . وهو عبارة عن التأليف والتلفيق بين إرادة العبد و بين قضاء الله وقدره و هذا يشمل الخير والشر ، وما هو سعادة وما هو شقاوة م ولكن جرت العادة بتخصيص اسم التوفيق عما يوافق السعادة من جملة نضاء الله تعالى وقدره

<sup>(</sup>۱) حدیث لیکن بلاغ أحدكم من الدنیاكزاد راكب : ابن ماجه والحاكم من حدیث سلمان لفظالحا كم وقال بلغة وقال مثل زاد الراكب وقال صحیح الأسناد \* قلت هو من روایة أبی سفیان عن أشیاخه غیر مسمین وقال ابن ماجه عهد إلی أن یكنی أحدكم مثِل زاد الراكب

<sup>(</sup> ٢ ) حديث استئذان عبد الرحمن بن عوف أن يخرج عن جميع ما بملسكه لما دكر أن الأعنياء يدخلون الجنة بشدة فأذن له فنزل جبريل فقال مره أن يطم المسكين ــ الحديث : الحاكم من حديث عبد الرحمن بن عوف وقال صحيح الأسناد \* قلت كلا فيه خاله بن أبي مالك ضعيف جدا

كما أن الإلحاد عبــارة عن الميــل، فخصص عن مال إلى الباطل عن الحق وكذا الارتداد ولا خفاء بالحاجة إلى التوفيق ولذلك قيل

إذا لم يكن عون من الله للفتى فأكثر مايجني عليه اجتهاده

فأما الهداية فلا سبيل لأحد إلى طلب السعادة إلا بها لأن داعية الإنسان قدتكون ما فله الهداية والرسان الفساد ماثلة إلى ما فيه صلاح آخرته ، ولكن إذا لم يعلم ما فيه صلاح آخرته حتى يظن الفساد صلاحا ، فمن أبن ينفعه مجرد الإرادة ؟ فلا فائدة في الإرادة ، والقدرة ، والأسباب، إلا بعد الهداية . ولذلك قال تعالى (رَبُنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى () وقال تعالى الهداية . ولذلك قال تعالى (رَبُنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْء خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى () وقال تعالى (وَلُولًا فَضْلُ الله عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِنْكُمْ مِنْ أَحَدا بَداً وَلَكَنَّ الله بُر كَى مَنْ يَشَاهِ () وقال صلى الله عليه وسلم () د ما مِنْ أَحَد يَدْخُلُ الجُنَّة إلا برَحْمَة الله تَعالَى » أي مهدايته فقيل ولا أنت يارسول الله ؟ قال د وَلا أنّا » . وللمداية ثلاث منازل

الأولى : معرفة طريق الخير والشر ، المشار إليه بقوله تعالى ( وَهَدَ يْنَاهُ النَّجْدَ يْنِ ( ") وقد أنهم الله تعالى به على كافة عباده عبعضه بالعقل، وبعضه على لسان الرسل. ولذلك قال تعالى ( وَأَمّا مُعُودُ فَهَدَ " يَناهُم فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى ( ) فأسباب الحدى هى الكتب والرسل وبصائر العقول . وهى مبذولة . ولا يمنع منها إلا الحسد، والكبر، وحب الدنيا ، والأسباب التي تعمى القلوب و إن كانت لا تعمى الأبصار. قال تعالى ( فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَى الاَ مُصارُ وَلكن تُعْمَى الْقُلُوبُ التي في الصُّدُور ( " ) . ومن جملة المعميات الإلف والعادة ، وحب استصحابها وعنه العبارة بقوله تعالى ( إِنَّا وَجَدُنا آباء نَا عَلَى أُمَّةٍ ( " ) ) الآية و عن الكبر والحسد العبارة بقوله تعالى ( وَقَالُوا لَو لاَنْرُلُ هَذَا الْقُرْ عَانُ عَلَى رَجُل مِنَ الْقَرْ يَتَيْنِ عَظِيمٍ ( " ) وقوله تعالى ( أَبشَرًا مِنَا وَاحِدًا نَتْبِعُهُ ( " ) فهذه المعميات هي التي منعت الاهتداء والهُداية المهداية المهد

<sup>(</sup>۱) حدیث مامن أحد یدخل الجنة إلا برحمة الله : منفق علیه من حدیث أبی هریرة لن یدخل أحدكم عمله الجنة قالوا ولا أنت یارسول الله قال ولا أنا لا أن یتغمدی : الله بفضل منه ورحمةوفی وایة لمسلم ما من أحد یدخله عمله الجنة \_ الحدیث : واتفقا علیه من حدیث عائشة وانفرد به مسلم من حدیث جابر وقد نقدم

<sup>(</sup>۱) طه: ٥٠٠٠ النور: ٢٦ (٢) البلد ١٠ (١) فصلت: ١٧ (١) الحجج: ٤٦ (١) الزخرف ٢٢٠٠٠ الزخرف ٢٢٠ (٧) الزخرف ٢٢٠) النور: ٢٤

الثانية :وراء هذه الهداية المامة ، وهي التي يمد الله تمالي بهما العبد حالاً بعدحال ،وهي عُرة المجاهدة ، حيث قال تعالى ( وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُدُ يَنَّهُمْ سُبُلَنَا ''') وهو المراد بقوله تعالى (وَالَّذِينَ المُتَدَوَّا زَادَهُمْ هُدَّى (٢) . والهداية الثالثة وراء الثانية ،وهو النور الذي يشرق في عالم النبوة والولاية بعد كمال المجاهدة، فيهتدى بها إلى مالا يهتدي إليه بالمقل الذي يحصل به التكليف و إمكان تملم العاوم. وهو الهدى المطلق ، وماعداه حجاب له ومقدمات . وهو الذي شرفه الله تعالى بتخصيص الإضافة إليه ، وإن كان الكل من جهته تمالى، فقال تمالى ( قُلْ إِنَّ هُدَى اللهِ هُو َ الْهُدَى (٢٠) وهو المسبى حياة في قوله تمالى ( أُوَمَنْ كَأَنَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَعْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ('') والمنيُّ بقوله تعالى (أَ فَمَنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلاَمِ فَهُو عَلَى نُورِ مِنْ رَبِّهِ (٥٠) . وأما الرشد، فنعنى به المناية الإلهية التي تمين الإنسان عند توجهه إلى مقاصده ، فتقو به على مافيه صلاحه ، وتفتره عما فيه فساده . ويكون ذلكمن الباطن، كماقال تعالى (وَلَقَدْ آ تَيْنَا إِيْرَاهيَم,رُشْدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عَالِمِنَ (1) ) فالرشد عبارة عن هداية باعثة إلى جهة السعادة ، محسركة إليها · فالصبي إذا بلغ خبيرا بحفظ المال وطرق التجارة والاستماء ، ولكنه مع ذلك يبذر ولا يريد الاستنهاء ، لايسمي رشيدا ، إلا لعدم هدايته ، بل لقصور هدايته عن تحريك داعيته فكم من شخص يقدم على مايملم إنه يضره ، فقد أعطى الهداية ، وميزبها عن الجاهل الذي لايدرى أنه يضره ، ولكن ماأعطى الرشد : فالرشد بهذا الاعتبار أكل من مجردالهداية إلى وجوه الأعمال ، وهي نعمة عظيمة .

وأما التسديد، فهو توجيه حركاته إلى صوب المطلوب، وتيسرهاعليه اليستدفي صوب الصواب في أسرع وقت. فإن الهداية عجر دها لا تكنى. بل لا بدمن هداية بحركة للداعية وهي الرشد والرشد لا يسكنى، بل لابد من تيسر الحركات عساعدة الأعضاء والآلات حتى يتم المراديما انبعث الداعية إليه، فالهداية محض التعريف، والرشد هو تنبيه الداعية لتستيقظ و تتحرك ، والتسديد إعانة ونصرة بتحريك الأعضاء في صوب السداد.

<sup>(</sup>١) العنكوت: ٩٦ (٢) عمد: ١٧ (١) القرة: ١٠٠ (١) الأنبياء: ١٥ (١) الأنبياء: ١٥ الزمر: ٢٠١٠ الأنبياء: ١٥

وأما التأييد، فكأنه جامع للكل. وهو عبارة عن تقوية أمره بالبصيرة من داخل وتقوية البطش ومساعدة الأسباب من خارج. وهو المراد بقوله عز وجل (إذْ أَيَّدْتُكَ مِرُوحِ الْقُدُسُ (١) وتقرب منه العصمة. وهي عبارة عن وجود إلهي بسبح في الباطن، يقوى به الإنسان على تحرى الخير و تجنب الشر، حتى يصير كمانع من باطنه غير محسوس. وإيّاه عني بقوله تعالى (وَلَقَدْ هَمَّتُ به وَهَمَّ بِهَا لَوْ لاَ أَنْ رَأَى بُرْهَانَ ربّهِ (٢))

فهذه هي مجامع النعم .ولن تنثبت إلا عا يخوله الله من الفهم الصافي الثاقب ، والسمع الواعى ، والقلب البصير المتواضع المراعى ، والمسلم الناصح ، والمال الزائد على ما يقصر عن المهمات بقلته ، القاصر عما يشغل عن الدين بكثرته . والعز الذي يصونه عن سفه السفهاء وظلم الأعداء . ويستدعى كل واحد من هذه الأسباب الستة عشر أسبابا ، ويستدعى تلك الأسباب أسبابا ، إلى أن تنتهي بالآخرة إلى دليل المتحيرين، وملجأ المنطرين ؛ وذلك رب الأرباب ، ومسبب الأسباب . وإذا كانت تلك الأسباب طويلة لا يحتمل مثل هذا الكتاب اسقتصاءها ، فلنذكر منها أنموذجا ليعلم به معنى قوله تعالى (وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ الله لا شخصُوها (منه التوفيق) وبالله التوفيق

### بيان

وجه الأنموذج في كثرة نعم الله تعالى وتسلسلها وخروجها عن الحصر والإحصاء

اعلم أنا جمنا النعم في ستة عشر ضربا. وجعلنا صعة البدن نعمة من النعم الواقعة في الرتبة المتأخرة. فهذه النعمة الواحدة لو أردنا أن نستقصى الأسباب التي بها تمت هذه النعمة لم نقدر عليها. ولكن الأسكل أحد أسباب الصحة ، فلنذكر نبذة من جملة الأسباب التي بها تتم نعمة الأكل ، فلا يخنى أن الأكل فعل ، وكل فعل من هذا النوع فهو حركة ، وكل حركة لابد لها من جسم متحول هو آلتها ، ولا بد لها من قدرة على الحركة . ولا بد من إرادة للحركة ، ولا بد من علم بالمراد وإدراك له . ولا بد للأكل من مأكول ، ولا بد للمأكول من أصل منه بحصل ، ولا بد له من صانع يصلحه . فلنذكر أسباب الإدراك ، مم أسباب الإدراك ، أسباب الأدراك ، أسباب المؤدراك ،

<sup>(</sup>۱) المائدة : ١٠٠ (٢) يوسف : ٢٤ (٣) ابرأهيم : ٣٤

# الطرفس الأول

ف نعم الله تعالى فى خلق أسباب الإدراك

اعلِ أن الله تعالى خلق النبات ، وهو أكمل وجودا من الحجر ، والمدر ، والحديد ، والنحاس، وسائر الجواهر التي لاننسي ولا تفذي ، فإن النبات خلق فيه فوة سها يجتمذب الغذاء إلى نفسه من جهة أصله وعروقه التي في الأرض، وهي له آلات فيها بجتذب الغذاء، وهي المروق الدقيقة التي تراها في كل ورقة ، ثم تغلظ أصولهـــا ، ثم تنشعب ، ولا تزال تستدق وتتشمب إلى عروق شعرية تنبسط في أجزاء الورقة ، حتى تعبب عن البصر ، إلا أن النبات مع هـذا الكال ناقص ، فإنه إذا أعوزه غداء يساق إليه ، ويماس أصله ، جف ويبس، ولم عكنه طلب الغذاء من موضع آخر . فإن الطاب إعا يكون عمرفة المطاوب، وبالانتقال إليه . والنبات عاجز عن ذلك . فمن نعمة الله تعالى عليك ، أن خلق لك آلات الإحساس، وآلة الحركة في طلب الفذاء . فانظر إلى ترتيب حكمة الله تعالى ف خلق الحواس الحنس ، التي هي آلة الإدراك . فأولها : حاسة اللمس وإنما خلقت لكحتي إذا مستك نار محرقة ، أو سيف جارح ، تحس به فتهرب منه . وهذا أول حس بخلق للحيوان . ولا يتصور حيوان إلاو يكو ذله هذا الحس ، لأنه إن لم يحس أصلا فليس بحيوان . وأنقص درجات الحس أن يحس بهالا يلاصقه و عاسه . فإن الإحساس عا يبعد منه إحساس أنم لا محالة. وهذا الحس موجود لكل حيوان ، حتى الدودة التي في الطين ، فإنها إذا غرز فيها إبرة انقبضت للهرب لاكالنبات. فإن النبات يقطع فلا ينقبض ، إذ لا يحس بالقطع . إلا أنك لولم يخلق لك إلا هذا الحس لكنت ناقصا كالدودة ، لاتقدر على طاب الفذاء من حيث يبعد عنك . بل ماعس بدنك فتحس به فتجذبه إلى نفسك فقط . فافتقرت إلى حس تدرك به ما بعد عنك . فخلق لك الشم . إلا أنك تدرك به الرائحة ، ولاتدرى أنها جاءت من أي ناحية . فتحتاج إلى أن تطوف كثيرا من الجوانب ، فرعا تعثر على الفذاء الذي شممت ريحه ، ورعا لم تعتر فتكون في عاية النقصان لو لم يخلق لك إلا هذا . فخلق لك البصر، لتدرك به مابعد عنك ، وتدرك جهته ، فتقصد تلك الجهة بعينها إلا أنه لولم يخلق لك إلاهذا

لكنت ناقصا ، إذلاندرك مهذا ماوراء الجدران والحجب ، فتبصر غذاء ليس بينك وبينه حجاب وتبصر عدوًا لاحجاب بينك وبينه . وأما مابينك وبينه حجاب فلا تبصره ، وقد لاينكشف الحجاب إلا بعد قرب العدو، فتعجز عن الهرب . فخلق لكالسمع ،حتى تدرك به الأصوات منوراء الجدران والحجب عند جريان الحركات ، لأنك لا تدرك بالبصر إلاشيئا حاضراً . وأما الغائب فلا عكنك معرفته إلا بكلام ينتظم من حروف وأصوات، تدرك بحس السمع . فاشتدت إليه حاجتك فخلق لك أذنك ، وميزت بفهم الكلام عن سائر الحيوانات . وكل ذلك ماكان يغنيك لولم يكن لك حس الذوق 'إذ يصل الغذاء إليك ، فلا تدرك أنه موافق لك أو مخالف ، فتأكله فتهلك ، كالشجرة يصب في أصلها كل مائع، ولاذوق لها فتجذبه ورعا يكون ذلك سبب جفافها م مم كل ذلك لا يكفيك لولم بخلق في مقدمة دماغك إدراك آخر ، يسمى حسامتُ تركا ، تأدى إليه هذه المحسوسات الحنس ، وتجتمع فيه . ولو لاه لطال الأمر عليك . فإنك إذا أكلت شيئا أصفر مشلا ، فوجدته مرا مخالفا لك فتركته ، فإذا رأيته مرة أخرى فلا تعرف أنه مر" مضر مالم تذقه انيا ، لولا الحس المشترك . إذ العين تبصر الصفرة ولاتدرك المرارة ، فكيف تمتنع عنه ؟ والذوق يدرك المرارة ولايدرك الصفرة فلابد من حاكم تجتمع عنده الصفرة والمرارة جيما، حتى إذا أدرك الصفرة حكم بأنه مر ، فيمتنع عن تناؤله ثانيا . وهذا كله تشاركك فيه الحيوانات. إذ للشاة هذه الحواس كلها ، فلولم يكن لك إلا هذا لكنت ناقصا فأي البهيمة يحتال عليها فتوَّخذ ، فلا تدرى كيف تدفيم الحيسلة عن نفسها ، وكيف تتخلص إذا قيدت . وَقد تلقى نفسها في بئر ولا تدرى أن ذلُّك بهلكها . ولذلك قد تأكل البهيمة ماتسنلذه في الحال ، ويضرها في ثاني الحال ، فتمرض وتموت، إذ ليس لها إلا الإحساس بالحاضر. فأما إدراك العواف فلا . فمزك الله تعالى وأ كرمك بصفة أخرى هي أشرف من الكل ، وهو العقل . فيه تدرك مضرة الأطعمة ومنفعتها في الحال والمآل ، و به تدرك كيفية طبخ الأطعمة وتأليفها وإعداد أسبابها ، فتنتفع بعقلك في الأكل الذي هو سبب صحتك ، وهو أحسن فوائد العقل ، وأقل الحكم فيه . بل الحكمة الكبرى فيه معرفة الله تمالى ، ومعرفة أفعاله ، ومعرفة الحكمة في عالمه . وعند ذلك تنقلب فائدة الحوايس الحنس

في حقك ، فتكون الحواس الخمس كالجواسيس وأصحاب الأخبار الموكلين بنسواحي الملكة ، وقــد وكلت كل واحــدة منها بأمر تختص به .فواحدة منها بأخبار الألوان ه والأخرى بأخبار الأصوات ، والأخرى بأخبار الروائح ، والأخرى بأخبــار الطعوم ، والأخرى بأخبار الحر، والبرد، والخشونة، والملاسة، واللين ،والصلابة ،وغيرها وهذه البرد والجواسيس يقتنصون الأخبار من أقطار الملكة ، ويسلمونها إلى الحس المشرك. والحس المشترك قاعد في مقدمة الدماغ ، مثل صاحب القصص والكتب على بابالملك ، بجمع القصص والكتب الواردة من نواحي العالم فيأخذها وهي مختومة ويسلمها ،إذليس له إلا أخذها ، وجمها ، وحفظها . فأما معرفة حقائق مافيها فلا . ولكن إذا صادف القلب الماقل ؛ الذي هو الأمير والملك ، سبلم الأنهاآت إليه مختومة ، فيفتشها الملك ، ويطلع منها على أسرار المملكة ، ويحكم فيها بأحكام عجيبة لايمكن استقصاؤها في هذا المقام. وبحسب ما يلوح له من الأحكام والمصالح يحرك الجنود، وهي الأعضاء، مرة في الطلب، ومرة في الهرب، ومرة في إتمام التدبيرات التي تعن له . فهذه سياقة نعمة الله عليك في الإدراكات . ولا نظان أنااستوفيناها . فإن الحواس الظاهرة هي بمض الإدراكات والبصر واحد من جملة الحواس ، والمين آلة واحدة له ، وقد ركبت العين من عشر طبقات مختلفة ، بعضها رطوبات وبعضها أغشية . و بعض الأغشية كأنها نسج العنكبوت ، وبعضها كَالْمُشْيِمَة . و بعض تلك الرطوبات كا أنه بياض البيض ، و بعضها كأنه الجمد .ولكل واحدة من هذه الطبقات المشرصفة ، وصورة، وشكل، وهيئة، وعرض، وتدوير ، وتركيب لو اختلت وطنبقة واحدة من جملة العشر، أو صفة واحدة من صفات كل طبقة ، لاختل البصر، وعجز عنه الأطباء والكحالون كلهم

فهذا فى حس واحد ، فقس به حاسة السمع وسائر الحواس . بل لا يمكن أن تستوفى حكم الله تمالى وأنواع نعمه فى حسم البصر وطبقاته فى مجلدات كثيرة ، مع أن جلته لانزيد على جوزة صغيرة . فكيف ظنك بجميع البدرف وسائر أعضائه وعجائبه ، فهده مرامز إلى نعم الله تعالى بخلق الإدراكات ،

# الطرفس الثاني

#### في أصناف النعم في خاق الإرادات

اعلم أنه لو خلق لك البصر حتى تدرك به الغذاء من بعد ، ولم يخلق لك ميل في الطبع وشوق إليه ، وشهوة له تستحثك على الحركة و لكان البصر معطلا . فكم من مريض يرى الطعام وهو أنفع الأشياء له ، وقد سقطت شهوته فلايتناوله ، فيبقى البصر والإدراك معطلا في حقه . فاضطررت إلى أن يكون لك ميل إلى مايو افقك ، يسمى شهوة ، ونفرة عما يخالفك ، تسمى كراهة ، لتطلب بالشهوة ، وتهرب بالكراهة . فخلق الله تعالى فيكشهوة الطعام ، وسلطها عليك ، ووكلها بك ، كالمتقاضى الذي يضطرك إلى التناول ، حتى تتناول و تغتذى ، فتبق بالغذاء . وهذا مما يشاركك فيه الحيو انات دون النبات

ثم هذه الشهوة لولم تسكن إذا أخذت مقدار الحاجة ، أسرفت وأهلكت نفسك . فخلق الله لك الكراهة عند الشبع ، لتترك الأكل بها ، لا كالزرع ، فإنه لا يزال بحت ذب الماء إذا انصب في أسفله حتى يفسد ، فيحتاج إلى آدى يقدر غذاه و بقدرا لحاجة ، فيسقيه مرة ويقطع عنه الماء أخرى . وكما خلقت لك هذه الشهوة حتى تأكل فيبق به بدنك ، خلق لك شهوة الجماع ، حتى تجامع فيبق به نسلك . ولو قصصنا عليك عجائب صنع الله تعالى في خلق الرحم ، وخلق دم الحيض ، وتأليف الجنب من المني ودم الحيض ، وكيفية خلق في خلق الرحم ، وخلق دم الحيض ، وتأليف الجنب من المني ودم الحيض ، وكيفية انصباب ماء المرأة من التراثب بو اسطة المروق ، وكيفية انقسام مقعر الرحم إلى قو الب تقع النطفة في بعضها فتتشكل بشكل الذكور ؛ وتقع في بعضها فتتشكل بشكل الإناث، وكيفية إدارتها في بعضها فتتشكل بشكل الإناث، وكيفية إدارتها في بعضها فتأمل الإناث، وكيفية إدارتها في عما تراه الآن . ولكنا لسنا تريدأن نتعرض إلالنعم الله تعالى في الاكل وحده كي لا يطول الكلام فإذاً شهوة الطعام أحد ضروب الإرادات ، وذلك لا يكفيك ، فإنه تأتيك المهلك كاتمن فإذاً شهوة الطعام أحد ضروب الإرادات ، وذلك لا يكفيك ، فإنه تأتيك المهلك كاتمن الجوانب . فلو لم بخلق فيك النصب الذي به تدفع كل ما يضادك و لا يو افقك ، لبقيت عرضة المخوانب . فلو لم بخلق فيك النصب الذي به تدفع كل ما يضادك و لا يو افقك ، لبقيت عرضة للإ فات ، ولا خذمنك كل ما حصلته من الذاء . فإن كل واحد يشتهي ما في يديك ، فتحتاج المخوانب . ولا خذمنك كل ما حصلته من الذاء . فإن كل واحد يشتهي ما في يديك ، فتحتاج المخال قات ، ولا خذمنك كل ما حصلته من الذاء . فإن كل واحد يشتهي ما في يديك ، في منحتاج المخال قات النصب الذي به تدفع كل ما يضاد كل ما حكل عادم كل ما على في لا كل ما حكل النصب الذي المناب الذاء . فإن المناب كل ما حكل عادم كل ما على على المناب الذي المناب المنا

إلى داعية في دفعه ومقاتلته ، وهي داعية الفضب الذي به تدفع كل ما يضادك و لا إلى داما ثم هذا لا يكفيك ، إذ الشهوة والفضب لا يدعوان إلا إلى ما يضر و ينفع في الحال. وأما في المآل ، فلا تكفي فيه هذه الإرادة فخلق الله تعالى لك إرادة أخرى ، مسخرة تحت إشارة المقل المعرف للعواقب ، كما خلق الشهوة والغضب مسخرة تحت إدراك الحس المدرك للحالة الحاضرة ، فتم بها انتفاعك بالعقل ، إذ كان مجرد المعرفة بأن هذه الشهوة مثلا تضرك لا يغنيك في الاحتراز عنها ، مالم يكن لك ميل إلى العمل عوجب المعرفة . وهذه الارادة أفردت بهاعن البهائم إكراما لبني آدم، كما أفردت عمر فة العواقب . وقد سميناهذه الارادة اعتادينيا ، وفصلناه في كتاب الصبر تفصيلا أو في من هذا

# الطرف الثالث

فى نعم الله تعالى فى خلق القدرة وآلات الحركة

اعلم أن الحس لا يفيد إلا الإدراك، والإرادة لامعنى لها إلا الميل إلى الطلب والهرب، وهذا لا كفاية فيه مالم تكن فيك آلة الطلب والهرب. فكم من مريض مشتاق إلى شيء بعيد عنه ، مدرك له ، ولكنه لا عكمه أن يمشى إليه لفقد رجله ، أو لا عكنه أن يتناوله لفقد يده ، أو لقاج وخدر فيهما · فلابد من آلات للحركة ، وقدرة في تلك الآلات على الحركة لتكون حركتها عقتضى الشهوة طلبا ، وعقتضى الكراهية هربا . فلذلك خلق الله تمالى لك الأعضاء التى تنظر إلى ظاهرها ولا تعرف أسرارها · فنها ماهو للطلب والهرب ، كالرجل الإنسان، والجناح للطير ، والقوائم للدواب . ومنهاماهو للدفع كالأسلحة الإنسان والجناح للطير ، والقوائم الدواب . ومنهاماهو للدفع كالأسلحة الإنسان عذاؤه ، فيحتاج إلى سرعة الحركة ، فخلق له الجناح ليطير بسرعة . ومنها ماخلق له أربع غذاؤه ، فيحتاج إلى سرعة الحركة ، فخلق له الجناح ليطير بسرعة . ومنها ماخلق له أربع فوائم . ومنها ماله رجلان · ومنها مايدب . وذكر ذلك يطول . فلنذكر الأعضاء التى بها يتم الأكل فقط ، ليقاس عليها غيرها فتقول . رؤيتك الطمام من بعد ، وحركتك بها يتم الأكل فقط ، ليقاس عليها غيرها فتقرت إلى آلة باطشة ، فأنهم الله تعالى عليك بخلق البدين ، وها طويلتان محتدثان إلى الأشياء ، ومشملتان على مفاصل كثيرة لتتحرك في الجهات ، فتمتد و تنشى إليك فلا تكون كخشبة منصوبة . ثم جمل رأس اليد عريضا في الجهات ، فتمتد و تنشى إليك فلا تكون كخشبة منصوبة . ثم جمل رأس اليد عريضا

بخُلق الكف . ثم قسم رأس الكف بخمسة أقسام هي الأصابع . وجملها في صفين . بحيث يكون الإبهام في جانب . ويدور على الأربعة الباقية . ولو كانت مجتمعة أو متراكمة لم يحصل بها تمام غرصنك . فوضعها وضما إن بسطتها كانت لك مغرفة ، وإن ضممتها كانت لك مغرفة، وإنجمتها كانت لك آلة للضرب، وإن نشرتها تم قبضتها كانت لك آلة في القبض. ثم خلق لها أظفارا، وأسند إليهار، وس الأصابع حتى لا تقفتت، وحتى تلتقط بها الأشياء الدقيقة التي لأتحوبها الاصابع فتأخذها برءوس أظفارك . ثم هب أنك أخذت الطعام باليدين ، فن أين يكفيك هذا ، مالم يصل إلى المعدة وهي في الباطن فلابد وأن يكون من الظاهر دهايز إليها، حتى يدخل الطعام منه . فجمل الفم منفذا إلى المعدة ، مع مافيه من الحكم الكثيرة سوى كونه منفذا للطعام إلى المعدة ، ثم إن وضعت الطعام في الفم وهو قطعةواحدة ،فلا يتيمر ابتلاعه ، فتحتاج إلى طاحو نة تطحن بها الطعام ، فخلق لك اللحيين من عظمين ، وركب فيهما الأسنان، وطبق الأضراس العليا على السفلي لتطحن بهماالطعام طحناتم الطعام تارة يحتاج إلى الكسر ، و تارة إلى القطع . ثم يحتاج إلى طحن بعد ذلك. فقسم الأسنان إلى عريضة طواحين كالأضراس. وإلى حادة قواطع كالرباعيات. وإلى مابصلح للكسر كالأنياب . ثم جعلمفصل اللحيين متخللا بحيث يتقدم الفك الاسفل ويتأخر ، حتى يدور على الفك الأعلى دوران الرحى . ولو لاذلك لما تيسر إلاضرب أحدهما على الآخر مثل تصفيق اليدين مثلا ، وبذلك لا يتم الطحن . فجعل اللحي الأسفل متحركا حركة دورية واللحي الأعلى ثابتا لا يتحرك فانظر الى عجيب صنع الله تعالى ، فإن كل رحى صنعه الحلق فيتبت منه الحجر الأسفل ويدور الأعلى إلّا هذا الرحى الذي صنعه الله تعالى إذ يدور منه الأسفل على الأعلى . فسبحانه ماأعظم شأنه وأعز سلطانه ، وأتم برهانه وأوسع امتنانه ثم هب أنك وضعت الطعام في فناء الفم ، فكيف يتحرك الطعام إلى ما تحت الأسنسان ، أوكيف تستجره الأسنان إلى نفسها، أوكيف يتصرف باليد في داخل الفم فانظر كيف أنعم الله عليك بخلق اللسان فإنه يطوف في جوانب الفم، ويرد الطمام من الوسط إلى الأسنان بحسب الحاجة كالمجرفة التي ترد الطعام إلى الرسى . هذا مع مافيه من فائدة الذوق . وعجائب قوة النطق . والحكم التي لسنا نطنب بذكرها .ثم هبأ نك قطمت الطعام وطحنته

وهو يابس، فلا تقدر على الابتبلاع إلا بأن ينزلق إلى الحلق بنوع رطوبة. فانظر كيف خلق الله تعالى تحت اللسان عينا يفيض اللماب منها ، وينصب بقدر الحاجة ، حتى ينمجن به الطعام. فانظر كيف سخرها لهذا الأمر، فإنك ترى الطعام من أبعسد، فيثور الحنكان للخدمة ، وينصب اللماب حتى تتحلب أشدانك ، والطمام بعد بعيد عناك. ثم هذا الطمام المطحون المنعجن ، من يوصله إلى المِمدة وهو في الفم ، ولا تقدر على أن تدفعه باليد، ولا يد في الممدة حتى تمتد فتجذب الطمام. فانظر كيف هيأ الله تعمالي المريء والحنجرة، وجمل على رأسها طبقات تنفتح لأخــذ الطمام ، ثم تنطبق وتنضفط حتى يتقلب الطمــام بضغطه ، فيهوى إلى المدة في دهايز المرىء . فإذا ورد الطمام على المدة ، وهو خيز وفاكهة مقطمة ، فلا يصلح لأن يصير لحما وعظها ودما على هذه الهيئة ، بل لابدوأن يطبخ طبخا تاما حتى تتشابه أجزاؤه . فخلق الله تعالى المدة على هيئة قِدر ، فيقع فيها الطعام ، فتحتوى عليه ، وتغلق عليه الأبواب ، فلا يزال لابثا فيها حتى يتمالهضم والنضج،بالحرارة التي تحيط بالمدة من الأعضاء الباطنة ، إذ من جانها الأيمن الكبد ، ومن الأيسر الطحال ومن قدام الترائب ، ومن خلف لحم الصلب ، فتتمدى الحرارة إليها من تسخير هذه الأعضاء من الجوانب، حتى ينطبخ الطعام ويصير مائما متشابها، يصلح للنفوذف تجاويف العروق. وعند ذلك يشبه ماء الشمير في تشابه أجزائه ورقته ، وهو بعد لايصلح للتغذية فخاق الله تعالى بينها وبين الكبد مجاري من المروق، وحمل لها فوهات كثيرة، حتى ينصب الطعام فيها ، فينتهى إلى الكبد .

والكبد معجون من طينة الدم حتى كأنه دم ، وفية عروق كثيرة شعرية منتشرة في أجزاء الكبد ، فينصب الطعام الرقيق النافذ فيها ، وينتشر في أجزائها ، حتى تستولى عليه قوة الكبد ، فتصبغه بلون الدم ، فيستقر فيها ريثما يحصل له نضج آخر ، ويحصل له هيئة الدم الصافي الصالح الهذاء الأعضاء . إلا أن حرارة الكبدهي التي تنضج هذا الدم . فيتولد من هذا الدم فضلتان كما يتولد في جميع ما يطبخ ، إحداهما ، شبيهة بالدردى والمحكر وهو الخلط السوداوي ، والأخرى : شبيهة بالرغوة ، وهي الصفياء ، ولو لم تفصل عنها

الفضلتان فسند مزاج الأعضاء . فخلق الله تعالى المرارة والطحال ،وجعل لكل واحدمنهما عنقا ممدودا إلى الكبد، داخلاف تجويفه. فتجذب المرارة الفضلة الصفراوية، ويجذب الطحال العكر السوداوي . فيبق الدم صافيا ليس فيه إلا زيادة رقة ورطوبة ، لما فيسه من الماثية . ولولاها لما انتشر في تلك العروق الشعرية ، ولا خرج منها متصاعدا إلى الأعضاء فخاق الله سبحانه الكليتين ، وأخرج من كل واحدة منهما عنقاً طويلا إلى الكبد. ومن عجائب حكمة الله تعالى أن عنقهما ليس داخلافي تجويف الكيد، بل متصل بالمروق الطالمة من حدبة الكبد ؛ حتى بجذب مايليها بعد الطلوع من العروق الدقيقة التي في السكبد. إذ لو اجتذب قبل ذلك لغلظ ولم يخرج من العروق · فإذا انفصلت منه المائية فقد صار الدم صافيا من الفضلات الثلاث ، تقيا من كل ما يفسد الغذاء . ثم إن الله تعالى أطلع من الكبد عروقاً ، ثم قسمها بعد الطلوع أفساما ، وشعب كل قسم بشعب، وانتشر ذلك في البدن كله من الفرق إلى القدم ظاهرا وباطنا ، فيجرى الدم الصافي فيها، ويصل إلى سائر الأعضاء، حتى تصير المروق المنقسمة شعرية كمروق الأوراق والأشجار، محيث لاتدرك بالأبصار ،فيصل منها الغذاء بالرشح إلى سائر الأعضاء . ولوحلت بالمرارة آفة فلم تجذب الفضلة الصفراوية فسد الدم، وحصل منه الأمراض الصفر اوية ،كاليرقاز والبثوروا لحرة .وإن حلت بالطحال آفة فلم يجذب الخلطالسوداوى ، حدثت الأمراضالسوداوية •كالبهقوالجذام والماليخوليا وغيرها . وإن لم تندفع المائية تحو السكلا حدث منه الاستسقاء وغيره . ثم انظر إلى حكمة الفاطر الحكيم، كيف رتب المنافع على هذه الفضلات الثلاث الخسيسة ، أما المرارة فإنها تجذب بأحد عنقيها، و تقذف بالمنق الآخر إلى الأمماء ، ليحصل له في ثفل الطعام رطو بة مزلقة ، ويحدث في الا مماءلذ ع يحركها للدفع، فتنضغط حتى يندفع الثفل و ينزاق، و تكون صفر تعلدلك وأما الطحال فإنه يحيل تلك الفضلة إحالة يحصل بها فيه حموصة وقبض ،ثم يرسلمنها فى كل يومشينا إلى فم المعدة ، فيحرك الشهوة بحموضته ، وينبهها ويثيرها ، ويخرج الباقى مع الثفل وأما السكلية فإنها تغتذي بما في تلك المائية من دم ، وترسل الباق إلى المثالة ولنقتصر على هذا القدر من بيان نعم الله تعالى في الأسباب التي أعدت للا ُكل . ولو ذكر ناكيفية احتياج الكبد إلى القلب والدماغ ، واحتياج كل واحد من هــذه الأعضاء

الرئيسة إلى صاحبه، وكيفية انشعاب المروق الضوارب من القلب إلى سائر البدن، وبواسطتها يصل الحس، وكيفية انشماب العروق السواكن من البكبد إلى سائر البدن وبواسطتها يصل النذاء ، ثم كيفية تركب الأعضاء ، وعدد عظامها ، وعضلاتها، وعروقها وأوتارها ، ورباطاتها ، وغضاريفها ، ورطوباتها ،لطال الكلام . وكل ذلك محتاج إليه للاكل ولأمور أخر سواه . بل في الآدمي آلاف من المضلات ، والعروق ، والأعصاب .مختلفة بالصغر ، والكبر ، والدقة والغلظ ، وكثرة الانقسام وقلته ، ولا شيء منها إلا وفيه حكمة أو اثنتارن، أو ثلاث ، أو أربع ، إلى عشر وزيادة . وكل ذلك نعم من الله تعالى عليك ، لوسكن من جملتها عرق متحرك ، أوتحرك عرق ساكن ، لهلكت بامسكين .فانظر إلى نعمة الله تمالى عليك أولا ، لتقوى بعدها على الشكر ، فإنك لا نعرف من نعمة الله سبحانه إلا الأكل وهو أخسها ، ثم لانمرف منها إلا أنك تجوع فتأكل ، والحمار أيضايع لم أنه يجوع فيأكل ، ويتعب فينام ، وبشمى فيحامع ، وبسنمض فينهض ويرمح . فإذا لمتعرف أنت من نفسك إلا مايمر فه الحمار ، فكيف تقوم بشكر نعمة الله عليك . وهذا الذي رمزنا إليه على الإيجاز قطرة من بحر واحد من بحار نمم الله فقط. فقس على الإجمال ما أهملناه من جملة ما عرفناه حذرا من التطويل. وجملة ما عرفناه وعرفه الخاق كلهم بالإضافة إلى مالم يمر فوه من نمم الله تمالي ، أقل من قطرة من محر . إلا أن من علم شيئا من هذا أدرك شمة من مماني قوله تعالى (وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ الله لاَ يُحْصُوهَا (١)). ثم انظر كيف ربط الله تبالى قوام هذه الأعضاء ، وقوام منافعها وإدرا كاتها وقواها ببخار لطيف، يتصاعدمن الأخلاط الأربعة، ومستقره القلب، ويسرى في جميع البدن بواسطة العروق الضوارب فلا ينتهي إلى جرء من أجر اءالبدن إلاو يحدث عند وصوله في تلك الأجراء ما يحتاج إليه من قوة حس وإدراك، وقوة حركة وغيرها ،كالسراج الذي يدار في أطراف البيت، فلا يصل إلى جزء إلا ويحصل بسبب وصوله ضوء على أجزاء البيت، من خلق الله تعالى واختراعه ، ولكنه جمل السراج سبباله بحكمته . وهذا البخار اللطيف هو الذي تسميه الأطباء الروح ، وعمله القلب ؛ ومثاله جرم نار السراج ، والقلب له كالمسرجة ، والدم الأسود

<sup>(</sup>۷) النحل: ۱۸

الذى فى باطن القلب له كالفتيلة ، والفذاء له كالزيت ، والحياة الظاهرة فى سائر أعضاء البدت بسببه كالضوء للسراج فى جلة البيت وكما أن السراج إذا انقطع زيته انطفأ ، فسراج الروح أيضا ينطنى مهما انقطع غذاؤه وكما أن الفتيلة قد تحترق فتصير رمادا بحيث لاتقبل الزيت ، فينطنى السراج مع كثرة الزيت ، فكذلك الدم الذى تشبث به هذا البخار فى القلب قد بحترق بفرط حرارة القلب ، فينطنى ء مع وجود الغذاء ، فإنه لا يقبل البخار فى القلب قد بحترق بفرط حرارة القلب ، فينطنى ء مع وجود الغذاء ، فإنه لا يقبل الغذاء الذي يمتى به الروح . كما لا يقبل الرماد الزيت قبولا تتشبث النار به

وكا أن السراج تارة ينطق بسبب من داخل كا ذكرناه ، وتارة بسبب من خارج كريح عاصف ، فكذلك الروح تارة تنطق بسبب من داخل و وتارة بسبب من خارج وهوالقتل وكا أن انطفاء السراج بفناء الزيت ، أو بفساد الفتيلة ، أو بريح عاصف ،أو بإطفاء إنسان لا يكون إلا بأسباب مقدرة في علم الله مرتبة ؛ ويكون كل ذلك بقدر ، فكذلك انطفاء الروح . وكاأن انطفاء السراج هو منتهى وقت وجوده ، فيكون ذلك أجله الذي أجل له في أم الكتاب ، فكذلك انطفاء الروح . وكما أن السراج إذا انطفا أظلم البيت كله فل أم الكتاب ، فكذلك انطفاء الروح . وها أن السراج إذا انطفا أظلم البدن كله ، وفارقته أنواره التي كان يستفيدها من الروح، وهي أنوار الإحساسات ، والقدر ، والإرادات ، وسائر ما يجمعها مهني لفظ الحياة

فهذا أيضا رمز وجيز إلى عالم آخر من عوالم نعم الله تعالى وعجائب صنعه وحكمته، ليعلم أنه لو كان البحر مد دا لكلمات ربى لنفد البحر قبل أن تنفد كلات ربى عز وجل فتعسأ لمن كفر بالله تعسأ ، وسحقا لمن كفر نعمته سحقا

فإن قلت: فقد وصفت الروح ومثلته ، ورسول الله صلى الله عليه وسلم ('' سئل عن الروح فلم يزد عن أن قال ( قُلِ الرُّوح ُ مِن أُمْرِ رَبِّي ('') فلم يصفه لهم على هذا الوجه ، فاعلم أن هذه غفلة عن الاشتراك الواقع في لفظ الروح. فإن الروح يطلق لممان كثيرة لانطول بذكرها . ونحن إنما وصفنا من جملتها جسما لطيفا تسميه الأطباء روحا . وقد عرفواصفته

<sup>(</sup>۱) حديث انه سئل عن الروح فلم يزد على أن قال الروح من أمر ربى :متفق عليـه من حـديث ابن مسعود وقد تقدم في شرح عجائب القلب

<sup>(</sup>١) الاسراء: ٥٥

ووجوده ، وكيفية سريانه فى الأعضاء ، وكيفية حصول الإحساس وانقون فى الاعضاء به حتى إذا خدر بعض الأعضاء علموا أن ذلك لوقوع سدة فى مجري هذا الروح ، فلابعالجون موضع الخدر ، بل منابت الأعصاب ومواقع السدة فيها ، ويعالجونها عايفتح السدة ، فإن هذا الجسم بلطفه ينفذ فى شباك العصب ، وبواسطته يشأدى من القلب إلى سائر الأعضاء ، وما يرتقي إليه معرفة الأطباء فأمره سهل نازل

وأما الروح التي هي الأصل ، وهي التي إذا فسدت فسد لها سائر البدن ، فذلك سر من أسرار الله تمالي لم نصفه ، ولا رخصة في وصفه إلا بأن يقال هو أمر رباني ، كما قال تعالى ( قُل الرُّوحُ مِن أَمْر رَ لِّي (١٠) والأمور الربانية لآتحتمل العقول وصفها ، بل تتحير فها عقول أكثر الخلق. وأما الأوهام والخيالات فقاصرة عنها بالضرورة قصور البصرعن إدراك الأصوات ، وتتزلزل في ذكر مبادى وصفها معاقد العقول المقيدة بالجوهروالمرض المحبوسة في مضيقها ، فلا يدرك بالعقل شيء من وصفه ، بل بنور آخر أعلى وأشر ف من العقل يشرق ذلك النور في عالم النبوة والولاية ، نسبته إلى العقل نسبة العقل إلى الوهموالخيال وقد خلق الله تعالى الخاق أطوارا . فيكمايدرك الصي الحسوسات ولا يدرك المعقولات لأنذلك طور لم يبلغه بعد فكذلك يدرك البالغ المقولات ولا يدرك ماوراءها ، لأن ذلك طور لم يبلغمه بعد . وإنه لمقام شريف ، ومشرب عذب ، ورتبة عالية ، فيها يلحظ جناب الحق بنور الإيمان واليةين ، وذلك المشرب أعز من أن يكون شريعة لكل وارد، بل لايطلم عليه إلا واحدبمد واحد . ولجناب الحق صدر ،وفي مقدمة الصدر مجال وميدان رحب ، وعلى أول الميدان عتبة هي مستقر ذلك الأمر الرباني . فن لم يكن له على هذه المتبة جو از ، ولا لحافظ المتبة مشاهدة ، استحال أن يصل الميدان . فكيف بالانتهاء إلى ماوراءه من المشاهدات العالية ! ولذلك قيل : من لم يعرف نفسه لم يعرف ربه . وأنى يصادف هذا في خزانة الأطباء! ومن أين للطبيب أن يلاحظه! بل للمني المسمى روحاً عند الطبيب ، بالإضافة إلى هذا الأمر الرباني ، كالكرة التي يحركها صولجان الملك . بالإضافة إلى الملك من عرف الروح الطي فظن أنه أدرك الأمر الرباني ، كان كمن رأى الكرة التي يحركها صولحان الملك ، فظن أنه رأى الملك . ولا يشك في أن خطأه فاحش . وهذا الحطأ أفحش

(١) الاسراء: ٨٥

منه جدا . ولما كانت العقول التي بها يحصل التكليف، وبها تدرك مصالح الدنيا، عقو لا قاصرة عن ملاحظة كنه هذا الأمر ، لم يأذن الله تعالى لرسوله صلى الله عليه وسلم أن يتحدث عنه ، بل أمره أن يكلم الناس على قدر عقولهم . ولم يذكر الله تعالى فى كتابه من حقيقة هذا الأمر شيئا ، لكن ذكر نسبته وفعله ، ولم يذكر ذاته . أما نسبته فني قوله تعالى (مِنْ أَمْر رَبِّي لا أَنْ فَسُ الْمُطْمَئِنَةُ الرجعي إِلَى رَبِّك رَافِيةً مَرْضِيَّةً الرجعي إِلَى رَبِّك رَافيقةً مَرْضِيَّةً الرجعي إِلَى رَبِّك رَافييةً مَرْضِيَّةً المُخلى فِي عبادي وَإِدْ خلى جَنَّى (٢)

ولنرجع الآن إلى الغرض ، فإن المقصود ذكر نمم الله تمالي في الأكل ، فقد ذكر با بمض نم الله تمالي في آلات الأكل بمض نم الله تمالي في آلات الأكل

## الطون الرابع

في نعم الله تعالى في الأصول التي محصل منها الأطعمة

وتصير صالحة لأن يصلحها الآدمي بمد ذلك بصنعته ، اعلم أن الأطعمة كشيرة ، وتُسير صالحة لأن يصلحها الآدمي بمد ذلك بصنعته ، والله لاتتناهى . وذكر ذلك فى كل علم مما يطول . فإن الأطعمة إما أدوية ، وإما فواكه ، وإما أغذية . فلنأخذ الأغذية فإنها الأصل ، ولنأخذ من جملتها حبة من البر ، ولندع سائر الأغذية فنقول :

إذا وجدت حبة أو حبات ، فلو أكلتها فنيت وبقيت جائما . فيا أحوجك إلى أن تنمو الحبة في نفسها ، وتزيد وتنضاعف ، حتى تني بتمام حاجتك · فخلق الله تمالى في حبة الحنطة من القوى ما يفتذى به كماخلق فيك . فإن النبات إنما يفارقك في الحس والحركة ، ولا يخالفك في الاغتذاء ، لأنه يتغذى بالماء ، ويجتذب إلى باطنه بو اسطة العروق ، كما تنعتذى أنت وتجتذب ولسنا نطنب في ذكر آلات النبات في اجتذاب الغذاء إلى نفسه ولكن نشير إلى غذائه فنقول : كما أن الخشب والترابلا يغذيك ، بل تحتاج إلى طعام غصوص ، في كذلك الحبة لا تغتذى بكل شيء ، بل تحتاج إلى شيء عنصوص . بدليل أنك لو تركتها في البيت لم تزد ، لأنه ليس يحيط بها إلا هواء ، وعبرد الهواء لا يصلح

<sup>(1)</sup> الاسراء: ٥٥ (٢) الفجر: ٢٧ - ٢٩

لغذائها ، ولوتركتها في الماء لم تزد ، ولو تركها في أرض لاما فيها لم يزد بل لا بدمن أرض فيها ماء، يَمْزجماؤهابالأرض فيصير طينا . وإليه الإشارة بقوله تعالى ( فَلْيَنْظُر الْإِنْسَانُ إِلَى ملَمَامه أَنَّاصَدُبْنَا اللَّهَ عَبَّا ثُمَّ شَقَقْنَا الْأَرْضَ شَقًّا فَأَنبَتْنَا فِيهَا حَبُّ وَعِنبًا وَقضبًا وَزَيْنُو لَا أَرْضَ شَقًّا فَأَنبَتْنَا فِيهَا حَبُّ وَعِنبًا وَقضبًا وَزَيْنُو لَا الله ثم لا يكنى الماء والتراب. إذ لو تركت في أرض ندية ، صلبة متراكمة . لم تنبت لفقد الهواء. فيحتاج إلى تركها في أرض رخوة متخلخلة ،يتغلغلالهواءإليها. ثمالهواءلايتحرك إليها بنفسه ، فيحتاج إلى ربح تحرك الهواء وتضربه بقهر وعنف على الأرضحتي ينفذفيها وإليه الإشارة بقوله تعالى (وَأرْسَلْنَا الرِّياحَ لَوَاقِحَ (١)) وإنما إلقاحها في إيقاع الازدواج بين الهواء والماء والأرض . ثم كل ذلك لا يغنيك لوكان في برد مفرط ، وشتاء شات فتحتاج إلى حرارة الربيع والصيف . فقد بان احتياح غذائه إلى هذه الأَّربعة . فانظر إلى ماذا يحتاج كل واحد. إذ يحتاج الماء لينساق إلى أرض الزراعة من البحار ، والعيون ، والا "نهار ، والسواقي .فانظر كيف خلق الله البحار ، وفحر العيون، وأجرى منها الا انهار ثم الا وض ربما تكون مرتفعة ، والمياه لا ترتفع إليها ، فانظر كيف خلق الله تعالى الفيوم و كيف سلط الرياح عليها اتسوقها بإذنه إلى أقطار الا وض ، وهي سحب ثقال حوامل بالماء ثم انظر كيف يرسله مدرارا على الأراضي في وقت الربيع والخريف على حسب الحاجة . وانظر كيف خاق الجبال حافظة للمياه ، تتفجر منها العيون تدريجا . فلو خرجت دفعة لغرقت البلاد، وهلك الزرع والواشي . و نعم الله في الجبال ، والسحاب ، والبحساد ، والا مطار، لا عكن إحصاؤها . وأما الحرارة فإنهالا تحصل بين الماءوالا رض، وكلاهما باردان ، فانظر كيف سخر الشمس ، وكيف خلقها مع بعدها عن الأرض مسخنة للارض في وقت دون وقت، ليحصل البرد عند الحاجة إلى البرد ، والحر عند الحاجة إلى الحر. فهذه إحدى حكم الشمس. والحكم فيها أكثر من أن تحصى . ثم النبات إذا ارتفع عن الأرضكان في الفواكه انمقاد وصلابة ، فتفتقر إلى رطوبة تنضجها ، فانظر كيف خلق القمر وجعل من خاصيته الترطيب ، كما جعل من خاصية الشمس التسخين ، فهو ينضيح الفواكه ويصبغها بتقدير الفاطر الحكيم. ولذلك لو كانت الأشجار في ظل يمنع شروق

<sup>(</sup>۱)عبس ، ۲۵ - ۲۹ (۲) الحجر : ۲۳

الشمس والقعر وسائر الكواكب عليها ، الكانت فاسدة نافصة ، حتى أن الشجرة الصغيرة تفسد إذا ظللتها شجرة كبيرة . و تعرف ترطبب القعر بأن تكشف وأسك له بالليل ، فتغلب على وأسك الرطوبة التي يعبر عنها بالزكام . فكا يرطب وأسك يرطب الفاكهة أيضا . ولانطول فيا لامطمع في استقصائه ، بل نقول كل كوكب في الساء فقد سخر لنوع فائدة كا سخرت الشمس التسخين والقعر الترطيب . فلا يخلو واحد منها عن حكم كثيرة لا تني قوة البشر بإحصائها . ولو لم يكن كذلك لكان خلقها عبثا وباطلا ، ولم يصح قوله تعلل (رَبَّنا مَا خَلَقْت هَذَا باطلاً ") وقوله عز وجل (وَما جَلَقْت السَّمُوات وَالاَّرُوسُ وَمَا يَنْهُما لاَعِين ") وكما أنه ليس في أعضاء بدنك عضو إلا لفائدة ، فليس في أعضاء بدن المالم عضو إلا لفائدة . والمالم كله كشخص واحد ، وآحاد أجسامه كالأعضاء له ، وهي متماونة تعاون أعضاء بدنك في جملة بدنك . وشرح ذلك يطول . ولا ينبغي أن تظن متفاونة تعاون أعضاء بدنك في جملة بدنك . وشرح ذلك يطول . ولا ينبغي أن تظن أن النجوم ، والشمس ، والقمر ، مسخرات بأمر ألله سبحانه في أمور جملت أن الأيمان بأن النجوم ، والشمس ، والقمر ، مسخرات بأمر ألله سبحانه في أمور جملت أسابا لها الحكم الحكمة مخالف للشرع ، لماورد فيه من "النهي عن تصديق المنجمين، وعن أسابا لها الحكم الحكمة مخالف للشرع ، لماورد فيه من "النهي عن تصديق المنجمين، وعن النجوم ، بل المنهى عنه في النجوم أمران :

أحدهما :أن تصدق بأنها فاعلة لآثارها ، مستقلة بها ، وأنها ليست مسخرة تحت تديير مدبر خلقها وقهرها ، وهذا كفر . والثانى : تصديق المنجمين في تفصيل ما يخبرون عنه من الآثار التي لا يشترك كافة الخلق في دركها ، لأنهم يقولون ذلك عن جهل . فإن علم أحكام التجوم كان معجزة لبعض الأنبياء عليهم السلام ، ثم اندرس ذلك العلم ، فلم يبق إلاماهو مختلط لا يتميز فيه الصواب عن الخطأ . فاعتقاد كون الكواكب أسبابا لآثار تحصل بخلق الله تعالى في الأرض ، وفي النبات ، وفي الحيوان ليس قادما في الدين . بل هو حق .

<sup>(</sup>۱) حديث النهى عن تصديق المنجمين وعن علم النجوم :أبو داود وابن ماجه بسند صحيح من حديث ابن عباس من اقتبس علما من النجوم اقتبس شعبة من السحرزاد مازاد والطبرانى من حديث ابن مسعود وثوبان اذا ذكر النجوم فأمسكوا واسنادها ضعيف وقد تقدم فى العلم ولمسلم من حديث معاوية بن الحكم السلمى قال قلت يارسول الله أمورا كنا نصنعها فى الجاهلية كنا نائى الكهان قال فلا تأتو اللكهان الحديث

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ۱۹۱ (۲) الدخان: ۲۸

ولكن دعوى الدلم بتلك الآثار على التفصيل مع الجهل قادح في الدين . ولذلك إذا كان ممك ثوب غسلته وتريد تجفيفه ، فقال لك غيرك أخرج الثوب وابسطه فإن الشمس قد طلمت وحمي النهار والهواء ، لايلزمك تكذيبه ، ولا يلزمك الإنكارعليه بحوالته حمي الهواء على طاوع الشمس ، وإذا سألت عن تغير وجه الإنسان ، فقال قرعتني الشمس في الطريق فالسود وجهي ، لم يلزمك تكذيبه بذلك ، وقس بهذا سائر الآثار .

<sup>(</sup>۱) حديث قرأفوله تعالى ربنا ماخلفت هذا باطلا سبحانك فقنا عداب الغار ثمقال ويلملن قرأهذه الآية ثم مديح مها سبلته أى ترك تأملها :الثعلمي من حديث ابن عباس بلفظ ولم يتفكر فيها وفيه أبو جنساب يحيي بن أبي حبة ضعيف

<sup>(</sup>۱) آل عمرانِ : ١٩١

الحرك لهما بروابط دقيقة خفية عن الأبصار . فإذاً المقصود أن غذاء النبات لا يتم الإبلهاء ، والهواء ، والشمس ، والقمر ، والكواكب . ولا يتم ذلك إلا بالأفلاك التي من مركوزة فيها . ولا تتم الأفلاك إلا بحركاتها . ولا تتم حركاتها إلا علائكة سماوية يحركونها وكذلك يتمادى ذلك إلى أسباب بعيدة تركنا ذكرها تنبيها عا ذكر ناه على ماأهملناه، ولنقتصر على هذا من ذكر أسباب غذاء النبات

## الطرف الخامس

فى نعم الله تعالى فى الأسباب الموصلة للأطعمة إليك

اعلم أن هذه الأطعمة كلها لا توجد في كل مكان ، بل لها شروط منصوصة لأجلها توجيد في يعض الأماكن دون بعض . والنياس منتشرون على وجه الأرض ، وقد تبعد عنهم الأطعمة ، ويحول بينهم وبينها البحار والبراري . فانظر كيف سخر الله تعالى التجار ، وسلط عليهم حرص حب المال وشهوة الريح ، مع أنهم لا يغنيهم في غالب الأمر شيء ، بل يجمعون ، فإما أن تغرق بها السفن ، أو تنهبها قطاع الطريق ، أو يمو تو افي بعض البلاد فيأخذها السلاطين . وأحسن أحوالهم أن يأخذها ورثتهموهمأشدأعدائهملو عرفوا فانظر كيف سلط الله الجنهل والنفلة عليهم ، حتى يقاسوا الشدائد في طلبالربح،ويركبوا الأخطار، ويغرروا بالأرواح في ركوب البحر، فيحملون الأطعمة وأنواع الحوائج من أقصى الشرقوالغرب إليك . وانظر كيف علمهم الله تعالى صناعة الشفن،وكيفيةالركوب فيها . وانظر كيف خلق الحيوانات ، وسخرها للركوب والحمل في البراري . وانظر إلى الإبل كيف خلقت ، وإلى الفرس حكيف امتدت بسرعة الحركة ، وإلى الحمار كيف جعل صبوراً على التعب، وإلى الجمال كيف تقطع البرارى و تطوى المراحل تحت الأعباء الثقيلة على الجوع والعطش . وانظر كيف سيرهم الله تمالى بواسطة السفن والحيو نات في البر والبحر ليحملوا إليك الأطعمة وسائر الحوائج . و تأمل ما يحتاج إليه الحيو ا نات من أسبابها ، وأدواتها ، وعلفها ، وما تحتاج إليه السفن ، فقد خلق الله تمالى جميع ذلك إلى حد الحاجة. وفوق الحاجة وإحصاء ذلك غير ممكن ويتمادي ذلك إلى أمو رخارجة عن الحصر نرى تركها طلباللا بحاز

# الطرفسي لسادس

#### فى إصلاح الأطعمة

اعلم أن الذي ينبت في الأرض من النبات ، وما يخلق من الحيوانات ، لا عكن أن يقضم ويؤكل وهو كذلك. بل لابد في كل واحــد من إصلاح، وطبخ، وتركيب، وتنظيف بإلقاء البعض وإبقاء البعض ، إلى أمور أخر لاتحصى . واستقصاء ذلك في كل طمام يطول ، فلنعين رغيفا واحدا ، ولمنظر إلى ما يحتاج إليه الرغيف الواحد حتى يستدير ويصلح للا كل من بعد إلقاء البذر في الأرض . فأول ما يحتاج إليه الحراث ليزرع ويصلح الأرض؛ ثم الثور الذي يشير الأرض والفدان وجميع أسبابه ، ثم بعد ذلك التعهد بسق الماء مدة ، ثم تنقية الأرض من الحشيش ، ثم الحصاد ، ثم الفرك والتنقية ، ثم الطحن ثم العجن ، ثم الخبز . فتأمل عددهذه الأفعال التي ذكر ناهاومالم بذكره ، وعدد الأشخاص القاعين مها ، وعدد الآلات التي يحتاج إليها من الحديد ، والخشب ، والحجر وغيره ،وانظر إلى أعمال الصناع في إصلاح آلات الحراثة ، والطحن ، والخبز ، من نجار وحداد وغيرهما وانظر إلى حاجمة الحداد إلى الحديد ، والرصاص ، والنحاس ، وانظر كيف خلق الله تمالي الحِيال ، والأحجار ، والمعادن ، وكيف جمل الأرض قطعامت العادات مختلفة . فإن فتشت علمت أنرغيفاواحدا لا يستدير بحيث يصلح لأكلك بإمسكين مالم يعمل عليه أكثر من ألف صانع · فابتدى من الملك الذي يزجى السحاب لينزل الماء ، إلى آخر الأعمال من جهة الملائكه ، حتى تنتهي النوبة إلى عمل الإنسان . فإذا استدار طلبه قريب من سبعة الآف صانع ، كل صانع أصل من أصول الصنائع التي بها تتم مصلحة الخاتي . ثم تأمل كثرة أعمال الإنسان في تلك الآلات ، حتى أن الإبرة التي هي آلة صغيرة فالدتها خياطة اللباس الذي يمنع البرد عنك ، لاتكمل صورتها من حديدة تصلح للإبرة إلا بعد أن تمر على يد الإبرى خساً وعشرين مرة ، ويتعاطى في كل مرة منها عمـــلا . فلولم يجمع الله تعالى البلاد ، ولم يسخر العباد، وافتقرت إلى عمل المنجل الذي تحصد به البرمثلا بعد نبأته لنفد عمرك وعجزت عنه . أفلا ترى كيف هدى الله عبده الذي خلقه من نطفة قذرة ، لأن يعمل هذه الأعمال المحيبة

والصنائع الغريبة . فانظر إلى المقراض مثلا ، وهاجامان متطابقان ، ينطبق أحدها على الآخر ، فيتناولان الشيء معاويقطعا نه بسرعة ولولم بكشف الله تعالى طريق اتخاذه بفضله وكرمه لمن قبلنا وافتقر نا إلى استغراج الحديد من الحجر ، وإلى تحصيل الآلات التي بها يعمل المقراض ، وعمر الواحد منا عمر نوح ، وأوتى أكل العقول ، لقصر عمر وعن استنباط الطريق في إصلاح هذه الآلة وحدها ، فضلا عن غيرها : فسبحان من ألحق ذوى الأبصار بالعميان ، وسبحان من منع التبيين مع هذا البيان . فانظر الآن لو خلا بلدك عن الطحان مثلا ، أو عن الحجام الذى هو أخس المال ، أو عن الحائك الوعن واحد من جلة الصناع ، ماذا يصيبك من الأذى ، وكيف تضطرب عليك أمورك كلها . فسبحان من سخر بعض العباد لبعض ، حتى نفذت به مشيئنه ، وتحت به حكمته ولنو جز القول في هذه الطبقة أيضا ، فإن الغرض التنبيه على النعم دون الاستقصاء ولنو جز القول في هذه الطبقة أيضا ، فإن الغرض التنبيه على النعم دون الاستقصاء

# الطونسالسا بع

في إصلاح المصلحين

اعلم أن هؤلاء الصناع المصلحين للا طعمة وغيرها ، لو تفرقت آراؤهم ، و تنافرت طباعهم تنافر طباع الوحش ، لتبددوا و تباعدوا ، ولم ينتفع بعضهم ببعض ، بل كانوا كالوحوش لا يحويهم مكان واحد ، ولا يجمعهم غرض واحد . فانظر كيف ألف الله بين قلوبهم ، وسلط الأنس والحبة عليهم (كو أنفقت ماني الارض جَيعًا مااً لَقْت بَيْنَ قُلُو بِهِمْ وَلَكِنَ اللهُ أَلَّف بينتهُمْ (١٠) فلا جل الألف و تعارف الأرواح اجتمعوا والتنافوا ، و بنوا لمدن والبلاد ور تبوا المساكن والدور متقاربة متجاورة ، ورتبوا الأسواق والخانات وسائر أصناف البقاع مما يطول إحصاؤه . ثم هذه الحبة تزول بأغراض يتزاحمون عليها ، ويتنافسون فيها . فني جبلة الإنسان النيظ ، والحسد ، والمنافسة ، وذلك مما يؤدى إلى التقاتل والتنافر فيها . فني جبلة الإنسان النيظ ، والمحسد ، والمنافسة والعدة والأسباب، وألتي رعبهم فى فافطر كيف سلط الله تعالى السلاطين ، وأمدهم بالقوة والعدة والأسباب، وألتي رعبهم فى قاوب الرعايا حتى أذعنوا لهم طوعا وكرها . وكيف هدى السلاطين إلى طريق إصلاح البلاد ، حتى رتبوا أجزاء البله كأنها أجزاء شخص واحد ، تتعاون على غرض واحد ، ينتفع

<sup>(</sup>١) الأنعال : ١٣

البعض منها بالبعض . فرتبوا الرؤساء ، والقضاة ، والسجن وزعماء الأسواق ، واصطروا الحلق إلى قانون العدل ، وألزموهم النساعد والتعاون ، حتى صار الحداد ينتفع بالقصاب ، والخباز ، وسائر أهل البلد ، وكلهم ينتفعون بالحداد . وصارالحجام ينتفع بالحراث ، والحراث بالحجام ، وينتفع كل واحد ، بسبب ترتيبهم ، واجتماعهم ، وانضباطهم تحت برتيب السلطان وجمه ، كما يتعارن جميع أعضاء البدن وينتفع بعضها ببعض

وانظر كيف بمث الأنبياء عليهم السلام حتى أصلحوا السلاظ بن المصلحين للرعايا ، وعرفوهم قوانين الشرع في حفظ العدل بين الخلق ، وقوانين السياسة في صبطهم وكشفوا من أحكام الإمامة ، والسلطنة ، وأحكام الفقه ما اهتدوا به إلى إصلاح الدنيا ، فضلاعما أرشدوهم إليه من إصلاح الدين . وانظر كيف أصلح الله تعالى الأنبياء بالملائكة ، وكيف أصلح الملائكة بعضهم بيعض ، إلى أن ينتهي إلى الملك المقرب الذي لأواسطة بينه وبين الله تعالى فالخباز يخبر المحين ، والطحمان يصلح الحب بالطحن ، والحراث يصلحه بالحصاد ، والحداد يصلح آلات الحراثة ، والنجار يصلح آلات الحداد ، وكذا جيع أرباب الصناعات المصلحين لآلات الأطعمة ، والسلطان يصلح الصناع ، والأنبياء بصلحون العلماء الذين هم ورثتهم ، والعاماء يصلحون السلاطين، والملائكة يصلحون الأنبياء، إلى أن ينتهي إلى حضرة الربوية التي هي ينبوع كل نظام، ومطلع كل حسن وجال، ومنشأ كل ترتيب و تأليف . و كل ذلك نعم من رب الأرباب ، ومسبب الأسباب . واولا فضله وكرمه إذقال تعالى ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُ وَا فِينَا لَنَهُ دِينَّهُمْ شُبُلَنَا (١٠) لما اهتدينا إلى مرفة هذه النبذة اليسبيرة من نعم الله تمالى . ولو لا عزله إيانا عن أن نطمح بعين الطمع إلى الإِحاطة بكنه نعمه، لتشوفنا إلى طلب الإحاطة والاستقصاء. ولكنه تعالى عزلنا بحكم القهر والقدرة ،فقال تعالى ( وَ إِنْ تَعُدُّوا نَعْمَةَ الله لَا نُحْصُوهَا (٢٠) فإِن تَكَلَّمنا فبإذنه انبسطنا ، وإِن سَكْتنا فبقهره انقبضنا ، إذ لامعطى لما منع ، ولا مانع لما أعطى ، لأنا في كل لحظة من لحظات العمر قبل الموت نسمع بسمع القلوب نداء الملك الجبار (لِمَن اللُّكُ أَلْيُومَ لِلهِ أَلُو احدِ أَلْقَهَّار "") فالحمد لله الذي ميزنا عن الكفار ، وأسممنا هذا النداء قبل المقضِله الأعمار

<sup>(</sup>¹) العنكبوت : ٦٩ (٢) النجل : ١٨ (٣) غافر : ١٦

## الطرف الثامن

في بيان نعمة الله تعالى في خلق الملائكة عليهم السلام

ليس يخفى عليك ما سبق من نعمة الله في خلق الملائكة بإصلاح الأنبياء عليهم السلام وهدايتهم ، وتبليغ الوحي إليهم . ولاتظنن أنهم مقتصرون في أفعالهم على ذلك القدر . بل طبقات الملائكة مع كثرتها وترتيب مراتبها تنحصر بالجلة في ثلاث طبقات: الملائكة الأرضية، والسماوية ، وحملة المرش . فانظر كيف وكامهم الله تعالى بك فيما يرجع إلى الأكل والندَاء الذي ذكرناه ، دون ما يجاوز ذلكمن الهداية والإرشاد وغيرهما واعلم أن كل جزء من أجزاء بدنك، بل من أجزاء النبات ، لا يفتذي إلا بأن يوكل به سبمة من الملائك هو ـ أُقَلِهِ إِلَى عَشَرَةً ، إِلَى مَا نَهُ إِلَى مَا وَرَاءَ ذَلَكُ . وبيانه أن معنى الغذاء أن يقوم جزء من الغذاء مقام جزء وقد تلف، وذلك الغذاء يصير دما في آخر الأمر ، ثم يصير لحما وعظما . وإذا صار لحمنا وعظما تم اغتذاؤك . والدم واللحم أجسام ليس لها قدرة ومعرفة واختيار ، فهى لاتتحرك بأنفسها ، ولاتتغير بأنفسها ، ومجرد الطبع لايكني في ترددها في أطوارها كما أن البر بنفسه لا يصيرطحينا ، ثم عجينا ، ثم خبزامستديرا مخبوزا إلا بصنّاع . فكذلك الدم بنفسه لايصير لحماً ، وعظماً ، وعروقاً ، وعصباً إلا بصناع . والصناع في الباطن هم الملائكة ، كما أن الصناع في الظاهر هم أهل البلد · وقد أسبغ الله تعالى عليك نعمه ظاهرة وباطنة فلا ينبغي أن تففل عن نعمه الباطنة فأقول: لابد من ملك يجذب الغذاء إلى جوار اللحم والعظم، فإن الغداء لايتحرك بنفسه، ولابد من ملك آخر يمسك الفذاء في جواره ولابد من ثالث يخلع عنه صورة الدم ولابد من رابع يكسوه صورة اللحم والعروق أوالعظم. ولابدمن خامس يدفع الفضل الفاضل عن حاجمة الغذاء ولابدمن سادس بلصق ماا كتسب صفة العظم بالعظم، وما اكتسب صفة اللحم باللحم، حتى لا يكون منفصلا. ولا بدمن سابع يرعى المقادير في الالصاق، فيلحق بالمستدير مالا يبطل استدارته، وبالمريض مالا يزيل عرصه، وبالمجوف مالا يبطل تجويفه ، و يحفظ على كل و احدقد رساجته فإنه لو جمع مثلامن النذاه على أنف الصبي ما يجمع على فخذه لكبر أنفه ، و بطل تجويفه ، و تشوهت صورته وخلقته ، بل بنبغي آن يسوق إلى الأجفان معرفتها ، وإلى الحدقة مع صفائها ، وإلى الافخاذ مع غلظها ، وإلى السلطم مع صلابته ما يليق بكل واحد منها من حيث القدر والشكل ، وإلا بطلت الصورة وربا بعض المواضع ، وضعفت بعض المواضع بل لو لم يراع هذا المك المدل في القسمة والتقسيط . فساق إلى رأس الصبي وسائر بدنه من الغذاء ما ينمو به إلا إحدى الرجلين مثلا ، لبقيت تلك الرجل كا كانت في حد الصغر ، وكبر جميع البدن ، فكنت ترى شخصافي ضخامة رجل ، وله رجل واحدة كأنه ارجل صبي ، فلا ينتفع بنفسه ألبتة ، فراعاة هذه الهندسة في هذه القسمة مفوق فة إلى ملك من الملائكة ولا تظنن أن الدم بطبعه يهندس شكل نفسه ، فإن عيل هذه الأمور على الطبع جاهل لا يدرى ما يقول . فهذه هي الملائكة الأرضية ، وقد شغلوا بك وأنت في النوم تستريح ، وفي الغفله تتردد ، وهم يصلحون الغذاء في اطنك ، ولا خبر الك منهم ، وذلك في كل جزء من أجز انك الذي لا يتجزأ ، حتى يفتقر بعض الأجزاء كالعين والقلب إلى أ كثر من مائة ملك ، تركنا تفصيل ذلك للإ بجاز . والملائكة الأرضية مدده من الملائكة السماوية على ترتيب معلوم ، لا يحيط بكنه إلا الله تمالى . ومدد الملائكة السماوية من حملة العرش ، والمنع على جملتهم بالتأ ييد، والهدا ية والتسديد الهيمن القدوس ، المنفر دبالملك والملك وت، والمزاواردة في الملائكة المهاوية من حملة العرش ، والمنع على جبار السموات والأرض ، مالك الملك ذوالجلال والإكرام والأخبار الواردة في الملائكة والمناه والمؤلة المناه والمؤلة والمؤ

<sup>(</sup>۱) حديث الأخبار الواردة في الملائكة الموكلين بالسموات والأرضين وأجزا النبات والحيوانات حق كل فطرة من المطر وكل سحاب ينجر من جانب الى جانب انهى هنى الصحيحين من حديث أيى ذر في فصة الاسراء قال جربل لحازن الساء الدنيا افتح وفيه حتى أتى الساء الثانية فقال لخازنها افتح ... الحديث: ولهما من حديث أبى هريرة الله ملائكة سياحين يبلنون عن أمتى السلام وفي الصحيحين من حديث عائشة في قصة عرضه نفسه على عبدياليل فنادانى ملك الجبال ان شئت أن أطبق عليهم الأخشين ـ الحديث: ولهما من حديث أنى أن الله وكل بالرحم ملكا . الحديث: وروى أبو النصور الديلي في مسند الفردوس من حديث بريدة الإسلى مامن نبت ينبت إلا وسحته ملك موكل حتى محصد ... الحديث: وفيه عمد بن صالح الطبرى وأبو عرالبكراوى واسمه عنمان بن عبد الرحمن وكلاها ضعيف وللطراني من حديث أبي الدرداء بسند ضعيف ان الله ملائكة ينرلون في كل ليلة يحسون السكلال عن دواب الغراة إلا دابة في عنقها جرس والمترمذي وحسنه من حديث ابن عباس عديث أبي هربرة بينا رجل بفلاة من الأرض مع صوتا من سحابة اسق حديقة فلان وتنحى ذلك السحاب فأفرع ماء في حرة . الحديث

الموكايين بالسموات والأرض ، وأجزاء النيـــــات والحيوانات ، حتى كل تطرة من المطر ، وكل سحاب ينجر من جانب إلى جانب، أكثر من أن تحصى ، فلذلك ترك ناالاستشهاد به . فإن قلت : فهلا فو "ضت هذه الأفعال إلى ملك واحد ، ولم أفتقر إلى سبعة أملاك ؟ والحنطة أيضاً تحتاج إلى من يطحن أولا. ، ثم إلى من يميز عنه النخالة و يدفع الفضلة ثانياً ،ثم إلى من يصب الماء عليه ثالثا ، ثم إلى من يعجن رابعا، ثم إلى من يقطمه كرات مدورة خامسا، ثم إلى من يرقها رغفانا عريضة سادسا، ثم إلى من يلصقها بالتنور سابما، ولكن قد يتولى جميع ذلك رجل واحد ، يستقل به ، فهلا كانت أعمال الملائكة باطنا كأعمال الإنس ظاهراً؟ فاعلم أن خلقة الملائكة تخالف خلقة الإنس. وما من واحد منهم إلا وهو وحداني الصفة، أيس فيه خلط وتركيب ألبتة ، فلا يكون لــكل واحد منهم إلافعل واحد، وإليه الإشارة بقوله تعالى ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّالَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ('`) فلذلك ليس بينهم تنافس و تقاتل بلمثالهم في تعين من تبة كل واحدمنهم وفعله مثال الحواس الخنس فإن البصر لايزاح السمع في إدراك الأصوات، ولا الشم يزاحمها، ولاها ينازعان الشم . وليسكاليد والرجل. فإنك قد تبطش بأصابِع الرجل بطشا ضعيفا ، فتزاحم به اليد ، وقد "تضرب غيرك برأسك فتزاحم اليد التي هي آلة الضرب. ولا كالإنسان الواحد الذي يتولى ينفسه الطحن، والعجن، والخبز، فإن هذا نوع من الاءو جاج والعدول عن العدل، سببه اختلاف صفات الإِنسان واختلاف دواعيه ، فإنه ليس واحداني الصفة فلم يُكن وحداني . الفعل. ولذلك ترى الإِنسان يطيع الله مرة و يعصيه أخرى ، لاختلاف دواءيه وصفاته. وذلك غير ممكن في طباع الملائكة . بل هم مجبو لون على الطاعة، لامجال للمعصية في حقهم ، فلا جرم لايمصون الله ماأمرهم ويفعلون مايؤمرون . و بسبحون الليل والنهار لايفترون. والراكع منهم راكم أبدا ، والساجد منهم ساجد أبدا ، والقائم قائم أبدا لا اختلاف في أفعالهم ولا فتور ٬ ولـ كل واحد مقام معلوم لا يتعداه.

وطاعتهم لله تمالى من حيث لا عبال للمخالفة فيهم ، يمكن أن تشبه بطاءة أطرافك لك . فإنك مهما جزمت الإرادة بفتح الأجفان ، لم يكن للحفن الصحيح تردد واختلاف

<sup>(</sup>۱) الصافات : ١٦٤

فى طاعتك مرة ، ومعصيتك أخرى . بل كأنه منتظر لأمرك ونهيك ، ينفتح ، وينطبق متصلا بإشارتك . فهذا يشبهه من وجه . لكن يخالفه من وجه إذ الجفن لاعلم له عا يصدر منه من الحركة فتحاو إطباقا، والملائكة أحياء عالمون عايمهاون . فإذا هذه نعمة الله عليك فى الملائكة الأرضية والساوية ، وحاجتك إليها فى غرض الأكل فقط ، دون ما عداها من الحركات والحاجات كلها ، فإنا لم نطول بذكرها ، فهذه طبقة أخرى من طبقات النعم ، ومجامع الطبقات الطبقات الطبقات الطبقات العماد عكر عصاؤها ، فكيف آحاد ما يدخل تحت مجامع الطبقات ا

فإِذاً قد أسبغ الله تمالى نعمه عليك ظاهرة وباطنة، ثم قال (وَذَرُوا ظاهر الْإِثْم وَ بَاطِنَهُ (١) فترك باطن الاثم مما لايعرفه الخلق من الحمد ، وسوء الظن ، والبدعة ، واضمار الشرللناس إلى غير ذلك من آثام القلوب، هو الشكر للنعم الباطنة، وترك الاثم الظاهر بالجوارح، شكر للنعمة الظاهرة . بل أقول كل من عصى الله تعالى ولو في تطريفةواحدة بأنفتح جفنه مثلا حيث بجب غض البصر، فقد كفر كل نعمة لله تعالى عليه في السموات والأرض وما بينهما . فإن كل ماخلقه الله تعالى حتى الملائكة ، والسموات والأرض والحيوانات والنبات ، مجملته نعمة على كل واحد من العباد ، قد تم به انتفاعه ، وإن انتفع غيره ايضا مه ، فإن لله تمالي في كل تطريفة بالجفن نعمتين في نفس الجفن ، إذ خلق تحت كل جفن عضلات ولهاأو تار ورباطات متصلة بأعصاب الدماغ ، بها يتم انخفاض الجفن الأعلى ،وارتفاع الجفن الأسفل ، وعلى كل جفن شعور سود ، ونعمة الله تعالى في سوادها أنها تجمع ضوء المين ، إذ البياض يفرق الضوء ، والسواد يجمعه ، ونعمة الله في ترتيبها صفا واحدا أن يكون مانما للهوام من الدبيب إلى باطن المين ، ومتشبئا للا فذاء التي تثناثر في الهواء ، وله في كل شعرة منهما نعمتان من حيث لين أصلها ، ومع اللين قوام نصبها ، وله في اشتباك الأهداب نممة أعظم من الكل ، وهو أن غبار الهواء قد عنع من فتح العين ، ولو طبق لم يبصر، فيجمع الأجفان مقدار ما تتشابك الأهداب فينظر من وراء شبالة الشعر ، فيكون شباك الشعر مانعا من وصول القذي من خارج، وغير مانع من امتداد البصر من داخل .

<sup>(</sup>۱) الأنعام : . ١٢٥·

ثم إن أصاب الحدقة غبار، فقد خلق أطراف الأجفان خادمة منطبقة على الحدقة، كالمصقلة للمرآة، فيطبقها مرة أومرتين، وقدا نصقلت الحدقة من الغبار، وخرجت الأقذاء إلى زوايا المين والأجفان. والذباب لما لم يكن لحدقته جفن، خلق له يدين فتراه عَلَى الدوام يمسح بهما حدقتيه ليصقلهما من الغبار. وإذ تركنا الاستقصاء لتفاصيل النعم لافتقاره إلى تطويل يزيد على أصل هذا الحكتاب، ولعلنا نستاً نف له كتابا مقصودا فيه إن أمهل الزمان وساعد التوفيق، نسميه عجائب صنع الله تعالى، فلنرجع إلى غرضنا فنقول:

ون الملائكة يمن الما المين إلا برأى ، ولا الرأس إلا بجميع البدن ، ولا البدن إلابالغذاء ولا النفاء إلا بلغاء ، والا المين إلا برأى ، ولا الرأس إلا بجميع البدن ، ولا البدن إلابالغذاء ولا اللغذاء إلا بالماء ، والأرض ، والحمواء ، والمعلى ، والشمس ، والقمر ، ولا يقوم شيء من ذلك إلا بالسموات ، ولا السموات إلا بالملائكة ، فإن الكل كالشيء الواحد يرتبط البعض منه بالبعض ارتباط أعضاء البدن بعضها ببعض ، فإذا قد كفر كل نعمة في الوجود، من منتهى الثريا إلى منتهى الثرى، فلم يبق فلك ولا ميل ميل ولا حيوان ولا نبات ، ولا جاد الوجود، من منتهى الثريا إلى منتهى الثرى، فلم يستغفر له كل شيء حتى الحوت في البحر (٢٠ أن العالم يستغفر له كل شيء حتى الحوت في البحر (٢٠ أن العالم يستغفر له كل شيء حتى الحوت في البحر (٢٠ أن العالم يستغفر له كل شيء حتى الحوت في البحر (٢٠ أن العالم يستغفر له كل شيء حتى الحوت في البحر (١٠ أن العالم يستغفر له كل شيء حتى الحوت في البحر (١٠ أن العالم يستغفر له كل شيء حتى الحوت في البحر (١٠ أن العالم يستغفر له كل شيء حتى الحوت في البحر وأن الملائكة يلمنون المصاة ، في أنهاظ كرين المريالاستغفار ، فسي الله أن يتوب عليه ويتجاوز عنه أن يتبع السيئة بحسنة تعدوها ، فيتبدل اللمن الاسمان المن عبد لى من الآدميين إلاومه وأوحى الله تعالى إلى أبوب عليه السلام . يا أبوب ، ما من عبد لى من الآدميين إلاومه ملكات ، فإذا شكر في على نعم فإنك أهل الحد ملكات ، فإذا شكر من الشاكر ين قريبا ، فكنى بالشاكر ين على نعم فإنك أهل الحد والشكر ، فسكن من الشاكرين قريبا ، فكنى بالشاكر ين على نعم فإنك أهل الحد والشكر ، فسكن من الشاكري يدءون فهم ، والبقاع تحبهم ، والآثار تبكى عليهم .

<sup>(</sup>١) حديث أن البقعة التي اجتمع فيها الناس تلعنهم أو تستغفر لهم : لم أجد له أسلا

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ان العالم ليستغفرله كل شيء حتى الحوات في البحر: 'تقدم في العلم

<sup>(</sup>٣) حديث أن الملائكة يلعنون العصاة :مسلم من حديث أبي هريرة الملائكة تلعن أحدُكم إذا أشار إلى أخيه بحديدة وإن كان أحاء الأبيه وأمة

و كما عرفت أن فى كل طرفة عين نعما كثيرة ، فاعلم أن فى كل نفس ينبسط وينقبض نعمتين ، إذ بانبساطه يخرج الدخان المحترق من القلب ، ولولم يخرج لهلك ، وبانقباضه يحمع روح الهواء إلى القلب ، ولوسد متنفسه لاحترق قلبه بانقطاع روح الهواء وبرودته عنه وهلك ، بل اليوم والليلة أربع وعشرون ساعة ، وفى كل ساعة قريب من ألف نفس و كل نفس قريب من عشر لحظات ، فعليك فى كل لحظة آلاف آلاف نعمة فى كل جزء من أجزاء العالم فانظر هل يتصور إحصاء ذلك أم لا ولمان أجزاء العالم فانظر هل يتصور إحصاء ذلك أم لا ولمانك شف لوسي عليه السلام حقيقة قوله تعالى (وَإِنْ تَعَدُّوا نِعْمَةُ الله لاَ يُحْصُوها (۱) قال . إله ي كل جزء من أجزاء العالم فانظر هل يتمتان ، أن لبنت أصلها ، وأن قال . إله ي كيف أشكرك ولك فى كل شعرة من جسدى نعمتان ، أن لبنت أصلها ، وأن طمست رأسها وكذا وردفى الأثر أن من لم يعرف نعم الله إلا فى مطعمه ومشر به ، فقد قل علمه ، وحضر عذا به ، وجميع ماذكر ناه يرجع إلى المطعم والمشرب ، فاعتبر ماسواه من علمه ، ه إن البصير لا تقع عينه فى العالم على شى و ولايل خاطره بموجود إلا ويتحقق أن النعم به ، فإن البصير لا تقع عينه فى العالم على شى و ولايل خاطره بموجود إلا ويتحقق أن المنه فيه نعمة عليه فلنترك الاستقصاء والتفصيل ، فإنه طمع فى غير مطمع

### بيان

#### السيب الصارف للخلق عن الشكر

إعلم أنه لم يقصر بالخلق عن شكر النعمة إلا الجهل والغفلة . فإنهم منعو ابالجهل والغفلة عن معرفة النعم ولا يتصور شكر النعمة إلا بعد معرفتها . ثم إنهم إن عرفوا تعملة ظنوا أن الشكر عليها أن يقول بلسانه . الحمد لله ، الشكر لله ، ولم يعرفوا أن معنى الشكر أن يستعمل النعمة في إعام الحكمة التي أريدت بها ، وهي طاعة الله عز وجل . فلا يمنع من الشكر بعد حصول ها نين المعرفتين إلا غلبة الشهوة واستيلاء الشيطان . أما الغفلة عن النعم فلها أسباب . وأحداً سبابها أن الناس بجهلهم لا يعدون ما يعم الخلق و يسلم لهم في جميع أحوالهم نعمة . فلذلك لا يشكر ون على جلة ماذكر ناه من النعم ، لأنها عامة للخلق ، مبذولة لهم في جميع أحوالهم . فلا يرى كل واحد لنفسه منهم إختصاصا به ، فلا يعده نعمة ، ولا تراه بشكرون الله على روح

<sup>(</sup>۱) النحل: ۸ ۱

الهواء، ولو أخذ بمختنقهم لحظة حتى انقطع الهواء عمهم ماتوا، ولو حبسوا في بيت حمام فيه هواء حار ، أو في بئر فيه هواء ثقل برطو بة الماء ، ماتوا نحما . فإِنَّا بتلي واحد منهم بشيء من ذلك ثم نجا ، رعا قدّر ذلك نعمة ، وشكر الله عليها . وهذا غاية الجهل . إذ صار شكر هم موقوفا على أن تسلب عنهم النعمة ، ثم ترد عليهم في بعض الأحوال. والنعمة في جيع الأحوال أولى بأن تشكر في بعضها . فلا ترى البصير يشكر صحة بصره إلا أن تعمى عينه ، فمند ذلك لو أعيد عليه بصره أحس به وشكره ، وعده نعمة . ولما كانت رحمة الله واسعة ، عمم الخلق، و بذل لهم ف جَمِع الأحوال ، فلم يعده الجاهل نعمة . وهذا الجاهل مثل العبدالسوء ، حقه أن يضرب دائمًا ، حتى إِذا ترك ضربه ساعة تقلد به منة . فإن ترك ضربه على الدوام غلبه البطر، وترك الشكر: فصار الناس لايشكرون إلاالمال الذي يتطرق الاختصاص اليه من حيث الكثرة والقلة ، وينسون جميع نعم الله تعالى عليهم ، كما شكا بعضهم فقر ه إلى بعض أرباب البصائر، وأظهر شدة اغتمامه به، فقال له أيسرك أنك أعمى ولك عشرة آلاف درهم؟ فقال لا. فقال أيسرك أنك أخرس ولك عشرة آ٠ لافدرهم ؟ فقال لا . فقال أيسرك أنك أقطع اليدين والرجلين ولك عشرون ألفا ؟ فقال لا . فقال أيسمرك أنك مجنون و آك عشرة آڭآف درهم؟ فقال لا. فقال أما تستحى أن تشكو مولاك وله عندكءروض بخمسين الفا . وحكي أن بعض القراء اشتد به الفقر حتى ضاق به ذرعا فرأى فىالمنامكان قائلا يقول له تودأنا أنسيناك من القرءان سورة الأنعام وأن لك ألف دينار؟ قال لا. قال فسورة هود؟ قال لا . قال فسورة يوسف ؟ قال لا . فعدد عليهسورا ثم قال . فمعك قيمة ما ثة ألف دينار وأنت تشكو! فأصبح وقــد سرى عنه • ودخل ابن السماك على بمض الخلفاء و بيده كوز ما يشربه . فقال له : عظني . فقال : لولم تعطهذه الشرية إلا ببذل جميع أموالك ، و إلا يقيت عطشان ، فهل كنت تعطيه ؟ قال نعم . فقال او لم تعط إلا بملكك كله ، فهل كنت تتركه ؟ قال نعم . قال . فلا تفرح بملك لايساوى شربة ماء . . فمهذا تبين أن نعمة الله تمالى على العبد في شربة ماء عند العطش أعظم من ماك الأرض كلما . وإذا كانت الطباع ماثلة إلى اعتداد النعمة الخاصة بممة دون العامة ؛ وقد ذكر نا النعم العامة ، فلنذكر إشارة وجيزة إلى النم الخاصة فنقول . مامن عبد إلاولو أممن النظر في أحواله ، رأى من الله

نعمة أو نعما كثيرة تخصه ، لا يشاركه فيهاالناس كافة ، بل يشاركه عدد يسيرمن النامي ، ورعا لايشاركه فيها أحد. وذلك يعترف به كل عبد في ثلاثة أمور: في العقل، والخلق، والعلم. أما المقلف أمن عبد لله تمالي إلاوهو راض عن الله في عقله ، يعتقد أنه أعقل الناس، وقل من يسأل الله العقل. وإن من شرف العقل أن يفرح به الخالي عنه ، كما يفرح به المتصف به . فإذا كان اعتقاده أنه أعقل الناس ، فو اجب عليه أن يشكره ، لأنه إن كان كذلك فالشكر واجب عليه ، وإن لم يكن ولكنه يعتقدأ نه كذلك فهو نعمة في حقه ، فن وضع كنزا تحت الأرض فهو يفرح به ويشكر عليه ، فإن أخذ الكنز من حيث لا مدرى فيبقى فرحه بحسب اعتقاده، ويبقى شكره، لأنه في حقه كالباقي . وأما الخلق فمامن عبد إلا و نرى من غيره عيوبا بكرهها، وأخلاقا مذمها، وإنما يذمها من حيث برى نفسه بريئا عنها. فإذا لم يشتغل بذم الغير فينبغي أن يشتغل بشكر الله تمالي ، إذ حسّن خلقه ، وابتلي غيره بالخلق السيء وأما العلم ، فما من أحد إلا و يعرف من بواطن أمور نفسه ، وخفايا أفكاره • ماهو منفرد به ، ولو كشف الغطاءحتى اطلع عليه أحد من الخلق لافتضح .فكيف لو اطلع الناس كافة ! فأذن لكل عبد علم بأمر خاص لايشاركه فيه أحد من عباد الله . فلم لايشكر ستر الله الجميل الذي أرسله على وجه مساويه ، فأظهر الجميل وستر القبيح ، وأخنى ذلك عن أعين الناس ، وخصص علمه به حتى لايطلع عليه أحد . فهــذه ثلاثة من النعم خاصة ، يمترف بها كل عبد ، إما مطلقا ، وإما في بعض الأمور . فلنزل عن هذه الطبقة إلى طبقة أخرى أعهمتها قليلا فنقول . مامن عبد إلا وقد رزقه الله تعالى في صورته ،أو شخصه أو أخلاقه ، أو صفاته ، أو أهله ، أو ولده ، أو مسكنه ، أو بــلده ، أو رفيقه ، أو أقاربه ، أو عزه، أو جاهه ، أو في سائر محابه أمورا لو سلب ذلك منه ، وأعطى ماخصص بهغيره لكان لايرضي به. وذلك مثل أن جعله مؤمنا لاكافرا ، وحيــا لاجمادا ؛ وإنسانا لاجميمة وذكرا لاأنثي ، وصميحا لامريضا ، وسلما لامعيبا ، فإن كل هذه خصائص ، وإن كان فيها عموم أيضا. فإن هذه الأحوال لو بدلت بأصدادها لم يرض بها. بلله أمور لا يبدلها بأحوال الآدميين أيضًا. وذلك إما أن يكون بحيث لايبدله عا خص به أحد من الخلق ، أولايبدله عا خص به الأكثر. فإذا كان لا يبدل حال نفسه محال غيره ، فإذا حاله أحسن من حال غيره. وإذا كان لايعرف شخص يرتضى لنفسه حالة بدلا عن حال نفسه ،إما على الجلة ،وإما في أمر خاص ، فإذا لله تمالى عليه نعم ليست له على أحد من عباده سواه . وإن كان يبدل حال نفسه بحال بعضهم دون البعض ، فلينظر إلى عدد المنبوطين عنده ، فإ نه لا محالة يراه آقل بالإضافة إلى غيره ، فيكون من دو نه في الحال أكثر بكثير مما هو فوقه . فما باله ينظر إلى من دو نه ليستعظم نعم الله عليه وما باله لايسوى دنياه بدينه . أليس إذا لامته نفسه على سيئة يقارفها ، يعتبدر إليها بأن في الفساق كثرة ، فينظر أبدا في الدين إلى من دو نه لاإلى من فوقه ؟ فلم لايكون نظره في الدنيا كذلك ؟ فإذا كان حال أكثر الحلق في الدين خيرا منه ، وحاله في الدنيا خير من حال أكثر الحلق ، فكيف لايلزمه الشكر ؛ ولهذا قال صلى الله عليه وسلم (١) « مَنْ نَظَر في الدُّنيا إلى مَنْ هُو فَوْقَهُ كُتبهُ الله صاً براً وَشاكراً وَمَنْ نَظَر في الدُّنيا كُراً ، في الدُّنيا كُراً ، مَنْ مُو فَوْقهُ كُتبهُ الله صاً براً وَشاكراً وَمَنْ نَظَر في الدُّنيا في الدُّنيا من خص بالسنة ، والإيمان ، والعلم ، والقرءان ، ثم الفراغ ، والصحة ، والأمن وغير ذلك ، ولذلك قيل :

من شآء عيشا رحيبا يستطيل به في دينسه ثم في دنياه إقبالا فلينظرن إلى من فوقه ورعا ولينظرن إلى من دونة مالا وقال صلى الله عليه وسلم (١) « مَن ۚ لَم ْ يَسْتَغْنِ بَآيَاتِ اللهِ وَلاَ أَغْنَاهُ اللهُ » وهذا إشارة إلى نعمة العلم . وقال عليه السلام (٣) «إِنَّ القُرْءَانَ هُو َ الْغَنَى الَّذِي لاَ غَنَى بَعْدَهُ وَلاَ فَقْرَ مَعَهُ » وقال عليه السلام (١) «مَنْ آناهُ اللهُ القُرْءَانَ فَظَنَّ أَنَّ أَحَدًا أَغْنَى مِنْهُ فَقَدِ اسْتَهْزَأً بِآ يَاتِ اللهِ »

<sup>(</sup>١) حديث من نظر في الدنيا إلى من هودونه ونظر في الدين إلى من هو فوقه كنبه الله صابرا شاكرا الحديث : الترمذي من حديث عبد الله بن عمرو وقال غريب وفيه المثني بن الصباح ضعيف (٢) حديث من لم يستغن بآيات الله فلا أغناه الله : لم أجده بهذا اللفظ

<sup>(</sup>٣) حديث أن القرءان هو الغناء الذي لاغناء بعده ولا فقر معه: أبو يسلى والطبراني من حديث أنس بسند ضعيف بلفظ أن القرءان غنى لافقر بعده ولا غنى دونه قال الدارقطني رواه أبومعاوية عن الاعمش عن يزيد الرقاشي عن الحسن مرسلا وهو اشبه بالصواب

<sup>﴿ ﴾ ﴾</sup> حديث من آتاه الله القروان فظن ان أحدا اغنى منه فقد استهزأ بايات الله :البخاري في الناريخ من

وقال صلى الله عليه وسلم (١) كيْسَ مِناً مَنْ كَمْ يَتَغَنَّ بِالْقُرْءَانِ ، وقال عليه السلام (٢٠ هـ كَعَى الْمَيْقِينِ غِنَى ، وقال بعض السلف . يقول الله تعالى فى معض السكتب المنزلة إن عبدا أغنيته عن ثلاثة ، لقد أتممت عليه نعمتى ، عن سلطان يأتيه ، وطبيب يداويه ، وعما فى يد أخيه . وعبر الشاعر عن هذا فقال

إذا ماالقوت يأتيك كذا الصحة والأمن وأصبحت أخاحزن فلا فارقك الحزن

بل أرشق العبارات وأفصح الكلمات ، كلام أفصح من نطق بالضاد ، حيث عبر صلى الله عليه وسلم عن هذا المعنى فقال (١) « مَنْ أَصْبَحَ آمِنًا فِي سِرْ بهِ مُمَافًى فِي بَدَ بهِ عِنْدَهُ قُوتُ يَو مِيهِ وَكَمَّا عَالَمَ النَّسَ كلهم ، وجدتهم قُوتُ يَو مِيهِ وَكَالَّم النَّسَ كلهم ، وجدتهم يشكون ويتألمون من أمور وراء هذه الثلاث ، مع أنها وبال عليهم ، ولا يشكرون نعمة الله في هذه الثلاث ، ولا يشكرون نعمة الله عليهم في الإيمان الذي به وصولهم إلى النعيم المقيم ، والملك العظيم . بل البصير ينمنى أن لا يفرح إلا بالمعرفة والبقين والإيمان بل نحن نعم من العلماء من لوسلم إليه جميع ما دخل تحت قدرة ملوك الأرض من المشرق إلى المغرب ، من أموال وأتباع ، وأسار ، وقبل له خذها عوصا عن علمك ، بل عن عشر عشير علمك ، لم يأخذه وذلك لرجائه أن بعمة العلم تفضى به إلى قرب الله تعالى في الآحرة . بل لو قبل له لك في وذلك لرجائه أن بعمة العلم تفضى به إلى قرب الله تعالى في الآحرة . بل لو قبل له لك في الآخرة ما ترجوه بكماله ، فخذهذه اللذات في الدنيا، بدلاعن التذاذك بالعلم في الدنيا وفرحك به لكن لا يأخذه ، له له بأث لذة العلم دائمة لا تنقطع ، وباقية لا تسرق ، ولا تعصب ، لكن لا يأخذه ، له له ولا لذتها بألمها ، ولا فرحها بنهما . هكذا كانت إلى الآن ، وهكذا لا يفي مرجوها عخوفها ، ولا لذتها بألمها ، ولا فرحها بنهما . هكذا كانت إلى الآن ، وهكذا لا يفر مداله الآن ، وهكذا كانت إلى الآن ، وهكذا الذي مرجوها عخوفها ، ولا لذتها بألمها ، ولا فرحها بنهما . هكذا كانت إلى الآن ، وهكذا

حديث رجاء الفوى بلفط من آتاه الله حفط كتابه وظن ان احدا أوتى افضل مما أوتى فقد صعر أعظم النعم وقد نقدم فى فضل القرءان ورجاء بختلف فى صحبته رورد من حديث عبد الله بن عمرو وجابر والبراء محوه وكلها ضعيفة

<sup>(</sup>١) حديث ليس منا من لم يتغن بالقرءان : تقدم في آداب التلاوة

<sup>﴿ ﴿ ﴾</sup> حديث كَـ فَى باليقين غنى: الطبرانى من حديث عقبة بن عامر ورواء ابن أبي الدنيا في القناعة موقوفا عليه وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث من اصبح آمنا في سربه : الحديث تقدم غير مرة

تكون ما بق الزمان ، إذ ما خلقت لذات الدنيا إلا لتجلب بها العقول الناقصة وتخدع ، حتى إذا أنخدعت وتقيدت بها ، أبت عليها واستعصت. كالمر أة الجميل ظاهرها ، تتزين للشاب الشبق الغنى ، حتى إذا تقيد بها قلبه استعصت عليه واحتجبت عنه ، فلا يزال معها فى تعبقائه ، وعنا ، دائم ، وكل ذلك باغتراره بلذة النظر إليها فى لحظة . ولو عقل وغض البصر ، واستهان بتلك اللذة ، سلم جميع عمره . فه كذا وقعت أرباب الدنيا في شبالئ الدنيا و حبائلها . ولا ينبغى أن نقول إن المعرض عن الدنيا متألم بالصبر عليها وحفظها ، وتحصيلها ، ودفع عن الدنيا متألم بالصبر عنها . فإن المقبل عليها ، أيضامتا لم بالصبر عليها وحفظها ، وتحصيلها ، ودفع اللصوص عنها . وتألم المعرض يفضى إلى لذة فى الآخرة ، و تألم المقبل يفضى إلى الذق الآخرة . فليقر أالمد ض عن الدنيا على نفسه توله تعالى ( وَ لا تَهُ مَا لا يَر وَ جُونَ " ) ، فإذا إعا أنسد فليقر أالمدر على الخلق لجهلهم بضروب النهم الظاهرة والباطنة ، والخاصة والعامة والعامة

فإِنْ قلت: فما علاج هذه القاوب الغافلة ؟ حتى تشعر بنعم الله تعالى فعساها تشكر .

فأقول: أما القاوب البصيرة، فعلاجها التأمل فيا رمزنا إليه من أصناف نمم الله تعالى العامة وأما القاوب البليدة التي لاتعد النعمة نعمة إلا إذا خصبها، أو شعرت بالبلاء معها فسبيله أن ينظر أبدا إلى من دونه، ويفعل ما كان يفعله بعض الصوفية إذ كان يحضر كل يومدار المرضى، والمقابر، والمواضع التي تقام فيها الحدود. في كان يحضر دار المرضى ايشاهد أنواع بلاء الله تعالى عليهم، ثم يتأمل في صحته وسلامته، فيشعر قلبه بنعمة الصحة عند شعوره ببلاء الأمراض، ويشكر الله تعالى. ويشاهد الجناة الذين يقتلون، وتقطع أطراقهم ويعذبون بأنواع المذاب، ليشكر الله تعالى على عصمته من الجنايات ومن تلك العقوبات وبشكر الله تعالى على عصمته من الجنايات ومن تلك العقوبات وبشكر الله تعالى على نعمة الأمن و بحضر المقابر، فيعلم أن أحب الأشياء إلى الموتى أن يردوا وبشكر الله تعالى على نعمة الأمن و بحضر المقابر، فيعلم أن أحب الأشياء إلى الموتى أن يردوا فإن يوما واحدا، أما من عصى الله فلينداوله، وأما من أطاع فليزد في طاعته، فإن يوما واحدا، أما من عصى الله فلينداوله، وأما من أطاع فليزد في طاعته، فإن يوما واحدا، أما من عصى الله فلينداوله، وأما من أطاع فليزد في طاعته من فليده الطاعات، فيا أعظم عبني إذ ضيعت بعض الأوقات في المباحات، وأما الماصى فنبنه ظاهر من هذه الطاعات، فيا أعظم عبني إذ ضيعت بعض الأوقات في المباحات، وأما العموم من العموم ما يق له، من العموم ما يق له، المناه المعد المقابر، وعلم أن أحب الأشياء إليهم أن يكون قد بني لهم من العموم ما يق له،

<sup>1-6:</sup> duil (1)

فيصرف بقية العمر إلى ما يشتهى أهل القبور العود لأجله ، ليكون ذلك معرفة لنعم الله تعالى في بقية العمر ، بل في الإمهال في كل نفس من الأنفاس. وإذا عرف تلك النعسة شكر بأن يصرف العمر إلى ما خلق العمر لأجله ، وهو التزود من الدنيا للآخرة .

فهذا علاج هذه القاوب الغافلة المشعر بنعم الله تعالى فعساها تشكر . وقد كان الربيع ابن خيم مع عام استبصاره ، يستمين بهذه الطريق تأكيدا للمعرفة . فكان قد حفر في داره قبراً ، فكان يضع غلافي عنقه ، و بنام في لحده ثم يقول : (رَبِّ ارْجِعُونِ لَعَلَى أَعَلَ أَعَلَ مَا عَلَى الربيع ، قد أعطيت ما سألت ، فاعمل قبل أن تسأل الرجوع فلا ترد . و مما ينبغى أن تعاليج به القلوب البيعدة عن الشكر أن تعرف أن المعمة إدالم تشكر ذالت ولم تعد، ولذلك كان الفضيل بن عياض رحمه الله يقول : عليم علازمة الشكر على النعم ، فقل نعمة زالت عن قوم فعادت إليهم: وقال بعض السلف: النعم وحشية فقيدوها بالشكر . وفي الخبر (۱) ماعظمت نعمة الله تعالى على عبد إلا كنرت حواثيج الناس إليه، فن تها ون بهم عرض تلك النعمة للزوال وقال الله سبحانه و تعالى (إن الله كلا يُعَيِّرُ ما يقو م حَتَى مُنعَيِّرُ وا ما ياً نفسيم من الماكال في المال الشكر على النعمة الله كان النعمة الم الله المناس المناس

# الركن الثالث

من كتاب الصبر والشكر فيما يشترك فيه الصبر والشكر ويوتبط أحدهما مالآخر

### بسيان

وجه اجتماع الصبر والشكر على شيء واحد

لملك تقول ماذكرته في النعم إشارة إلى أن لله تمالى في كل موجود نعمة ،وهذايشير إلى أن البلاء لا وجود له أصلا . فما معنى الصبر إذاً ؟ وإن كان البلاء موجودا فمما معنى الشكر على البلاء ؟ وقدادعي مدعون أنا نشكر على البلاء ، فضلاعن الشكر على النعمة ،

<sup>(</sup>١) حديث ماعظمت نعمة الله على عبد الاكثرت حوائج الناس اليه ــ الحديث: ابن عدى وابن حبان في الصعفاء من حديث معاذ بن حل بلفظ الاعظمت مؤنة الناس عليه فمن لم يجتمل تلك المؤنة الخديث: ورواء ابن حبان في الصعفاء من حديث ابن عباس وقال انهموضوع على حجاج الأعور

<sup>(</sup>۱) المؤمنون : ٩٩ ، ٠ و١ (١) الرعد : ١١

فكيف يتصور الشكر على البلاء ؟ وكيف يشكر على ما يصبر عليه ! والصبر على البلاء عسدى ألما ، والشكر يستدى فرحا ، وهما يتضادات ؟ وما معنى ما ذكر تموه من أن أنه تعالى في كل ما أوجده نعمة على عباده ؟ . فاعلم أن البلاء موجود ، كما أن النعمة موجودة ، والتول بإثبات النعمة ، يوجب القول بإثبات البلاء ، لأنهما متضادان . ففقد اللاء نمعة ، وفقد النعمة بلاء . ولكن قد سبق أن النعمة تنقسم إلى نعمة مطلقة من كل وجه ، أما في الآخرة فكسمادة العبد بالنزول في جوار الله تعالى ، وأما في الدنيا فكلايمان وحسن الخلق وما يعين عليها ، وإلى نعمة مقيدة من وجه دون وجه ، كالمال الذي يصلح الدين من وجه ويفسدة من وجه . فكذلك البلاء ينقسم إلى مطلق ومقيد أما المطلق في الآخرة ، فالبعد من الله تعالى إما مدة و إما أبدا . وأما في الدنيا، فالكفر والمعية ، وسوء الخلق ، وهي التي تفضي إلى البسلاء المطلق في وأما لمقيد فكالفقر ، والمرض ، والحوف ، وسائر أنواع البلاء التي لانكون في بلاء الدين بل في الدنيا

فالشكر المطلق للنعمة المطلقة . وأما البلاء المطلق في الدنيا ، فقد لا يؤمر بالصبر عليه لأن الكفر بلاء ، ولا ممنى للصبر عليه ؛ وكذا المعصية . بل حق السكافر أن يترك كفره وكذا حق العاصى . نعم السكافر قد لا يعرف أنه كافر ، فيكون كمن به علة ، وهو لا يتألم بسبب غشية أو غيرها فلا صبر عليه ، والعاصى يعرف أنه عاص ، فعليه ترك المعصية . بل كل بلاء يقدر الإنسان على دفعه فلا يؤمر بالصبير عليه . فلو ترك الإنسان المساء معطول العطش ، حتى عظم تألمه ، فلا يؤمر بالصبر عليه ، بل يؤمر بإزالة الألم . وإنما الصبر على ألم بيس إلى العبد إزالته . فإذاً يرجع الصبر في الدنيا إلى ماليس ببلاء مطلق ، بل يجوز أن يكون نعمة من وجه ، فلذلك يتصور أن يجتمع عليه وظيفة الصبر والشكر . فإن الني مثلا يجوز أن يكون سببا لهلاك الإنسان ، حتى يقصد بسبب ماله ، فيقتل و تقتل أولاده . والصحة أيضا كذلك . فا من نعمة من هذه النعم الدنيوية إلا و يجوز أن تصبر بلاء ، ولكن بالإضافة إليه . فكذلك ما من يلاء إلا وبجوز أن يصبر نعمة ، ولسكن بالإضافة إلى حاله . فرب عبد تكون الخيرة له في الفقر والمرض ، ولوصح بدنه وكثر ماله بالإضافة إلى حاله . فرب عبد تكون الخيرة له في الفقر والمرض ، ولوصح بدنه وكثر ماله بالإضافة إلى حاله . فرب عبد تكون الخيرة له في الفقر والمرض ، ولوصح بدنه وكثر ماله بالإضافة إلى حاله . فرب عبد تكون الخيرة له في الفقر والمرض ، ولوصح بدنه وكثر ماله بالإضافة إلى حاله . فرب عبد تكون الخيرة له في الفقر والمرض ، ولوصح بدنه وكثر ماله بالإضافة إلى حاله . فرب عبد تكون الخيرة له في الفقر والمرف ، ولوصح بدنه وكثر ماله بالإضافة إلى حاله . فرب عبد تكون الخيرة له في الفقر والمرف ، ولوصح بدنه وكثر ماله .

ليطر وبغي · قال الله تعالى ( وَ لَو بُسَطَ اللهُ الرُّزْقَ لعباد مِ لَبَغَوْا في الأرض (١٠) وقال تعالى (كَلاَّ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيُطْمَى أَن رَآهُ اسْتَغْنَى ('') وقالَ صلى الله عليه وسلم ('' وَإِنَّ الله لَيَحْمِي عَبْدَهُ اللَّهُ مِنَ مِنَ الدُّنْيَاوَهُو يُحَبُّهُ كَمَا يَحْسِي أَحَدُكُمْ مَر يضَهُ مُوكَذَلك الزرجة ، والولد، والقريب وكل ما ذكرناه في الأنسام الستة عشر من النعم ، سوى الإبمان وحسن الحلق ، فإنها يتصور أن تكون بلاء في حق بعض الناس، فتكون أضدادها إذاً نعما في حقهم، إذ قد سبق أن المعرفة كمال و نعمة ، فإنها صفة من صفات الله تعالى ، ولكن قد تكون على العبد في بعض الأمور بلاء، ويكون فقدها نمية . مثاله جهل الإنسان بأجله ، فإنه نعمة عليه. إذ لوعرفه ربما تنغص عليه الميش ، وطال بذلك غمه . وكذلك جهله بما يضمره الناس عليه من ممارفه وأقاربه نعمة عليه ، إذلو رفع الستر وأطلع عليه ، لطال ألمه وحقده وحسده واشتفاله بالانتقام . وكذلك جهله بالصفات المذمومة من غيره نممة عليه ،إذ لوعرفها أبغضه وآذاه ، وكان ذلك وبالاعليه في الدنيا والآخرة · بل جهله بالخصال المحمودة في غيره قد يكون نمية عليه ، قا نه رعا يكون وليالله تعالى وهو يضطر إلى إيذائه رإهانته، والوعرف ذلك وآذي كان إنمه لامحالة أعظم، فليسمن آذى نبياأ وولياوهو يمرف كمن آذى وهو لا يسرف ومنها إبهامالله تمالي أمر القيامة ، وإبهامه ليلة القدر ، وساعة يوم الجمعة ، وإبهامه بعض الكبائر ، فكل ذلك نممة ، لأن هذا الجهل يوفر دواعيك على الطلب والاجتهاد . فهذه وجوه نمم الله تمالي في الجهل فكيف في العلم . وحيث قلنا إن لله تعالى في كل موجود نعمة فهوحق وذلك مطرد في حق كل أحد، ولا يستثني عنه الظن إلا الآلام التي يخلقها في بعض الناس ، وهي أيضا قد تكون نعمه في حق سالم بها فإن لم تكن نعمة في حقه ، كالألم الحاصل من المصية ، كقطعه يد نفسه ، ووشمه بشرته ، فإنه يتألم به وهو عاص به . وألم الكفار في النار فهو أيضاً نعمة ، ولكن في حق غيرهم من العباد لافي حقهم ، لأن مصائب قوم عند قوم فوائد. ولولا أن الله تعالى خلق العذاب، وعذب به طائفة، لما عرف المتنممون قدر نعمه ، ولا كثر فرحهم بها . ففرح أهل الجنة إنما يتضاعف إذا تفكروا

<sup>(</sup>١) حديث اناله ليحمى عنده الدنيا \_ الحديث : الترمذي وحسنه والحاكم وصححه وقدتقدم

<sup>(</sup>١) الشورى : ٢٧ (٢) العلق : ٦

في آلام أهل النار . أما ترى أهل الدنيا ليس يشتد فرحهم بنور الشمس مع شدة حاجتهم إليها ، من حيث إنهاعامة مبذولة . ولا يشتدفر حهم بالنظر إلى زينة السهاء ، وهي أحسن من كل ستان لهم في الأرض بجهدون في عمارته ، ولكن زبنة السهاء لما عمت لم يشعر وابها ، ولم يفر حوابسبها : فإذاً قدصح ماذ كر ناه من أن الله تعالى لم يخلق شيئا إلا وفيه حكمة ، ولاخلق شيئا إلا وفيه المهد وظيفتان الله تعلى من فإذاً في خلق الله تعالى البلاء مماق ، إما على المبتلى ، أوعلى غير المبتلى ، فإذاً كل حالة لا توصف بأنها بلاء مطاق ، ولا نعمة مطلقة فيجتمع فيها على المهد وظيفتان ، الصبر والشكر جميعاً . فإن قلت فهما متضادان فكيف يجتمعان ، إذ لا صبر إلا على غم . ولا شكر إلا على فرح . فاعلم أن الشيء الواحد قد بغتم به من وجه ، ويفرح به من وجه آخر . فيكون الصبر من حيث الا تمام ، والشكر من حيث الفرح . وفي كل فقر ، ومرض ، وخوف ، و بلاء في الدنيا خسة أمور ، ينبغي أن يفر ح العاقل بها ، ويشكر عليها . أحدها : أن كل مصيبة ومرض فيتصور أن يكون أكبر منها . إذ لم تكن أعظم منها في الدنيا .

الثانى: أنه كان يمكن أن تكون مصيبته في دينه . قال رجل لسهل رضى الله تعالى عنه : دخل اللص يبتى وآخذ متاعى . فقال : اشكر الله تعالى . لو دخل الشيطان قلبك فأفسد التوحيد ماذا كمنت تصنع ؟ ولذلك استعاذ عيسى عليه الصلاة والسلام فى دعائه إذ قال . اللهم لا تجعل مصيبتى فى دينى وقال عمر بن الخطاب رضى الله تعالى عنه : ما ابتليت ببلاء إلاكان لله تعالى على فيه أربع نعم : إذ لم يكن فى دينى ، وإذ لم يكن أعظم منه ، وإذ لم أحرم الرضا به وإذ أرجو الثواب عليه . وكان لبعض أرباب القلوب صديق ، فحبسه السلطان ، فأرسل إليه يعلمه ويشكو إليه ، فقال له : اشكر الله فضربه ، فأرسل إليه يعلمه ويشكو إليه ، فقال اشكر الله . فجىء بحجوسى فحبس عنده ، وكان مبطونا ، فقيد وجمل حلقة من قيده فى رجله ، وحلقه فى رجل المجوسى : فأرسل إليه ، فقال اشكر الله . فكان المجوسى يحتاج في رجله ، وحلقه فى رجل المجوسى عاجة ، ويقف على رأسه حتى يقضى حاجته ، فكن اليه يذلك ، فقال اشكر الله ، فقال المكر الله ، فقال المكر الله ، فقال اله كن اله فقال المكر الله ، فقال اله كن المه عن يقضى حاجته ،

لوجعل الزنار الذى في وسطه على وسطك ماذا كنت تصنع ؟ . فإذاً مامن إنسان قدأصيب بيلاء ، إلا ولو تأمل حق التأمل في سوء أدبه ظاهرا وباطنا في حق مولاه ، لكان يرى أنه يستحق أكثر مما أصيب به عاجلا و آجلا ، ومن استحق عليك أن يضربك مائة سوط، فاقتصر على عشرة ، فهو مستحق للشكر .. ومن استحق عليك أن يقطع يديك ، فترك إحداها ، فهو مستحق للشكر . ولذلك مر بعض الشيوخ في شارع ، فصب على رأسه طشت من رماد . فسجد لله تعالى سجدة الشكر ، فقيل له ماهذه السجدة ؟ فقال كنت أنتظر أن تصب على النار ، فالاقتصار على الرماد نعمة . وقيل لبعضهم . ألا تخرج إلى الاستسقاء فقد احتبست الأمطار ؟ فقال أنتم تستبطئون المطر وأنا أستبطىء الحجر .

فإن قلت: كيف أفرح وأرى جماعة ممن زادت معصيتهم على معصيتى، ولم يصابوا بما أصبت به حتى الكفار . فاعلم أن الكافر قدخبىء لهماهو أكثر . وإنما أمهل حتى يستكثر من الإثم، ويطول عليه العقاب، كما قال تعالى ( إِنَّمَا نُعْلَى لَهُمْ لِيَزْدَادُوا إِنْمَا ١٠٠) .

وأما العاصى ، فن أين تعلم أن فى العالم من هو أعصى منه ؟ ورب خاطر بسوء أدب فى حق الله تعالى وفى صفاته ، أعظم وأطم من شرب الخر والزنا وسائر المعاصى بالجوارح ، ولذلك قال تعالى فى مثله (و تَحْسَبُونَهُ هَيِّنَا وَهُو َعِنْدَ اللهِ عَظِيم ، ) فن أين تعلم أن غيرك أعصى منك ؟ ثم لعله قد أخرت عقوبته إلى الآخرة ، وعجلت عقوبتك فى الدنيا . فلم لا تشكر الله تعالى على ذلك ؟ وهذا هو الوجه الشالت فى الشكر ، وهو أنه مامن عقوبة إلا وكان يتصور أن تؤخر إلى الآخرة ، ومصائب الدنيا ينسلى عنها بأسباب أخر تهون المصيبة ، فيخف وقعها . ومصيبة الآخرة تدوم . وإن لمتدم فلا سبيل إلى تخفيفها بالنسلى ، إذ أسباب فيخف وقعها . ومصيبة الآخرة عن المعذبين . ومن عجلت عقوبته فى الدنيا فلا يعاقب النسلى مقطوعة بالكمية فى الآخرة عن المعذبين . ومن عجلت عقوبته فى الدنيا فلا يعاقب ثانيا ، إذ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١) « إنّ العبد إذا أذنب ذَنْبًا فَأَصاً بنّه شيدة "

<sup>(</sup>١) حديث ان العبد اداأذنب ذنبا فأصابه شدة و بلاء فى الدنيا فالله أكرم من أن يعذبه ثانيا الترمذى وإبن ماجه من حديث على من أصاب فى الدنياذنبا عوقب به فالله أعدل من أن يقى عقوبته على عبده ـ الحديث: لفظ ابن ماجه وقال الترمذى من أصاب حدا فعجل عقوبته فى الدنيا وقال حسن والشيخين من حديث عبادة بن الصامت ومن أصاب من ذلك شيئا فعوقب به فهو كفارة له ما الحديث :

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٧٨ (٢) النور: ١٥

أُو و بِالآدِ فِي الدُّنيَّا فَاللَّهُ أَسْكُرَهُ مِنْ أَنْ يُعَدِّبَهُ مَا نِيًّا »

الرابع : أن هذه المصيبة والبلية كانت مكتوبة عليه فى أم الكتاب، وكان لا بدمن وصولها إليه ، وقد وصلت ، ووقع الفراغ، واستراح من بعضها أو من جيعها ، فهذه نعمة

الوجه الثاني: أنرأس الخطايا المهلكة حب الدنيا . ورأس أسباب النجاة التجافي بالقاب

<sup>(</sup> ١ ) حديث قال لهرجل أوصني قال لاتتهم الله في شيء قضاه عليك أحمد: والطبراني من حديث عبادة بزيادة في أوله وفي اسناده الن لهيعة

<sup>(</sup> ٧ ) حديث نظر الى الدياء فضحك فسئل فقال عجبت لفضاءالله للمؤمن ـ الحديث؛ مسلم من حديث ضهيب دون نظره الى الدياء وضحكه محبا لأمر المؤمن ان أمره كله خير وليس ذلك لأحد الاللمؤمن ان أصابته سراء شكرف كان خبراله وان أصابته ضراء صبرفكان خبراله والمنسأكي في اليوم والليلة من حديث سعد بن أبي وقاص عجبت من رضاء الله للمؤمن ان أصابه خير حمديه وشكر حالحديث:

عندار الغرور . ومواتاة النعم على وفق المراد من غير امتزاج ببلا ومصيبة ، تورّث طمأ نينة القلب إلى الدنيا وأسبامها ، وأنسه مها ، حتى تصير كالجنة في حقه ، فيعظم بلاؤه عندالموت بسبب مفارقته : وإذا كثرت عليه المسائب انرعج قلبه عن الدنيا، ولم يسكن إليها، ولم يأنس بها ، وصارت سجنا عليه ، وكانت نجاته منها غاية اللذة كالخلاص من السجن . ولذلك قال صلى الله عليه وسلم <sup>(٢)</sup> « الدُّنياَ سِجْنُ الْمُلوْمِن وَجَنَّةُ ٱلْكَافِر » والـكافر كل من أعرض عن الله تمالي ولم يرد إلا الحياة الدنيا ، ورضي بها ، واطمأن إليها . والمؤمن كل منقطع بقلبه عن الدنيا ، شديد الحنين إلى الحروج منها . والكفر بمضه ظاهرو بمضهخفي. و بقدر حب الدنيا في القلب يسرى فيه الشرك الخني . بل الموحد المطلق موالذي لا يحب إلا الواحد الحق. فإذاً في البلاء نعم من هذا الوجه ، فيجب الفرح به . وأما التألم فهو ضرورى. وذلك بضاهي فرحك عند الحاجة إلى الحجامة بمن يتولى حجامتك مجانا ، أو يسقيك دواء نافعاً بشمامجاناً . فإنكَ تتألم وتفرح ، فتصبر على الألم ، وتشكره على سبب الفرح . فكل يلاء في الأمور الدنيوية مثاله الدواء الذي يؤلم في الحال ، وينفع في المآل . بل من دخلدار ملك للنضارة ، وعلم أنه يخرج منها لا محالة ، فرأى وجها حسنا لا يخبرج معه من الدار ، كان ذلك وبالا و بلاء عليه ، لأنه يورثه الأنس غنزل لا يمكنه المقام فيه .ولوكان عليه في المقام خطر من أن يطلع عليه الملك فيعذبه ، فأصابه ما يكرهه حتى نفره عن المقام ، كان ذلك نعمة عليه · والدنيا منزل ، وقد دخلها الناس من باب الرحم ، وهم خارجون عنها من باب اللحد، فكل ما يحقق أنسهم بالمنزل فهو بلاء، وكل ما يزعج قلوبهم عنها ويقطع أنسهم بها فهو نعمة . فمن عرف هذا تصور منه أن يشكر على البلايا . ومن لم يعرف هذه النعم في البلاء لم يتصور منه الشكر ، لأن الشكر يتبع معرفة النَّعمة بالضرورة . ومن لا يؤمن بأن ثواب المصيبة أكبر من المصيبة لم يتصور منه الشكر على المصيبة.

وحكى أن أعرابيا عزى ابن عباس على أبيه فقال:

إصبر نكن بك صابرين فإعما صبر الرعية بعد صبر الراس خير من العباس أجرك بمده والله خمير منك للعباس

<sup>(</sup>١) حديث الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر :مسلم منحديث أبىهر يرةوقدتقدم

<sup>(</sup>١) حديث من يرد الله مه حيرا يصب منه: التحاري من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٣) حديث أنارجلا قال يارسول الله دهب مالى وسقم حسدى فقال لاحبر فى عبد لا يذهب ماله ولابسقم حسده الهالله اذا أحب عبدا ابتلاء وادا ائتلاصره ابرأبي الدبيا فى كتاب المرص واله كفارات من حديث أبي سعيد الحدرى باساد فيه لبن

<sup>(</sup>٣) حديث ان الرحل لبكون له الدرحة عدد الله لا يبافها بعمل حتى بينى ملاء في حسمه فيلفها بذلك أبوداود في رواية الداسه واب العدد من حديث محمد برحالد السلمى عن أبه عن حده وليس في رواية اللؤلؤى ورواه أحمد وأبويه في والطرابي من هدا الوحه و محمد برحالد لم يروعنه الا أبواللح الحسن برعمر الرق وكذلك لم يروعن حالد الاابه محمدودكر أبويهم أن ابن منده سمى جده اللجلاج بن سلم فالله أعلم وعلى هذا فابنه حالد بن اللحلاج هو عير حالد بن اللجلاج العامى ذاكم مشهور روى عنه جماعة ورواه ابن منده وأبو يعيم وابن عبد البرفي الصحابة من رواية ابراهيم السلمي عبد الله بن أبي فاطمة عن أبيه عن جده ورواه البهتي من رواية ابراهيم السلمي هي أبيه عن حده في أبيه في أبيه في أبيه في أبيه في أبيه عن حده في أبيه في أبيه

<sup>(</sup>٤) حديث خباب بن الأرت أتينا رسول الله صلى الله عليه وسهم وهو متوسد برداء في ظل الكعبة . فشكونا اليه ــ الحديث : نقدم

<sup>(</sup>۱) البقرة: ١٥٦ (٢) الزم: ١٠

فَيُحْفَرُ لَهُ فِي الْأَرْضِ حُفَيْرَاةً وَيُجَاءُ بِالْمُنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُحْمَلُ فِنْ تَتَيْنِ مَا يَضْرِفُهُ ۚ ذَ لِكَ عَنْ دِينِهِ » . . وعن على كرم الله وجهد قال . أيما رجل حبسه السلطان ظلماً فات فهو شهيد . وإن ضر به فمات فهو شهيد ، وقال عليه السلام « مِنْ إِجْلاَل ِ اللهِ وَمَعْرِ فَةً حَقِّهِ أَنْ لاَ تَشْكُو َ وَجَعَكَ وَلاَ تَذْ كُرَّ مُصِيبَتَكَ »وقال أبوالدرداءرضي الله تعالى عنه . تولدون الموت ، وتعمرون للخراب ، وتحرصون على مايفني ، وتذرون مايستي. ألا حبذا المسكروهات الثلاث ، الفقر ، والمرض ، والموت ، . وعن أنس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (١٠ ﴿ إِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِ خَبْرًا وَأَرَادَ أَنْ يُصَافِيَهُ صَبَّ عَلَيْهِ ٱلْبَلاَء صَبًّا وَمُجَّهُ عَلَيْهِ مُجًّا فَإِذَا دَعَاهُ قَالَتِ اللَّهِ ثِكَةُ صَوْتٌ مَعْرُوفٌ وَإِنْ دَعَاهُ ثَانِيًا فَقَالَ بِأَرَبِّ قَالَ اللهُ تَمَالَى لَبِّيكَ عَبْدى وَسَعْدَ يِكَ لأنسأ لني شَيْئًا إلَّا أَعْطَيْتُكَ أَوْ دَفَعْتُ عَنْكَ مَاهُو ٓ خَيْرٌ وَادَّ خَرْتُ لَكَ عِنْدِي مَاهُو ٓ أَفْضَلُ مِنْهُ ۖ فَإِذَا كَأْنَ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ جِيء بأَهْلِ الْأَعْمَالِ فَوُفُوا أَعْمَا لَهُمْ بِالْمِيزَانِ أَهْلِ الصَّلاَةِ وَالصَّيَامِ وَالصَّدَقَةِ وَالخُبُّ ثُمَّ يُوثَنَى بَأَهْلَ ٱلْبَلاَء فَلاَ أَينْصَبُ لَهُمْ مِيزَانٌ وَلاَ أَينْشَرُ لَهُمْ دِيوَانٌ يُصَبُّ عَلَيْهِمُ الْأَجْرُ صَبّا كُمَّا كَأَنَ بُصَتُّ عَلَيْهِمُ ٱلْبَلاَءِ صَبًّا فَيَوَدُّ أَهْلُ ٱلْمَافِيَّةِ فِي الدُّنْيَا لَوْ أَنَّهُمُ كَأَنَتْ تُقْرَضُ أَجْسَادُهُمْ بِالْمَقَارِ بِضِ لَمَا يَرَوْنَ مَايَذَهَبُ بِهِ أَهْلُ ٱلْبَلاَءِ مِنَ الثَّوَابِ فَذَ لكَ قَوْلُهُ تَمَاكَى ( إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ('')» . وعن ابن عباس رضي الله تمالى عنهما قال. شكاني من الأنبياء عليهم السهلام إلى ربه ، فقال يارب ، العبد المؤمن يطيعك و بجتنب معاصيك ، تروى عنه الدنيا ، و تعرض له البلاء . و يكون العبد الكافر لايطيعك و بجترى، عليك وعلى معاصيك ، تزوى عنه البلاء ، وتبسط له الدنيا . فأوحى الله تغالى إليه ، إن العباد لي ، والبلاء لي ، وكل يسبح محمدي فيكون المؤمن عليه من الذنوب فأزوى

<sup>(</sup>۱) حديث أنس اذا أراد الله بعد خيرا وأراد أن يصافيه صب عليه البلاء صبا ـ الحديث : ابن أبى الدنيا في كتاب المرض من رواية بكر ىن خنيس عن يزيد الرقاشي عن انسى اخصر منه دون قوله فاذا كان يوم القيامة الى آخره وبكر بن خنيس والرقاشي ضعيمان ورواه الأصفه أنى في الثرغيب والترافيب بتامه وأدخل بين بكر وبين الرقاشي ضرار بن عمرو وهو أيضا ضعيف

<sup>(</sup>۱) الزَّمِر ۱۰

عنه الدنيا، وأعرض له البلاه، فيكون كفارة لذنو به حتى يلقانى فأجزيه بحسناته. ويكون الكافر له الحسنات، فأبسط له فى الرزق، وأزوى عنه البلاه، فأجزيه بحسناته فى الدنيا حتى يلقانى فأجزيه بسيئاته . وروى أنه (۱ كما نزل قوله تعالى (مَنْ يَعْلَ سُوءًا يُجْزَ فِي الله عليه وسلم « غَفَرَ اللهُ لكَ يَأْبَا بَكْرَ أَلَسْتَ عَرْضُ أَلَسْتَ يُصِيبُكَ الأَذَى أَلسْتَ مَحْزَنُ فَهَذَا مِمَا يُجْزَوْنَ بهِ » يعنى أن جميع ما يصيبك يكون كفارة لذنو بك مخزَنُ فَهَذَا مِمَا يُجْزَوْنَ بهِ » يعنى أن جميع ما يصيبك يكون كفارة لذنو بك وعن (٢ عقبة بن عامر، عن النبي صلى الله عليه وسلم أبو أل تَنْ ألر جُل يُعْطِيهِ اللهُ مَا تُحِبُ وَوَنَ اللهُ وَلَى مُنْ اللهُ اللهُ كَا أَوْنُوا اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَى اللهُ عَلَيْهُ أَوْلُوا أَنْ ذَلِكَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ا

<sup>(</sup>۱) حدیث لما زل قوله تعالی من بعمل سوءا یحر به اقال أبو بکر الصدیق کیف الفرح بعد هده الآیة فقال رسول الله صلی الله علیه و سلم عفر الله لك باأما مکر ألست تمرض ـ الحدیث من روایة من لم یسم عن ابی بکر ورواه الترمدی من وجه آخر ملفظ آخر و صعفه قال ولیس له اسناد صحیح وقال الدار قطی وروی أیضا من حدیث عمر و من حدیث الزیبرقال و لیس فیهاشی، پشت محدیث عقم تن عامر إدا رأیتم الرحل بعظیه الله ما محبوه و مقیم علی معصیته فاعلموا أن داك استدراح الحدیث : أحمد و الطرانی و المهق فی الشعب سمد حسی

<sup>(</sup>٣) حديث الحسن البصرى في الرحل الذي رأى امرأة فعمل بلنفت إليها وهو يمشى فصدمه حائط الحديث: وفيه إدا أراد الله بعبد حبراعجل له عقوبة ذنبه في الدنيا أحمد والطبراني باساد صحيح من رواية الحسن عن عبد الله بن معقل مرفوعا ومتصلا ووصله الطبراني أيضا من رواية الحسن عن عمار بن ياسر ورواه أيضا من حديث ابن عباس وقد روى الترمسذي وابن ماجه المرفوع منه من حديث أسى وحسنه الترمذي

در) النساء: ١٢٣ (٢،٤، ٤) الأسام: ٤٤

وَ يَمْفُو عَنْ كَثِيرِ '') فالمصائب في الدئيا بكسب الأوزار؛ فإذا عاقبه الله في الدنيا فالله أكرم من أن يمذبه بوم القيامة من أن يمذبه بوم القيامة من أن يمذبه بوم القيامة وعن '' أنس رضي الله تمالى عنه ، عن النبي صلى الله عليه وسلم قال « مَا يَجَرَّحَ عَبْدُ وَعَنْ أَنْ يَعَنِّ أَحَبُ إِلَى الله مِنْ جُرْءَةِ غَيْظُرَدُهَا بِحِلْمٍ وَجُرْءَةٍ مُصِيبَةٍ يَصِبُرُ الرَّجُلُ وَعَلَّ جُرْءَةٍ مُصِيبَةٍ يَصِبُرُ الرَّجُلُ

قَطَّ جُرْعَةَ بِنَ أَحَبُ إِلَى اللهِ مِنْ جُرْعَةِ غَيْظِرَدَّهَا بِحِلْمٍ وَجُرْعَةِ مُصْيِبَةً يَصِبُّ الرَّجْلُ لَمْنَا وَلاَ قَطَرَتُ قَطْرَةٌ أَحَبُ إِلَى اللهِ مِنْ قَطْرَةِ دَمِ أُهْرِيقَتْ في سَبِيلِ اللهِ أَوْ قَطْرَة دَمْعِ فِي سَوَادِ اللّيْلِ وَهُو سَاجِدٌ وَلا بَرَاهُ إِلَّا اللهُ وَمَا خَطَا عَبْدٌ خَطُو تَيْنِ أَخَبَ إِلَى الله تَعَالَى مِنْ خَطُورَةِ إِلَى صَلاَةِ ٱلْفَرِيضَةِ وَخَطَوْةٍ إِلَى صِلاَةِ السَّرِحِينَ

وعن أبي الدرداء قال: توفى ابن اسليمان بن داود عليه ماالسلام ، فوجد عليه وجدا شديدا. فأتاه ملكان ، فجيا بين يديه في زي الخصوم . فقال أحدها ، بذرت بذراً فلمااستحصد مرتبه هذا فأفسده . فقال للآخر ما تقول ؟ فقال . آخذت الجادة ، فأتيت على زرع ، فنظرت عينا وشهالا فإذا الطريق عليه . فقال سليمان عليه السلام ولم بذرت على الطريق ؟ أما علمت أن لابتد للناس من الطريق ؟ قال فلم تحزن على ولدك ؟ أما علمت أن الموت سبيل الآخرة ؟ فتاب سليمان إلى ربه ، ولم يجزع على ولده بعد ذلك . و دخل عمر بن عبد العزيز على ابن له مريض ، فقال: يابنى ، لأن تكون في ميزاني أحب إلى من أن أكون في ميزانك . فقال باأبت ، لأن يكون ما حب إلى من أن أكون في ميزانك . فقال باأبت ، لأن يكون فاسترجع وقال : عورة سترها الله تعالى ، ومؤنة كفاها الله ، وأجر قدساته الله . ثم نزل فصلى ركمتين ثم قال : قد صنعنا ماأم الله تعالى . قال تصالى (واستَعينوا بالصّبر والصّلاة (٢)) وعن ابن المبارك أنه مات له ابن ، فعزاه مجوسي يعرفه فقال له : ينبني للعاقل أن يفعل وعن ابن المبارك أنه مات له ابن ، فعزاه مجوسي يعرفه فقال له : ينبني للعاقل أن يفعل

<sup>(</sup>۱) حديث أنس ما مجرع عبد قط جرعتين أحب إلى الله من جرعة غيظ ردها مجلم وجرعة مصيبة يصبر الرجل لها ـ الحديث: أبو بكر بن لال في مكارم الأخلاق من حديث طي بن أبي طالب دون ذكر الجرعتين وويه محمد بن صدقة وهو الفدكي منكر ـ الحديث: وروى ابن ماجه من حديث ابن عمر باسناد جيد ما من جرعة أعظم عند الله من جرعة غيظ كظمها عبد ابنغاء وجه الله وروى أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس من حديث أبي أمامة ما قطر في الأرض قطره أحب إلى الله عز وجمل من دم رجل مسلم في سبيل الله أو قطرة دمع في سواد الليل ـ الخديث: وفيه محمد بن صدقة وهو العدكي منكر الحديث:

<sup>(</sup>١) الشورى: ٣٠ (٢) القرة: ٥٤

اليوم ما يفعله الجاهل بعد حمسة أيام. فقال ابن المبارك. اكتبوا عنه هذه

وقال بعض العلماء. إن الله ليبتلي العبدبالبلاءبعدالبلاء،حتى يمشي على الأرض وماله ذنب وقال الفضيل : إن الله عز وجل ليتعاهد عبده المؤمن بالبلاء كما يتعاهدالرجل أهله بالخير وقال حاتم الأصم : إن الله عز وجل يحتج يوم القيامة على الخلق بأربعة أنفس على أربعة أجناس . على الأغنياء بسليمان ، وعلى الفقراء بالمسيح ؛ وعلى العبيد بيوسف ، وعلى المرضى بأيوب صلوات الله عليهم . وروى أن زكريا عليه السلام لما هرب من الكفار من بني اسرائيل، واختنى في الشجرة، فمرفوا ذلك، فجيء بالمنشار، فنشرت الشجرة حتى بلغ المنشار إلى رأس زكريا ، فأنَّ منه أنَّة ، فأو حي الله تمالي إليه ، يازكريا لئن صمدت منك **أنة ثانية لأمحو نك من ديوان النبوة . فعض زكريا عليه السلام على الصبرحتي قطع شطر ن** وقال أبو مسعود البلخي : من أصيب بمصيبة فمزق ثوبا ، أوضرب صدرا ، فسكمأنمها ـ أخذ رمحايريدأن يقاتل به ربه عز وجل . وقال لقيان رحمه الله لا بنه . يا بني ، إن الذهب ا يجرب بالنار، والعبد الصالح يجرب بالبلاء. فإذا أحب الله قوما ابتلاه، فمن رضى فـله الرضاء ومن سخط فله السخط . وقال الأحنف بن قيس : أصبحت يوما اشتكي ضرسي ، فقلت لعمى : مانمت البارحة من وجم الضرس ، حتى قاتها الاثا . فقال : لقد أكثرت من ضرسك في ليلة واحدة ، وقد ذهبت عيني هذه منذ ثلاثين سنة ماعلم بهاأحد وأوحى الله تعالى إلى عزير عليه السلام، إذا نزلت بك بليــة فلا تشكني إلى خلتي ، واشك إلى ، كالا أشكوك إلى ملائكتي إذا صعدت مساويك وفضائحك. نسأل الله من عظيم لطفه وكرمه ستره الجيل في الدنيا والآخرة

# بسيان

#### فضل النعمة على ألبلاء

لعلك تقول هذه الأخبار تدل على أن البلاء خير فى الدنيا من النم، فهل لنا أن نسأل الله البلاء؟ فأقول لا وجه لذلك ، لما روي عن رسول الله (١) صلى الله عليه وسلم ، أنه كان يستعيذ

<sup>(</sup>١) حديث أنه صلى الله عليه وسلم كان يستعيد فى دعائه من بلاءالدنيا والآخرة :أحمد منحديث بشربن

وهذا أظهر من أن يحتاج فيه إلى دليل واستشهاد. وهذا لأن البلاء صار نعمة باعتبارين أحدهما: بالإضافة إلى ما هو أكثر منه، إما في الدنيا أو في الدين، والآخر: بالإضافة إلى ما يرجى من الثواب. فينبني أن يسأل الله تمام النعمة في الدنيا، ودفع ما فوقه من البلاء،

أبى ارطاة بلفط أجراً من خزى الدنيا وعذاب الآخرة واسناده جيد ولأبى داودمن حديث عائشة اللهم انى أعوذبك من ضيق الدنيا وضيق يوم القيامة وفيه بقية وهومدلس ورواه بالعنعنة (١) حديث كان يقول هو والأنبياء عليهم السلام ربنا آتنا فى الدنيا حسنة وفى الآخرة حسنة وقناعذاب النار البخارى ومسلم من حديث أس كان أكثر دعوة يدعو بها النبى صلى الله عليه وسلم يقول

اللهم آننا فى الدنيا ـ الحديث . ولأبى داود والنسائى من حديث عبد الله بن السائب قال سمعت. رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ما بين الركنين ربنا اتنا ـ الحديث

( ٢ ) حديث كان يستعيذ من شمانة الأعداء : نقدم في الدعوات

(٣) حديث قال على رضى آلله عنه اللهم انى أسألك الصبر فقال صلى الله عليه وسلم لقد سأات الله البلاء فسله العافية :الترمذي من حديث معاد فى أثناء حديث وحسه ولم يسم عليا وانما قال سمع برجلاوله وللنسائى فى اليوم والليلة ،ن حديث على كنت ساكنا فمر بى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأماأ قول ـ الحديث . وفيه فان كان بلاء فصبر نى فضر به برجله وقال اللهم عافه واشعة وقال حسن صحيح وأما أقول ـ الحديث . وفيه فان كان بلاء فصبر نى فضر به برجله وقال اللهم عافه واشعائى فى اليوم والليلة .

ر ع ) حدیث آبی بدر انصدیق سعرا ۱۵۰ باسناد حید وقد تقدم

( o ) حديث وعافيتك أحب الى: ذكره ابن اسحاق فى السيرة فى دعائه يوم خرج الى الطائف بلفظ وعافيتك اوسع لى وكذا رواه ابن أبى الدنيا فى الدعاء من رواية حسان بن عطية مرسلا ورواه أبو عبد الله بن منده من حديث عبد الله بن جعفر مسندا وفيه من يجهل

<sup>﴿</sup> ١٠ القرة : ٢٠١

ويسأله الثواب فى الآخرة على الشكر على نعمة ، فإنه قادر على أن يعطى على الشكر مالا يعطيه على الصبر . فإن قلت : فقد قال بعضهم : أود أن أكون جسراً على النبار يعبر على الخلق كلهم فينجون ، وأكون أنا فى الناز ، وقال سمنون رحمه الله تعالى

وليس لى في سواك حظ فكيفها شئت فاختبرني.

فهذا من هؤلاء سؤال للبلاء . فاعلم أنه حكى عن سمنون المحب رحمه الله أنه أبلي بعد هذا البيت بعدلة الحصر ، فكان بعد ذلك يدور على أبواب المكانب ويقول للصبيان ، ادعوا لعمكم السكذاب. وأما عبة الإنسان ليكون هو في النار دون سائر الخلق فغير ممكنة ولسكن قد تغلب المحبة على القلب ، حتى يظن الحمب بنفسه حبا لمثل ذلك . فمن شرب كأس الحبة سكر ، ومن سكر توسع في السكلام . ولو زايله سكره علم أن ما غلب عليه كان حالة لاحقيقة لها . فما سمعته من هذا الفن فهو من كلام المشاق الذين أفرط حبهم وكلام العشاق يستلذ ساعه ، ولا يعول عليه ، كا حكي أن فاختة كان يراودها زوجها فمنعته ، فقال ماالذي ينمك عنى ؟ ولو أردت أن قلب لك السكونين مع ملك سليان ظهرا لبطن لفعلته لأجلك . ومعمه سليمان عليه السلام ، فاستدعاه وعاتبه ، فقال ، يا نبي آلله ، كلام العشاق لا يحكى . وهو كا قال . وقال الشاعر

أريدوصاله وبريد هجرى فأترك ما أريد لما يربد

وهو أيضا عال ، ومعناه أنى أريد مالايريد ، لأن من أراد الوصال ماأراد الهجرف كيف أراد الهجرالذى لم برده بل لا يصدق هذا الكلام إلا بتأويلين. أحدها: أن يكون ذلك في بعض الأحوال حتى يكتسب به رضاه الذى يتوصل به إلى مر ادالوصال فى الاستقبال ، فيكون الهجران وسيلة إلى الرضا ، والرضا وسيلة إلى وصال المحبوب ، والوسيلة إلى الحبوب عبوبة . فيكون مثاله مثال عب المال إذا أسلم درها فى درهمين ، فهو بحب الدرهمين يترك الدرهم فى الحال . الثانى : أن يصير رضاه عنده مطلوبا من حيث أنه رضاه فقط ، ويكون له لذة فى استشعار ، وضاعبو به منه ، تزيد تلك اللذة على لذته فى مشاهدته مع كراهته ، فمند ذلك يتصور أن يريد ما فيه الرضافذلك قد انتهى حال بعض الحبين إلى أن صارت لذتهم فى البلاء مع استشعار هرضا الله عنهم ، أكثر من لنتهم فى المافية من غير شعور الرضا . فهؤ لاء إذا قدروا رضاه فى البلاء

صار البلاء أحب إليهم من العافية. وهذه حالة لا يبعد وقوعها في غلبات الحب، ولكنها لا تثبت. وإن ثبتت مثلا فهل هي حالة صحيحة ، أم حالة اقتضتها حالة أخرى وردت على القلب فالت به عن الاعتدال ؟ هذا فيه نظر ، وذكر تحقيقه لا يلين بما نحن فيه . وقدظهر بما سبق أن العافية خير مر البلاء ، فنسأل الله تعالى المان بفضله على جميع خلقه ، العفو والعافية في الدين والدنيا والآخرة ، لنا ولجميع المسلمين

### بسيان

### الأفضل من الصىر والشكر

اعلم أن الناس اختلفوا في ذلك . فقال قائلون الصبر أفضل من الشكر ، وقال آخرون الشكر أفضل ، وقال آخرون الشكر أفضل ، وقال آخرون يختلف ذلك باختلاف الأحوال ، واستدل كل فريق بكلام شديد الاضطراب ، بعيد عن التحصيل ، فلا معنى للتطويل بالنقل بل المبادرة إلى إظهار الحق أولى . فنقول في بيان ذلك مقامان . المقام الأولى البيان على سبيل المنساهل . وهو أن ينظر إلى ظاهر الأمر ، و لايطلب بالتفتيش محقيقته وهو البيان الذي ينبغي أن يخاطب به عوام الحلق ، لقصور أفهامهم عن درك الحقائق الغامضة . وهذا الفن من الكلام هو الذي ينبغي أن يعتمده الوعاظ . إذ مقصود كلامهم من خاطبة الموام إصلاحهم . والظاهر المشفقة لاينبغي أن يعتمده الوعاظ . إذ مقصود كلامهم من خاطبة الموام إصلاحهم . والظاهر المشفقة لاينبغي أن توخر عنه أطايب الأطعمة إلى أن يصير متملالها بقوته ، ويفارق الضمف الذي هو عليه في بنيته . فنقول هذا المقام في البيان يأبي البحث بقضيل ، ومقتضاه النظر إلى الظاهر المفهوم من موارد الشرع وذلك يقتضي تفضيل الصبر . فإن الشكر وإن وردت أخبار كثيرة في فضله ، فإذا أضيف إليه ما ورد في فضية الصبر ، كانت فضائل الصبر أكثر . بل فيه ألفاظ صر يحة في التفضيل ، كقوله صلى الله عليه وسلم المسر ، كانت فضائل الصبر أكثر . بل فيه ألفاظ صر يحة في التفضيل ، كقوله المول الله عليه والملى الأم من موارد الشرع وذلك المتعلية والمسلى الأمن المنافر أن وردت أخبار كثيرة في فضله ، فإذا أضيف إليه ما ورد في فضية الصبر ، كانت فضائل الصبر أكثر . بل فيه ألفاظ صر يحة في التفضيل ، كقوله المار أن وله ألم الأرض

<sup>(</sup>١) حديث من أفضل ماأوتيتم اليقين وعزيمة الصبر تقدم

<sup>﴿ ﴾ )</sup> حديث يؤتى بأشكر أهل الأرض فيجزيه الله جزاء الشاكرين ويؤتى بأصير أهل الأرض الأرض الماكرين ويؤتى بأصير أهل الأرض

قَيْجْزِيهِ اللهُ جَزَاءِ الشَّاكِرِينَ وَيُوْتَى بِأَصْبَرِ أَهْلِ الْأَرْضِ فَيْقَالُ لَهُ أَمَا تَرْضَى أَنْ بَعْزِيهِ اللهُ جَزَاءِ الشَّاكِرَ فَيَقُولُ لَمَمْ يَارَبَّ فَيْقُولُ اللهُ تَعَالَى كَلاَ أَنْمَمْتُ عَلَيْهِ فَيْعَطَى أَضْمَافَ جَزَاءِ الشَّاكِرِينَ » فَشَكَرَ وَالبَّنَائِينَ فَصَبَرْتَ لَأَضَمُّ فَنَ لَكَ الْأَجْرَهُمْ فِيقَيْ حِسَابِ (') . وأما قوله (') وقد قال الله تعالى (إنَّا مَا يُولُ الصَّابِرِ » فهو دليل على أن الفضيلة فى الصبر، إذ ذكر والطاعمُ الشَّاكِرُ بَعْنَزِ لَهِ الصَّابِرِ » فهو دليل على أن الفضيلة فى الصبر، إذ ذكر فلك فى معرض المبالغة لوفع درّجة الشَّكَر فَا لَحْقه بالصبر فكان هذامنتهى درجته . ولولا أنه فهم من الشرع علو درجة الصبر . لما كان إلحلق الشكر به مبالغة فى الشكر . وهو كقوله فهم من الله عليه وسلم ('' « أَلَّهُ مُنَّ النَّهُ عليه وسلم ('' « شَارِبُ النَّهُ مُنَ اللهُ عليه وسلم ('' هُ شَارِبُ النَّهُ مُنَّ اللهُ عليه وسلم (اللهُ عليه وسلم (اللهُ عليه وسلم (السَّبُرُ وَاللهُ اللهُ عليه وسلم الله عليه وسلم (الصَّبُرُ نَصْفُ الْإِعَانِ » لا يدل على أن المسكر مثله وهو كقوله عليه السلام و الصَّق مُ نِصْفُ الصَّبْرِ » فإن كل ما ينقسم قسمين أعدها نوبه العمل دو العمل من العمل عليه السلام و العمل الله عليه والعمل والعمل والعمل والعمل في الله عليه السلام و العمل في الله عليه والعمل والعمل والعمل والعمل في الله عليه السلام و العمل عن النه عليه والعمل والعمل في الله عليه السلام والعمل في الله عليه والعمل والعمل والعمل في الله عليه الله عليه والعمل الله عليه السلام والعمل في الله عليه والعمل الله عليه السلام والعمل في العمل في الله عليه السلام والعمل في الله عليه والعمل والعمل في الله عليه والعمل في المنا الم

<sup>(</sup>۱) حديث الطاعم الشاكر بمنزلة الصائم الصابر: الترمذي وحننه وابن ماجه من حديث أبي هر يرة وقد تقدم (۲) حديث الحمة حج المساكمين وجهاد المرأة حسرف التبعل : الحارث بن أبي أسامة في مسنده بالشطر الأول من حديث ابن عباس بسند ضعيف أو الطبراني بالشطر الثاني من حديثه بسند ضعيف أو الطبراني بالشطر الثاني من حديثه بسند ضعيف أيضا أن أمرأة قالت كتب الله الجهاد على الرجال فما يعدل ذلك من أعمالهم من الطاعة قال طاعة أزواجهن وفي رواية ما جزاء غزوة المرأة قال طاعة الزوج .. الحديث. وفيه القاسم أبن فياض وثقمه أبو داود وضعفه ابن معين وباقي رجاله ثقات

<sup>(</sup>٣) حديث شارب الحمر كعابد الوثن ابن ماجه من حديث أبى هريرة بلفظ مدمن الحمر ورواه بلفظ شارب الحارث بن أبى أسامة من حديث عبد الله بن عمروكلاهماضعيف وقال ابن عدى إن حديث أبى هريرة أخطأ فيه محمد بن سليان بن الأصبهانى

عديث آخر الأنبياء دخولا الجنة سليان بن داود لمكان ملكه وآخر أصحابي دخولا الجنة عبدالرحمن ابن عوف لمكان غناه :الطبراني في الاوسط من حديث معاذبن جبل بدخل الأنبياء كلهم قبل

<sup>(</sup>۱۰) الزمر : ۱۰

وَآخِرْ أَصْحَابِي دُخُولُا اَلْجُنَّةَ عَبْدُ الرَّهُنِ بْنُ عَوْفِ لِلكَانِ عَنَاهُ ، وفي خبر آخر ٥٠ « يَدْخُلُ سُلَيْمَانُ بَعْدَ الْأَنْبِيَاءِ بِأَرْبَعِينَ خَرِيفًا » وفي الخبر (' أَ ه أُنوابُ الجُنَّةِ كُلْهَا مصرَاعَاتِ الْحَابُ مَنْ يَدْخُلُهُ أَهْلُ ٱلْبَلاءِ مَصْرَاعَ وَاحِدٌ وَأُولُ مَنْ يَدْخُلُهُ أَهْلُ ٱلْبَلاءِ أَمَامَهُمْ أَيُّوبُ مَنْ يَدْخُلُهُ أَهْلُ ٱلْبَلاءِ أَمَامَهُمْ أَيُّوبُ مَا يَوْبُ مَنْ عَلَيْهِ السَّلامُ ،

وكل ماورد فى فضائل الفقر يدل على فضيلة الصبر ، لأن الصبر حال الفقسير ، والشكر حال الغنى فهذا هو المقام الذى يقنع العوام ، ويكفيهم فى الوعظ اللائق بهم . والتمريف لما فيه صلاح ديمهم .

المقام الثانى: هو البيان الذى نقصد به تعريف أهل العلم والاستبصار بحقائق الأمور ، بطريق السكشف والإيضاح ، فنقول فيه . كل أمر بين مبهمين لا عسكن الموازنة بينهما مع الأبهام مالم يكشف عن حقيقة كل واحد منهما . وكل مكشوف يشتمل على أفسام ، لا عكن الموازنة بين الجملة والجملة ، بل يجب أن تفرد الآحاد بالموازنة حتى يتبين الرجحان ، والصبر والشكر أقسامهما وشعبهما كثيرة ، فلا يتبين حكمهما في الرجحان والنقصان مع الإجمال فنقول : قد ذكر ناأن هذه المقامات تغنظم من أمور ثلاثة ، علوم ، وأحوال ، وأعمال . والشكر والصبر وسائر المقامات هي كذلك . وهذه الثلاثة . إذا وزن البعض منها بالبعض ، لاح للناظرين في الظواهر أن العلوم تراد اللاحوال ، والأحوال تراد للاعمال والأعمال هي الأفضل ، وأما أرباب البصائر ، فالأمر عنده بالعكس من ذلك . فإن الأعمال والأعمال هي الأفضل ، وأما أرباب البصائر ، فالأمر عنده بالعكس من ذلك . فإن الأعمال

داود وسايان الجنة بأربعين عاما وقال لميروه إلاشعيب بن خالد وجوكوفي ثقة وروى البرار من حديث أنسي أول من بدخل الجنة من أغنياء أمتى عبدالرحمن بن عوف وفيه أغلب بن تميم ضعيف من بدخل سليان بعد الأنبياء بأربعين خريفا : تقدم حديث معاذفبله ورواه أبو منصور الديلسي في مسهند الفردوس من رواية دينار عن أنس بن مالك ودينار الحبشي أحد الكذابين على أنسي و الحديث منكر

<sup>(</sup>٧) حديث أبواب الجنة كلهامصراعان إلاباب الصبر فاله باب واحد ـ الحديث : لمأجدله أصلاولاني الأحاديث الواردة في مصاريع أبواب الجنة تفرقة فروى مسلم من حديث أنس في الشفاعة والذي نفس عمد بيده انمابين الصراعين من مصاريع الجنة لحكما بين مكمة وهجر أدكا بين مكمة وبصرى وفي الصحيحين في خطبة عتبة بن غزوان والفدذكر لنا ان ما بين المصراعين من مصاريع الجنة مسرة وابأثين عليه يوم وهو كظيظ من الزحلم

تراد للا موال ، والأحوال تراذللماوم ، فالأفضل العلوم ، ثم الأحوال ، ثم الأعمال ، لأن كل مرادلغيره ، فذلك الغير لإعالة أفضل منه ، وأما آحادهذه الثلاثة ، فالأعمال قد تتساوى وقد تتفاوت إذاأصيف بعضها إلى بعض . وكذا آحادالأحوال إذاأصيف بعضها إلى بعض وكــذا آحاد المعارف. وأفضل المعارف علوم المـكاشفة، وهي أرفع من علوم المعاملة. بل علوم المعاملة دون المعاملة ، لأنها تراد للمعاملة ، ففائدتها إصلاح العمل ، وإعما فضل العالم بالمعاملة على العابد، إذا كان علمه بما يهم نفعه، فيكون بالإضافة إلى عمل خاص أفضل، وإلا فالعلم القاصر بالعمل ليس بأفضل من العمل القاصر . فنقول . فأثدة إصلاح العمل إصلاح حال القلب. وفائدة إصلاح حال القلب أن ينكشف له جلال الله تعالى في ذاته ، وصفاته وأفعاله . فأرفع علوم المكاشفة معرفة الله سبحانه ، وهيالغاية التي تطلب لذاتها فإن السمادة تنال بها . بل هي عين السمادة . ولـكنقد لايشمر القلب في الدنيا بأنها عين السعادة ، وإعايشمر بها في الآخرة فهي المعرفة الحرة التي لاقيد عليها ، فلا تتقيد بغيرها ، وكل ماعداها من المعارف عبيد وخدم بالإضافة إليها ، فإنها إنماتر ادلاً جلها ، ولما كانت مرادة لأحلها كان تفاوتها محسب نفعها في الإفضاء إلى معرفة الله تعالى ، فإن بمض المعارف يفضي إلى بعض ، إمانواسطة أو بوسائط كثيرة . فكلما كانت الوسائط بينه و بين معرفة الله تعالى أقل ، فهي أفضل " وأما الأحوال، فنعني بها أحوال القلب في تصفيته و تطهيره عن شوائب الدنيا ، وشواغلالخلق ، حتى إذا طهر وصفا اتضم له حقيقة الحق ، فإذاً فضائل الأحوال بقدر تأثيرها في إصلاح القلب ، و تطهيره ، وإعداده لأن تحصل له علوم المكاشفة · وكما ا أن تصقيل المرآة يحتاج إلى أن يتقدم على عامه أحوال للمرآة ، بعضها أقرب إلى الصقالة من بعض، فَكَذَلك أحوال القلب. فالحالة القرببة أو المقربة من صفاء القلب هي أفضل مما دونها لامحالة بسبب القرب من المقصود. وهكذا ترتيب الأعمال ، فإن تأثيرها في تأكيد صفاء القلب وجلب الأحوال إليه . وكل عمل إما أن يجلب إليه حالة مانعة من المُكَاشَفَة، موجبة لظامة القلب ، جاذبة إلى زخارف الدنيا . وإماأن يجلب إليه حالة مهيئة المكاشفة ،موجبة لصفاء القلب وقطع علائق الدنياعنه ، واسم الأول المعصيه ، واسم الثاني الطاعة والمعاصي من حيث التأثير في ظلمة القلب وقسارته متفارتة . وكذا الطاعات في تنوير

القلب وتصفيته. فدرجاتها بحسب درجات تأثيرها ذلك يختلف باختلاف الأحوال وذلك أنا بالقول المطاق ربما نقول الصلاة النافلة أفضل من كل عبادة نافلة ، وأن الحبح أفضل من الصدقة ، وأن قيام الليل أفضل من غيره . ولكن التحقيق فيه أن الغني الذي ممه مال :وقد غلبه البخل وحب المــال على إمساكه ، فإخراج الدرهم له أفضل من قيام ليال وصيام أيام ؛ لأنالصيام يليق عِن غلبته شهوة البطن فأراد كسسرها ، أومنعهالشبع عن صفاءالفكرمن علوم المكاشفة فأراد تصفية القلب بالجوع . فأما هذا المدّبر إذا لم تـكن حاله هذه الحال ، ه أيس يستضر بشهوة بطنه ، ولاهو مشتفل بنوع فـكر يمنعه الشبع منه · فاشتفاله بالصوم خروج منه عن حاله إلى حال غيره · وهو كالمريض الذي يشكو وجع البطن ، إذا استعمل دواء الصداع لم ينتفع به . بل حقه أن ينظر في المهلك الذي استولى عليه . والشعم المطاع من جملة المهلكات، ولا يزيل صيام مائة سنة، وقيام ألف ليلة منه ذرة. بل لا يزيله إلا إخراج المال. فعليه أن يتصدق عا معه. وتفصيل هذا ما ذكرناه في ربع المهلكات، فليرجع إليه فإذاً باعتبار هــذه الأحوال يختلف . وعند ذلك يعرف البصير أن الجواب المطلق فيه خطأ . إذ لو قال لنا قائل الخبز أفضل أم الماء ، لم يكن فيه جواب حق ، إلا أن الخبز للجائم أفضل ، والماء للعطشان أفضل · فإن اجتمعا فلينظر إلى الأغلب . فإن كان العطش هو الأغلب فالماء أفضل ، وإن كان الجوع أغلب فالخبز أفضل ، فإن تساويا فهما منساويان . وكمذا إذا قيل السكنجبين أفضل أم شراب اللينوفر ، لم يصح الجواب عنه مطلقا أصلا. نعم لو قيل لنــا السكنجبين أفضل أم عدم الصفراء، فنقول عدم الصفراء، لأن السكنجبين مراد له، وما يراد لغيره فذلك الغير أفضل منه لامحالة . فإذاً في بذل المال عمل ، وهو الإنفاق ، ويحصل به حال ، وهو زوال البخل ، وخروج حب الدنيا من القلب. ويتهيأ القلب بسبب خروج حب الدنيا منه لمعرفة الله تمالي وحبه . فالأفضل المعرفة ، ودونها الحال ، ودونها العمل فإِنْ قلت: فقد حث الشرع على الأعمال ، وبالغ في ذكر فضلها . حتى طلب الصدقات بقوله (مَنْ ذَا الَّذِي يُقُرضُ الله } قَرْضًا حَسنًا (")وقال تعالى (وَ يَأْغُذُ الصَّدَ قَاتِ (") فكيف لا يَعْجُونَ الفَعِلُ وَالْإِنْفَاقِ هُو الْإِفْضَلُ ؟ • فَأَعْلُمُ أَنْ الطَّهِيْبِ إِذَا أَنْنَى عَلَى الدَّواءُ لَمْ يَدَّلُ عَلَى (١) القرة: ٢٤٥ (٢) التوبة: ١٠٤

لأن الدواء مراد لعينه ، أو على أنه أفضل من الصحة والشفاء الحاصل به ، ولكن الأعمال علاج لرض القلوب، ومرض القلوب مما لايشمر به غالباً. فهو كبرص على وجه من لامرآة ميه ، فإنه لايشعن به ، ولو ذكر له لايصدق به ، والسبيل معه المبالغة في الثناء على غسل الوجه عياء الورد مثلا ، إن كان ماء الورد يزيل البرص ، حتى يستحثه فرط الثناء على المواظبة عليه، فيزول مرضه. فإنه لو ذكر له أن المقصود زوال البرص عن وجهك، رعا ترك العلاج وزيم أن وجهه لاعيب فيه : ولنضرب مثلا أقرب من هذا فنقول : من له ولد علمه العِلمِ والقرءان ، وأراد أن يثبت ذلك في حفظه بحيث لا يزول عنه ، وعلم أنه لو أمره بالتكرار والدراسة ليبقي له محفوظا لقال إنه محفوظ، ولا حاجة بي إلى تـكرار ودراسة، لأنه يظن أن ما يحفظه في الحال يبقى كذلك أبدا ، وكان له عبيد ، فأمر الولد بتعليم العبيد ، ووعده على ذلك بالجيل، لتتوفر داعيته على كثرة التكرار بالتعليم. فرعما يظن الصي المسكين أن المقصود تعليم العبيد القرءان، وأنه قد استخدم لتعليمهم، فيشكل عليه الأمن فيقول: ما بالي قد استخدمت لأجل العبيد وأنا أجلَّ منهم وأعز عند الوالد، وأعلم أن أبي لو أراد تمايم العبيد لقدر عليه دون تكابني به ، وأعلم أنه لانقصان لأبي بفقده ولاء العبيد، فضلا عن عدم علمهم بالقروان . فرعا يتكاسل هذا المسكين ، فيترك تعليمهم اعتمادا على استغناء أبيه ، وعلى كرمه في المفوعنه ، فينسي العلم والقرءان ، ويبقى مدبر امحرومامن حيث لايدرى . وقد انخدع بمثل هذا الخيال طائفة، وسلسكوا طريق الإباحة. وقالوا إن الله تمالى غني عن عبادتنا، وعن أن يستقرض منا ، فأي معنى لقوله ( مَن ۚ ذَا الَّذِي يُقُرضُ اللهَ عَر ْصَّا حَسَنًا (١٠) ولوشاءالله إطمام المساكين لأطمعهم ، فلا حاجة بنا إلى صرف أمو النا إليهم ، كما قال تمالى حَكَايَةَ عَنِ الْكُفَارِ (وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أُنطُعهُ مَن لَوْ يَشَاءُ اللهُ أَطْعَمَهُ ('') وْقَالُواْ أَيْضًا ﴿ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَاأَشُرَ كُنَا وَلا آ بَاؤُ نا (٢٠) فانظر كيف كانواصادتين في كلامهم ، وكيف هلسكوا بصدقهم ، فسبحان من إذا شاء أهلك بالصدق وإذا شاء أسمد بالجهل . يضل به كثيراً ويهدى به كــشيراً فهؤلاءلما ظنوا أنهم استخدموا لأجل للسماكين والفقراء، أولأجل الله تعالى ء ثم قالوا

<sup>(</sup>۱) التقرة ع٤٧ (٢) يس ٤٧ (٢) الاتعام : ١٤٨

لاحظ لنا في المساكن، ولاحظ لله فينا وفي أمو النا، سواء أنفقنا أو أمسكنا هلكوا كما هلك الصيلا ظن أن مقصود الوالداستخدامه لأجل العبيد ، ولم يشعر بأنه كان المقصود ثبات صفة العلم في نفسه ، و تأكده في قلبه ، حتى يكون ذلك سبب سعادته في الدنيا ، وإعا كان ذلك من الوالد تلطفا به في استجراره إلى مافيه سمادته . فهذا المثال بين لك ضلال من منل من هذا الطريق . فإذاً المسكين الآخذ لمالك يستوفى بواسطة المال خبث البخل وحب الدنيا من باطنك ، فإنه مهلك لك ، فهو كالحجام ، يستخرج الدم منك ليخرج مخروج الدم العلة المهلكة من باطنك . فالحجام خادم لك ، لاأنت خادمالحجام . ولا يخرج الحجام عن كونه خادما ، بأن يكون له غرض فيأن يصنع شيئا بالدم. ولما كانت الصدقات مطهرة للبواطن، ومزكية لها عن خبائث الصفات، امتنع رسول الله صلى الله عليه وسلم من أخذها ، وانتهى عنها (١) كما بهي عن كسب الحجام (١) وسماها أوساخ أموال الناس ، وشرف أهل بيته بالصيانة عنها .

والمقصود أن الأعمال مؤثرات في القلب كما سبق في ربع الملكات، والقلب بحسب تآتيرها مستمد لقبول الهداية ونور المعرفة. فهذا هو القول الكلى، والقانون الأصلى الذي ينبغي أن يرجع إليه في معرفة فضائل الأعسال، والأحوال، والممارف. ولنرجم الآن إلى خصوص مانحن فيه من الصبر والشكر فنقول : في كل واحد منها معرفة وحال. وعمل. فلا بجوز أن تقابل المدرفة في أحدهما بالحال أوالمدس في الآخر. بل يقابل كل واحد منها بنظيره ، حتى يظهر التناسب وبعد التناسب يظهر الفضل

ومهما قوبلت معرفة الشاكر عمرفة الصابر ، ربحا رجماً إلى معرفة واحدة، إذ معرفة الشاكر أن يرى نعمة العينين مثلا من الله تعالى ، ومعرفة الصابر أن يرى العمى من الله وهما معرفتان متلا زمتات متساويتان . هذا إن اعتبرتا في البلاء والمصائب . وقد بينا أن الصبر قد يكون على الطاعة ، وعن المعصية . وفيهما يتحد الصبر والشكر . لأن الصبر

<sup>(</sup>١) حديث النهي عن كسب الحجام: تقدم

<sup>(</sup>٧٠) حديث امتنع من الصدقة وسهاها أوساخ الناس وشرف أهل سيته بالصيانة عنها : مسلم من حمديث عبدالمطلب بنربيعة انهده الصدقة لاعل لنا انماهي أوساخ القوم وانهالاعل لمحمد ولالآل جمد وفي زواية له أوساخ الناس

على الطاعة هو عين شكر الطاعة ، لأن الشكر يرجع إلى صرف نعمة الله تعالى إلى ما هو المقصود منها بالحكمة ، والصبر يرجع إلى ثبات باعث الدين في مقابلة باعث الهوى، فالصبر والشكر فيه اسمان لمسمى واحد باعتبارين مختلفين. فثبات باعث الدين في مقاومة باعث المعوى يسمى صبرا بالإضافة إلى باعث الهوى ، ويسمى شكرا بالإضافة إلى باعث الدين إِنَّا بِإِعْثُ الدين إنما خاق لهذه الحكمة ، وهو أن يصرع به باعث الشهوة ، فقد صرفه إلى مقصود الحكمة . فيها عبارتان عن معنى واحد فكيف يفضل الشيء على نفسه! فإذاً مجاري الصبر ثلاثة: الطاعة، والمعصية، والبلاء.وقد ظهر حكمهما في الطاعة والمعصية وأما البلاء، ڤهو عبارة عن فقد نعمة . والنعمة إما أن تقع ضرورية كالعيبين مشــلا، وإما أن تقع في عل الحاجة كالزيادة على قدر الكفاية من المال . أما المينان ، فصبر الأعمى عنهما بأن لا يظهر الشكوي ، ويظهر الرضا بقضاء الله تعالى ، ولا يترخص بسبن العمي في بعض المعاصي . وشكر البصير عليهما من حيث العمل بأمرين . أحدهما أن لايستعين مما على معصية ، والآخر أن يستعملهما في الطاعة · وكل أحد من الأمرين لا يخاو عن الصبر فإن الأعمى كني الصبر عن الصور الجيلة لأنه لا يراها. والبصير إذا وقع بصر ه على جميل فصبر كَانْسَاكُرُ النَّعْمَةُ العينين ، وإنا تُبْعُ النظر كَفُرُ نَعْمَةُ العينين، فقدد خل الصبر في شكره : وكذا إذااستمان بالمينين على الطاعة ، فلا بدأ يضافيه من صبر على الطاعة . ثم قد يشكر ها بالنظر إلى عبائب صنع الله تعالى اليتوصل به إلى معرفة الله سبحانه وتعالى، فيكون هذا الشكر أفضل من الصبر ولولا هذا لكانت رتبة شميب عليه السلام مثلا ، وقد كان صريرا ، من الأنبياء فوق رتبة موسى عليمه السلام ، وغيره من الأنبياء ، لأنه صبر على فقد البصر ، وموسى عليه السلام لم يصبرمثلا : ولكان الكمال في أن يسلب الإنسان الأطراف كلها ، ويترك كلحم على وضم ، وذلك محال جدا لأن كل واحد من هذه الأعضاء آلة في الدين ، يفوت بفوتها ذلك الركن من الدين وشكرها باستمالها فما هي آلة فيله من الدين . وذلك لا يكون إلا بصبر. وأما ما يقع في محل الحاجة ، كالزيادة على الكفاية من المال ، فإنه إذا لم يؤت إلا قدر الضرورة؛ وهو محتاج إلى ما وراءه، فني الصبر عنــه مجاهدة، وهو جهاد الفقر . ووجود الزيادة نممة ، وشكرها أن تصرف إلى الخيرات ، أو أن لاتستعمل في المعصية .

فإن أضيف الصبر إلى الشكر الذي هو صرف إلى الطاعة ، فالشكر أفضل . لأنه تضمن الصبر أيضا ، وفيه فرح بنعمة الله تعالى ، وفيه احمال ألم في صرفه إلى الفقراء ، وتراشصرفه إلى التنعم المباح . وكان الحاصل برجع إلى أن شيئين أفضل من شيء واحد ، وأن الجملة أعلى رتبة من البعض ، وهذا فيه خلل . إذ لا تصبح الموازنة بين الجملة وبين أبعاضها .

وأما إذا كان شكره بأن لايستعين به على معصية ، بل يصرفه إلى التنم المباح ، فالصبن ههنا أفضل من الشكر . والفقير الصابر أفضل من الذي المسك ماله ، الصارف إياه إلى المباحات، لامن الذي الصارف ماله إلى الخيرات . لأن الفقير قد جاهد نفسه وكسر نهمتها وأحسن الرضا على بلاء الله تعالى . وهذه الحالة تستدعى لامحالة قوة . والغني أتبع نهمته ، وأطاع شهوته ، ولكن التصر على المباح ، والمباح فيه مندوحة عن الحرام ، ولكن لابد من قوة في الصبر عن الحرام أيضا ، إلا أن القوة التي عنها يصدر صبر الفقير ، أعلى وأتم من هذه القوة التي يصدر عنها الاقتصار في التنعم على المباح . والشرف لتلك القوة التي يدل من هذه القوة التي يصدر عنها الاقتصار في التنعم على المباح . والشرف لتلك القوة التي يدل العمل عليها . فإن الأعمال لاتراد إلا لأحوال القاوب ، وتلك القوة حالة للقلب تختلف العمل عليها . فإن الأعمال لاتراد إلا لأحوال القاوة في الإيمان فهو أفضل لامحالة

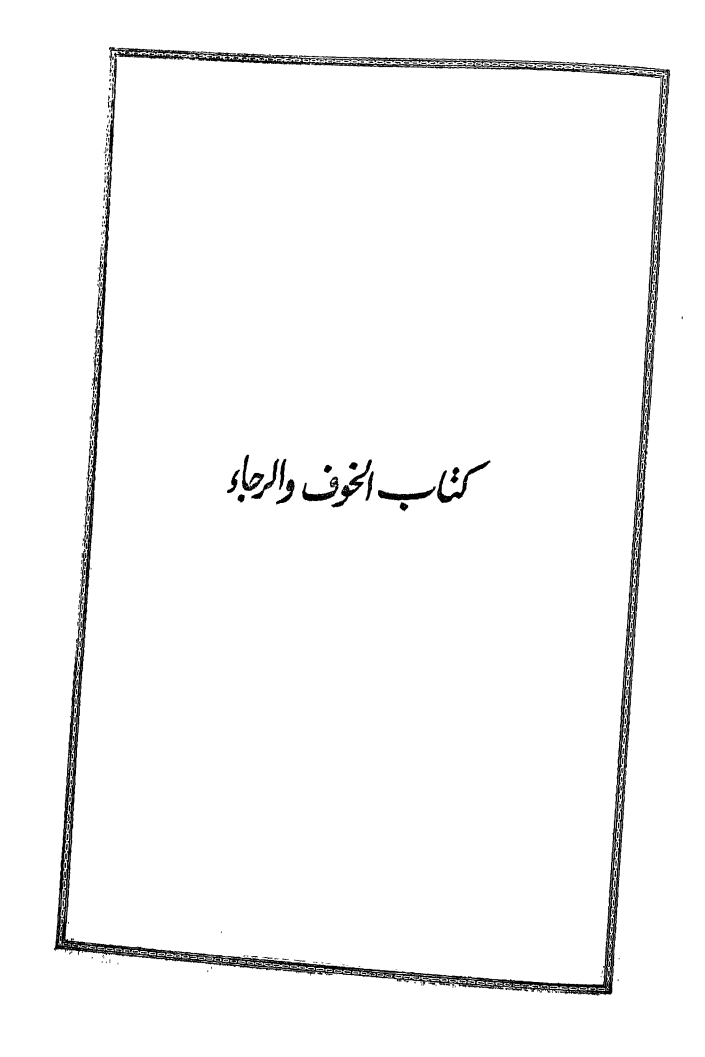
وجميع ماورد من تفضيل أجر الصبر على أجر الشكر في الآيات والأخبار، إنما أريد به هذه الرتبة على الخصوص. لأن السابق إلى أفهام الناس من النعمة الأموال والذي بها والسابق إلى الأفهام من الشكر أن يقول الإنسان الحمد لله ، ولايستمن النعمة على المصية لا أن يصرفها إلى الطاعة . فإذا الصبر أفضل من الشكر ، أى الصبر الذي تفهمه العامة ، أفضل من الشكر ، أى الصبر الذي تفهمه العامة . وإلى هذا المدى على الخصوص أشار الجنيد رحمه الله حيث سئل عن الصبر والشكر أيهما أفضل فقال : ليس مدح الذي بالوجود ، ولا مدح الفقير بالمدم ؛ وإنما المدح في الاثنين قيامهما بشروط ماعليهما . فشرط الذي يصحبه فياعليه أشياء تلائم صفته وتقبضها أشياء تلائم صفته وتقبضها وتذعبها أنهم وترعبها . فإذا كان الإثنان قائمين لله تعالى بشرط ماعليهما ، كان الذي آلم صفته وأزعبها أتم والا ممن متع صفته ونعمها . والأم على ماقاله ، وهو صبيح من جملة أفسام الصبر والشكر

فى القسم الآخير الذى ذكر ناه . وهو لم يرد سواه . ويقال كان أبو العباس بن عطاء قدخالفه فى ذلك وقال : الغني الشاكر أفضل من الفقير الصابر . فدعا عليه الجنيد ، فأصابه ماأصابه من البلاء من قتل أولاده ، وإتلاف أمواله ، وزوال عقله أربع عشرة سنة . فكان يقول دعوة الجنيد أصابتني . ورجم إلى تفضيل الفقير الصابر على الغني الشاكر

ومهما لاحظت المماني التي ذكر ناها ، عامت أن اكل واحدمن القوليز وجها في بعض الأحوال. فرب فقير صابر أفضل من غني شاكر كما سبق، ورب غني شاكر أفضل من فقير صابر . وذلك هو الغني الذي برى نفسه مثل الفقير ، إذ لا يمسك لنفسه من المال إلاقدر الضرورة ، والباق يصرفه إلى الخيرات ، أو يمسكه على اعتقاد أنه خازن للمحتاجين والمساكين، وإنما ينتظر حاجة تسنح حتى يصرف إليها. ثم إذا صرف لم يصرفه الطاب جاه وصيت، ولالتقليدمنة، بلأداء لحق الله تمالى في تفقد عباده ، فهذا أفضل من الفقير الصابر فإن قلت : فهذا لا يتقل على النفس ، والفقير يتقل عليه الفقر، لأن هذا يستشمر لذة القدرة وذاك يستشعر ألم الصبر. فإنكان متألما بفراق المال فينجبر ذلك بلذته في القدرة على الإنفاق فاعلم أن الذي نراه أن من ينفق ماله عن رغبة وطيب نفس ، أكمل حالا ممن ينفقه وهو بخيل به ، وإنما يقتطعه عن نفسه قهرا . وقد ذكر نا تفصيل هذا فيما سبق من كستاب التو بة فإيلام النفس ليسمطاوبا لمينه ، بل لتأديبها . وذلك يضاهي ضرب كلب الصيد . والكلب المتأدب أكل من الكاب الحتاج إلى الضرب، وإن كان صابرًا على الضرب، ولذلك يختاج إلى الإيلام والمجاهدة في البداية ، ولا يحتاج إليهما في النهاية . بل النهاية أن يصير ما كان مؤلما في حقهالديذا عنده ، كما يصير التعلم عند الصبي العاقل لذيذا.وقد كانمؤلما لهأولا ولكن لما كانالناس كلهم إلا الأفلين في البداية ، بل قبل البداية بكثير ، كالصبيان ، أطلق الجنيد القول بأن الذي يؤلم صفته أفضل . وهو كما قال صميح فيما أراده من عموم الخلق، فإِذاً إذا كنت لانفصل الجواب. وتطلقه لإرادة الأكثر ، فأطلق القول بأن الصبر أفضل من الشكر ، فإنه صحيح بالمني السابق إلى الأفهام · فإذا أردت التحقيق ففصل ، فإن للصبر **درجات** أقلها نرك الشكوى مع الكراهية ، ووراءها الرضما ، وهو مقمام وراء الصبر ، ووراء الشكر كليمكن إلا على محبوب مفروح به . و كذلك الشكر درجات كثيرة ، ذكرنا والبشكر لايمكن إلا على محبوب مفروح به . و كذلك الشكر درجات كثيرة ، ذكرنا أقصاها ، ويدخل في جملتها أمور دونها ، فإن حياء العبد من تتابع نعم الله عليه شكر ، ومعرفته بتقصيره عن الشكر شكر ، والاعتذار من قلة الشكر شكر ، والمعرفة بعظيم حلم الله و كنف ستره شكر ، والاعتراف بأن النهم ابتداء من الله تعالى من غير استحقاق شكر والعلم بأن الشكر أيضا نعمة من نعم الله وموهبة منه شكر . وحسن التواضع للنعم والتذلل فيها شكر ، وشكر الوسائط شكر ، إذ قال عليه السلام (١) ومن كم يشكر النّاس كم يَشكر الله منه والتذلل فيها الله » وقد ذكر ناحقيقة ذلك في كتاب أسرار الزكاة . وقلة الاعتراض وحسن الأدب بين يدي المنعم شكر ، وتلقى النعم بحسن القبول واستعظام صغيرها شكر . وما يندرج من الأعمال يدي المنعم شكر ، وتلقى النعم والصبر لا تنحصر آحادها ، وهي درجات مختلفة ، فكيف والأحوال تحت اسم الشكر والصبر لا تنحصر آحادها ، وهي درجات مختلفة ، فكيف يكن إجمال القول بتفضيل أحدها على الآخر ، إلا على سبيل إرادة الخصوص باللفظ العام، عكن إجمال القول بتفضيل أحدها على الآخر ، إلا على سبيل إرادة الخصوص باللفظ العام، كما ورد في الأخبار والآثار :

وقد رويءن بعضهم أنه قال: رأيت في بعض الأسفار شيخا كبيراً قدطمن في السن، فسألته عن حاله فقال: إنى كنت في ابتداء عمرى أهوى ابنة عملى، وهي كذلك كانت تهواني، فاتفق أنها زو جت منى، فليلة زفافها. قلت تعالى حتى نحيى هذه الليلة شكراً لله تعالى على ماجمعنا، فصلينا تلك الليلة، ولم يتفرغ أحد نا إلى صاحبه، فاما كانت الليلة الثانية قلنامثل ذلك، فصليناطول الليل، فنند سبعين أو عانين سنة نحن على تلك الحالة كل ليلة، أليس كذلك بافلانة وقصليناطول الليل، فنند سبعين أو عانين سنة نحن على تلك الحالة كل ليلة، أليس كذلك بافلانة والتسبع فا نظر إليهما لو صبر اعلى بلاء الفرقة أن لو لم بجمع الله يينهما وأنسب صبر الفرقة إلى شكر الوصال على هذا الوجه، فلا يخنى عليك أن هذا الشكر أفضل. فإذاً لا وقوف على حقائق المفضلات إلا بتفصيل كما سبق، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) حديث من لم يشكر الله: تقدم في الزكاة



### كناب الخوف والرحاء

وهو الكتاب النالث من ربع المنجيات من كتاب إحياء علوم الدين بسماسالرحمن الرحيم

الحد لله المرجولطفه وثوابه ، المخوف مكره وعقابه الذي عمر قلوب أواياته روحرجائه حتى ساقهم بلطائف آلائه إلى النزول بفنائه ، والمدول عندار بلائه التي هي مستقر أعدائه ، وضرب بسياط التخويف وزجره المنيف وجوه المرضين عن حضرته إلى دار ثوابه و رامته و معن التمرض لا عمته ، والتهدف لسخطه و نقمته ، قودا لأصناف الحلق بسلاسل القهر . والعنف ، وأزمة الرفق واللطف إلى جنته . والصلاة على محمد سيداً بيائه وخبر خليقته ، وعلى آله وأصحابه وعترته . أما بمد : فإن الرجاء والحوف جناحان بهما يطير المقربون إلى كل مقام مجمود ، ومطيتان بهما يقطع من طرق الآخرة كل عقبة كؤد ، فلا يقود إلى قرب الرحمن ورح الجنان ، مع كونه بهيد الأرجاء ، ثقيل الأعباء ، معفوفا عكاره القاوب ومشاق الجوارح والأعضاء ، إلاأزمة الرجاء ولا يصدعن نار الجحيم والمذاب الأبيم ، مع كونه محفوفا بلطائف والأعضاء ، إلاأزمة الرجاء ولا يصدعن نار الجحيم والمذاب الأبيم ، مع كونه محفوفا بلطائف حقيقتهما و فضيلتهما ، وسبيل التوصل إلى الجمع بينهما مع تصادهما و تعاندها ، و محن مجمع ذكرهما قى كتاب واحد يشتمل على شطرين : الشطر الأول في الرجاء ، والشطر الثانى في الخوف : أما الشطر الأول ، فيشتمل على بيان حقيقة الرجاء ، وبيان فضيلة الرجاء ، والطريق الذي يجتلب به الرجاء ،



حقيقة الرجاء

إعلم أن الرجاء من جملة مقامات السالكين ، وأحوال الطالبين . وإعا يسمى الوصف مقاماً إذا ثبت وأقام ، وإعا يسمى حالا إذا كان عارضا سريع الزوال ، وكماأن الصفرة تنقسم إلى ثابتة كصفرة الذهب وإلى سريعة الزوال كصفرة الوجل ، وإلى ماهو بينهما كصفرة

المريض ، مكذلك صفات القلب تنقسم هذه الأفسام ، فالذي هو غير ثابت يسمى حالا ؛ لأنه يحول على القرب . وهذا جار في كل وصف من أوصاف القلب . وغرصنا الآن حقيقة الرجاء فالرجاء أيضاً يتم من حال ، وعلم ، وعلى ، فالعلم سبب يثمر الحال ، والحال يقتضى العمل وكان الرجاء اسما من جلة الثلاثة . وبيانه أن كل ما يلاقيك من مكروه ومحبوب فينقسم إلى موجود في الحال ، وإلى موجود في السبقبال . فإذا خطر ببالك موجود في الحال ، وإغا سمي وجداً لأم احالة تجدها من نفسك . وإن كان هد خطر ببالك وجودشي و الاستقبال ، وغلب ذلك عل قلبك ، سمي انتظاراً وتوقعا ، وإن كان عبوبا ، فإن كان المنتظر مكروها ، حصل منه ألم في القلب سمي خوفا وإشفاقا . وإن كان عبوبا ، محصل من انتظاره و تعلق القلب به وإخطار وجوده بالبال لذة في القلب وارتياح ، سمي ذلك الارتياح رجاء . فالرجاء هو ارتياح القلب لانتظار ما هو محبوب عنده •

ولكنذلك المحبوب المتوقع لابد وأن يكونله سبب. فإن كان انتظاره لأجل حصول أكثر أسبابه فاسم الرجاء عليه صادق. وإن كان ذلك انتظاراً مع انخرام أسبابه واضطرابها فاسم الغرور والحق عليه أصدق من اسم الرجاء . وإن لم تكن الأسباب معلومة الوجود ولا ماملومة الانتفاء ، فاسم التمنى أصدق على انتظاره ، لأنه انتظار من غير سبب . وعلى كل حال فلا يطلق اسم الرجاء والخوف إلا على ما يتردد فيه ، أمّا ما يقطع به فلا . إذ لا يقال أرجو طلوع الشمس وقت الطلوع ، وأخاف غروبها وقت الغروب . لأن ذلك مقطوع به مع : يقال أرجو نزول المطر وأخاف انقطاعه . وقد علم أرباب القلوب أن الدنيا مزرعة الآخرة ، والقلب كالأرض ، والإيمان كالبذر فيه ، والطاعات جارية عبرى تقليب الأرض وتطهيرها ، ومجرى حفر الأنهاروسياقة الماء إليها ، والقلب المستهر بالدنيا المستنرق بها ، كالأرض السبخة التي لا ينمو فيها البذر ، ويوم القيامة يوم الحصاد ، ولا يحصد أحد إلامازرع ولا ينمو بذر في أرض سبخة . فينبغي أن يقاس رجاء العبد للغفرة برجاء صاحب الزرع . فكل من طلب أرضا طيبة ، وألقي فيها بذرا جيدا غير عفن ولا مسوس ، ثم أمده الزرع . فكل من طلب أرضا طيبة ، وألقي فيها بذرا جيدا غير عفن ولا مسوس ، ثم أمده

يما يحتاج. إليه وهو سوق الماء إليه في أوقاته ، ثم نقى الشوك عن الأرض والحشيش وكل ما يمنع نبات البذر أو يفسده ، ثم جلس منتظرا من فضل الله تعالى دفع الصواءق والآفات المفسدة إلى أن يتم الزرع ويبلغ غايته ، سمي انتظاره رجاء: وإن بث البذر في أرض صلبة سبخة ، مرتفعة لا ينصب إليها الماء ، ولم يشتغل بتعهد البذر أصلا ، ، ثم انتظر الحساد منه ، سمي انتظاره حقا وغرورا لارجاء . وإن بث البذر في أرض طيبة ، لكن لاماء لها ، وأخذ ينتظر مياه الأمطار حيث لاتفل الأمطار ولاغتنع أيضاً ، سمى انتظاره تمنيا لارجاء .

فإذاً اسم الرجاء إنما يصدق على انتظار محبوب تمهدت جميع أسبا به الداخلة تحت اختيار العبد ، ولم يبق إلا ما ليس يدخل تحت اختياره ، وهو فضل الله تعالى بصرف القواطع والمفسدات . فالعبد إذابت بذر الإيمان ، وسقاه بماء الطاعات ، وطهر القلب عن شوك الأخلاق الرديثة ، وانتظر من فضل الله تعالى تثبيته على ذلك إلى الموت ، وحسن الخاتمة المفضية إلى المففرة ، كان انتظاره رجاء حقيقيا ، محمودا في نفسه ، باعثاله على المواظبة والقيام بمقتضى أسباب الإيمان في إنمام أسباب المففرة إلى الموت . وإن قطع عن بذر الإيمان تعهده بماء الطاعات . أو ترك القلب مشحونا برذائل الأخلاق ، وأجمت في طلب لذات تعهده بماء الطاعات . أو ترك القلب مشحونا برذائل الأخلاق ، وأجمت في طلب لذات الدنيا ، ثم انتظر المففرة ، فانتظاره حق وغرور . قال صلى الله عليه وسلم (١٠ د الأختَى مَنْ أَنْبَعَ نَفْسهُ هُو المَا وَ تَعَلَى الله الْجُنّة ، وقال تعالى ( خَلَفَ مَنْ بعدهم خُلفٌ أَنْ أَنْبَع نَفْسه وَ وَالْ تعالى ( خَلَفَ مَنْ بعدهم فَلَفَ مَنْ بعدهم فَلَفَ مَنْ بعدهم خُلفٌ الله تعليه والله تعالى ( خَلَفَ مَنْ الله تعليه والله تعالى ( خَلْفَ مَنْ الله تعليه والله تعالى ( عَلَفَ مَنْ الله تعالى ( عَلَفَ مَنْ الله تعالى ( عَلَفَ مَنْ الله تعالى الله مَنْ الله تعالى ( عَلَفَ مَنْ الله تعالى الله تعالى الله وما أظن الله تعالى صاحب البستان ، إذ دخل جنته وقال ما أظن أن تبيده هذه أبدا ، وما أظن الساعة قائمة ، ولئن رددت إلى ربي لأجدن خيرا منها منقلبا

فإذًا العبد المجتهد في الطاعات ، المجتنب للمعاصى ، حقيق بأن ينتظر من فضل الله عام النممة ، وما عام النعمة إلابدخول الجنة ، وأما العاصى ، فإذا تاب و تدارك جميع ما فرط منه

<sup>(</sup>كتاب الرجاء والحوف)

<sup>(</sup>١) حديث الأعمق من أتبع نفسه هواها \_ الحديث : تقدم غير مرة

<sup>(</sup>١) مريم : ٥٥ (٢) الاعراف : ١٦٩

من تقصير، فحقيق بأن يرجو قبول التوبة. وأما قبول التوبة إذا كان كارها للمعسية، تسوءه السيئة، وتسره الحسنة، وهو يذم نفسه و يلومها و يشتبى التوبة ويشتاق إليها، فحقيق بأن يرجو من الله التوفيق للتوبة، لأن كراهيته للمعصية وحرصه على التوبة، يجرى عجرى السبب الذي قديفضى إلى التوبة، وإنما الرجاء بعد تأكدالأسباب. ولذلك قال تعالى معناه أولئك يَرْجُونَ رَحْمَةَ الله (الله الله أولئك يَرْجُونَ رَحْمَةَ الله (الله الله أولئك يَرْجُونَ رَحْمَةَ الله (الله الله أولئك يرْجُونَ رَحْمَةَ الله (الله الله أولئك يرْجُونَ رَحْمَةَ الله الله أيضا قد يرجو، ولكن خصص بهم استحقاق الرجاء . فأما من ينهمك فيا يكرهه الله تعالى، ولا يذم نفسه عليه، ولا يعزم على التوبة والرجوع فرجاؤه المنفرة حق، كرجاء من بث البذر في أرض سبخة و عزم على أن لا يتعهده بسقي ولا تنقية . قال يحيى بن معاذ من بث البذر في أرض سبخة و عزم على أن لا يتعهده بسقي ولا تنقية . قال يحيى بن معاذ من الله تعالى بغير طاعة، وانتظار زرع الجنة ببذر النار، وطلب دار المطيمين بالماصى، وانتظار الجزاء بغير عمل، والتمنى على الله عزوجل مع الإفراط.

ترجو النجاة ولم تسلك مسالكها إن السفينة لأنجرى على اليبس

فإذا عرفت حقيقة الرجاء ومظنته ، فقد عامت أنها حالة أثمرها العلم بجريان أكثر الأسباب ، وهذه الحالة تشر الجهد للقيام ببقية الأسباب على حسب الإمكان ، فإن من حسن بذره ، وطابت أرضه ، وغزر ماؤه ، صدق رجاؤه ، فلا يزال بحمله صدق الرجاء على تفقد الأرض و تعهدها ، و تنحية كل حشيش ينبت فيها . فلا يفتر عن تعهدها أصلا إلى وقت الحصاد ، وهذا لأن الرجاء يضاده الياس ، والياس يمنع من التعهد . فن عرف أن الأرض سخة ، وأن الماء معوز ، وأن البذر لا ينبت فيترك لا محالة تفقد الأرض والتعب في تعهدها والرجاء محمود لأنه باعث ، والياس مذموم ، وهو ضده ، لأنه صارف عن العمل ، والحوف ليس بضد للرجاء ، بل هو رفيق له كماسياتي بيانه ، بل هو باعث آخر بطريق الرهبة ، كما أن الربعاء باعث بطريق الرفية . فإذا حال الربعاء باعث بطريق الرفية . فإذا حال الربعاء باعث الطاعات كيفها تقلبت الأحوال . ومن آثاره التلذذ بدوام الإنبال على الله تعالى والمواظبة على الطاعات كيفها تقلبت الأحوال . ومن آثاره التلذذ بدوام الإنبال على الله تعالى والمواظبة على الطاعات كيفها تقلبت الأحوال . ومن آثاره التلذذ بدوام الإنبال على الله تعالى والمواظبة على الطاعات كيفها تقلبت الأحوال . ومن آثاره التلذذ بدوام الإنبال على الله تعالى والمواظبة على الطاعات كيفها تقلبت الأحوال . ومن آثاره التلذذ بدوام الإنبال على الله تعالى المواظبة على الطاعات كيفها تقلبت الأحوال . ومن آثاره التلذذ بدوام الإنبال على الله تعالى المواظبة على الطاعات كيفها تقليل و تعدد المواطبة على الطاعات كيفها تقليت المؤل المواطبة على المهاء باعث و تعدد المؤل المؤل المهاء باعث و تعدد و تعدد المؤل المؤل المهاء باعث و تعدد المؤل المهاء باعث و تعدد المؤل المؤل المؤل المؤل المؤل المؤل ا

<sup>(</sup>۱) القرة : ۲۱۸

والتنعم بمناجاته ، والتلطف فى التملق له ، فإن هذه الأحوال لابد وأن تظهر على ممثل من مرجو ملكا من الملوك . أو شخصا من الأشخاص ، فكيف لا يظهر ذلك فى حق الله تعالى . فإن كان لا يظهر فلك فى حق الله تعالى . فإن كان لا يظهر فليستدل به على الحرمان عن مقام الرجاء ، والنزول فى حضيض الغروروالتمى فهذا هو البيان لحال الرجاء ، ولما أثمره من العلم ، ولما استثمر منه من العمل . ويدل على إثماره لهذه الأعمال حديث (أ زيد الحيل ، إذ قال لرسول الله صلى الله عليه وسلم :جئت لأسألك عن علامة الله فيمن يريد ، وعلامته فيمن لا يريد . فقال «كَيْفَ أَصْبَحْتَ » قال أصبحت أحب الخير وأهله ، وإذا قدرت على شىء منه سارعت إليه ، وأيقنت بثوا به . وإذا فاتنى منه شىء حزنت عليه ، وحنفت إليه فقال « هذه علامة ألله فيمن يُريد ولو أرادك فاتنى منه شىء حزنت عليه ، وحنفت إليه فقال « هذه علامة ألله فيمن يُريد ولو أرادك للأخرى هياك كما ثم لا يمال في أى أود ينها هكت » فقد ذكر صلى الله عليه ومغرور ، من أريد به الخير . فمن ارتجى أن يكون مرادا بالخير من غير هذه العلامات فهو مغرور ،

# بسيان

### فضيلة الرجاء والترغيب فيه

اعلم أن العمل على الرجاء أعلى منه على الخوف لأن أقرب العباد إلى الله تمالى أحبهم له ، والحب يغلب الرجاء . واعتبر ذلك بملكين ، يخدم أحدهما خوفا من عقابه ، والآخر رجاء للثوابه . ولذلك ورد فى الرجاء وحسن الظن رغائب ، لاسيا فى وقت الموت . قال تعمالى (كَا تَقْنُطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللهِ (١) فحرم أصل اليأس . وفى أخبار يعقوب عليه السلام ، أن الله تعالى أوحى إليه . أتدرى لم فرقت بينك وبين يوسف ؟ لأنك ثلت أخاف أن يأ كله الذئب وأنتم عنه غافلون . لم خفت الذئب ولم ترجى : ولم نظرت إلى غفلة إخوته ولم تنظر إلى حفظى له وقال صلى الله عليه وسلم " لا تَحَدُ كُمْ إلّا وَهُو يَحْسِنُ الطَّنُ باللهِ تَعَالَى »

<sup>(</sup>۱) حدیث قال زید الحیل جئت لأسألك عن علامة الله فیمن پرید و علامته فیمن لا پرید ــ الحدیث: الطبرانی فیال کمبیر من حدیث ابن مسعود بسند ضعیف وفیه انه قال اف أنت زیدالحیر و کذا قال ابن أبی حاتم سهاه النبی صلی الله علیه و سلم الحیر لیس پروی عنه حدیث و ذکره فی حدیث یروی فقام زید الحیر فقال یارسول الله ـ الحدیث: سمعت أبی یقول ذلك

<sup>(</sup> ٧ ) حديث لايمُونن أحدكم إلاوهو يحسن الظن بالله: مسلم من حديث جابر

<sup>(</sup>۱) الزمر: ۳۰

وقال صلى الله عليه وسلم « يَقُولُ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ ('' أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي فَلْيَظُنَّ بِي مَاشَاء ه ('') و دخل صلى الله عليه وسلم على رجل وهو في النزع فقال ه كَيْفَ تَجِيدُك ؟ ه فقال أجدني أخاف ذنو بي ، وأرجو رحمة ربي . فقال صلى الله عليه وسلم « مَا اجْتَمَعَا فِي قَلْبِ عَبْد في هَذَا اللهُ عَلَى وَلْ إِلاَّ أَعْطَاهُ اللهُ مَارَجًا وَأَمَّنَهُ مِمَا يَخَافُ ه .

وقال على رضي الله عنه لرجل أخرجه الحوف إلى القنوط لكثرة ذنوبه: ياهذا يأسك من رحمة الله أعظم من ذنوبك. وقال سفيان. من أذنب ذنبا فعلم أن الله نعالى فدره عليه ورجا غفر أنه ، غفر الله له ذنبه ، قال لأن الله عز وجل غير قوما فقال ( وَذَ لِكُمْ طَنْكُمُ اللّذي طَنَنْكُمْ بَرَ بَّهُمْ أَرْدًا كُمْ وقال تعالى ( وَظَنَنْكُمْ ظَنَّ السَّوْءِ وَكُنْكُمْ قَوْماً بُورًا ( ) وقال تعالى ( وَظَنَنْكُمْ ظَنَّ السَّوْءِ وَكُنْكُمْ قَوْماً بُورًا ( )

وقال صلى الله عليه وسلم "" وإنَّ الله تَمَالَى يَقُولُ لِلْعَبْدِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ مَامَنَعَكَ إِذْ رَأَيْت اللهُ كَرَّ أَنْ ثُنْكِرَهُ فَإِنْ لَقَنَهُ اللهُ حُجَّتَهُ قَالَ رَبِّ رَجَوْتُكَ وَحَفْتُ النَّاسَ قَالَ فَيَقُولُ اللهُ تَمَالَى قَدْ غَفَرْتُهُ لَكَ » وفي الخبر الصحيح " « أَنَّ رَجُلاً كَانَ أيدًا بِنُ النَّاسَ فَيُسَامِحُ اللهُ تَمَالَى قَدْ غَفَرَ ثُهُ لَكَ » وفي الخبر الصحيح " « أَنَّ رَجُلاً كَانَ أيدًا بِنُ النَّاسَ فَيُسَامِحُ أَلَهُ وَيَعْ وَجَلًا مَنْ أَحَقَ اللهُ وَيَعْ وَجَلًا مَنْ أَحَقُ اللهُ وَيَعْ وَجَلًا مَنْ أَحَقَ اللهُ وَيَ اللهَ وَلَمْ يَعْمَلُ خَيْرًا قَطْ فَقَالَ اللهُ عَرَّ وَجَلَّ مَنْ أَحَقَ اللهُ وَلَمْ يَعْمَلُ خَيْرًا قَطْ فَقَالَ اللهُ عَرَّ وَجَلَّ مَنْ أَحَقَ اللهُ وَلَمْ يَعْمَلُ خَيْرًا قَطْ فَقَالَ اللهُ عَرَّ وَجَلَّ مَنْ أَحَقَ اللهُ وَلَا اللهُ عَرَّ وَجَلًا مَنْ الطاعات .

بِدَلِكَ عَلَى اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللهِ وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًا وَقَالُمُوا الصَّلاَةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًا وَعَلاَ نِيَةً يَر ْجُونَ نِجَارَةً لَنْ تَبُورَ (") ولما قال صلى الله عليه وسلم (") و لو تَعْلَمُونَ وَعَلاَ نِيَةً يَر ْجُونَ نِجَارَةً لَنْ تَبُورَ (") ولما قال صلى الله عليه وسلم (") ولم تَعْلَمُونَ

(۱) حدیث أماعندظن عبدی فلیطن بی ماشاء : اب حبان من حدیث و اثلة بن الاسقع و هو فی الصحیحین من حدیث أبی هریرة دون قوله فلیظن بی ماشاء

مسسمی جسریر در در و در البر مای الله علیه و سلم علی رجل و هوفی النزع فقال کیف تجدلانه الحدیث : التر مدی و قال (۲) حدیث دخل صلی الله علیه و سلم علی رجل و هوفی النزوی اسناده جید غریب و النسائی فی الکبری و ابن ماجه من حدیث أنس و قال النووی اسناده جید

(٣) حديث انالله يقول العبد يوم الفيامة مامنعك اذرأيت المنكر أن تنكره \_ الحديث : ابن ماجهمن حديث أبي سعيد الحدري باسناد جيد وقد تقدم في الأمر بالمعروف

( ٤ ) حديث انرجلا كان يداين الناس فيسامح ويتجاوز عن المعسر \_ الحديث : مسلم من حديث أبي مسعوه حوسب رحل ممن كان قبلكم فلم بوجدله من الحيرشيء الأأنه كان مخالط الناس وكان موسرا فكان يأمر غلمانه أن يتحاوزوا عن المعسر قال الله عزوجل محن أحقى بذلك محاوزوا عن المعسر قال الله عزوجل محن أحقى بذلك محاوزوا عن المعسر قال الله عزوجل محن أحقى بذلك محاوزوا عن المعسر قال الله عزوجل محن أحقى بذلك محاوزوا عن المعسر قال الله عزوجل محن عليه من حديث حديث حديث وأبي هربرة بنحوه

( ٥ ) حديث لو تعلمون ماأعلم لضحكم قليلاولسكيتم كثيرا حالجديث توفيه فهمط جربل. الحديث كالإنجان

(١) فصلت : ٢٧ (٢) الفتح : ١٢ (٢) فاظر : ٢٩

مَأَعْلَمُ لَضَحَكْتُمُ ۚ قَلِيلاً وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيراً وَلَخَرَجْتُمْ إِلَى الصَّعْدَاتِ تَلْدِيمُونَ صُدُورَكُمْ وَتَجُأْرُونَ إِلَى رَبِّكُمْ ، فهبطجبريل عليه السلام فقال · إن ربك يقول لك لم تقنط عبادى؟ فخرج عليهم ورجاهم وشوقهم و في الخبر (١) ، إن الله تعالى أوحى إلى داود عليه السلام : آحبني ، وأحب من يحبني ، وحببني إلى خلقي . فقـال : يارب كيف أحببك إلى خلقك ؟ قال اذكرني بالحسن الجميل واذكر آلائي وإحساني ، وذكر همذلك ، فإنهم لا يعرفون مني إلا الجميل ورؤي أبان بن أبي عياش في النوم ، وكان يكثر ذكر أبواب الرجاء ، فقال : أوقفني الله تمالي بين يديه ، فقال ما الذي حملك على ذلك ؟ فقلت أردت أن أحببك إلى خلقك · فقال قد ففرت لك ، ورؤي يحيى بن أكثم بعد موته في النوم ، فقيل له ما فعل الله بك ؟ فقال أو قفني الله بين يديه ، وقال ياشيخ السوء ، فعلت وفعلت ، قال فأخذني من الرعب ما يعلم الله . ثم قلت يارب ، ما هكذا حدثت عنك . فقال وما حدثت عنى ؟ فقلت حدثني عبد الرزاق ، عن معمر ، عن الزهرى ، عن أنس ، عن نبيك صلى الله عليه وسلم عن حبريل عليه السلام ، أنك قلت أنا عند ظن عبدى بي ، فليظن بي ما شاء . وكست أظن بكأن لا تعذبني. فقال الله عز وجل: صدق جبريل، وصدق نبيي ، وصدق أنس، وصدق الزهري ، وصدق معمر ،وصدق عبدالرزاق ،وصدقت ، قال فألبست ومشى بين يدى الولدان إلى الجنة ، فقلت بالهامن فرحة وفي الخبر (" أن رجلا من بني اسرائيل كان يقنط الناس ويشدد عليهم ، قال فيقول له الله تمالى يوم القيامة : اليوم أو يسكمن رحمتي كما كنت تقنط عبادي منها وقال صلى الله عليه وسلم (" ﴿ إِنَّ رَجُلاًّ يَدْ خُلُ النَّارَ فَيَمْكُثُ مِنِهَا أَلْفَ سَنَةٍ 'ينَادى يَاحَنَانُ بَامَنَانُ فَيَقُولُ اللهُ تَعَالَى لِجِبْرِيلَ اذْهَبْ فَأَنْتِنِي بِعَبْدِي قَالَ فَيَجِيءُ بِهِ فَيُو قِفُهُ

فى صحيحه من حديث أبى هريرة فأوله متهق عليه من حديث أنس ورواه بزيادة ولخرجتم لماله المعدات أحمد والحاكم وقدتقدم

<sup>(</sup> ۱ ) حديث انالله تعالى أرحى الى عبده داود عليه السلام أحبنى وأحب من يحبنى ـ الحديث : لمأجدله اصلا وكأنه من الاسرائليات كالذي قبله

<sup>(</sup> ٢ ) حديث انرجلا من بي اسرائيل كان يقنط الناس ويشدد عايهم ــ الحديث : رواه البيهتي في الشعب عن زيد بنأسلم فذكره مقطوعا

<sup>(</sup>٣) حديث انرجَلا يدخل النار فيمكث فيها الفسنة ينادى ياحنان يامنان ـ الحديث : ابن أبى الدنيا في كتاب حسن الظن بالله والبيهتي في الشعب وضعفه من حديث أنس.

عَلَى رَبِّهِ فَيَقُولُ اللهُ تَمَا لَى كَيْفَ وَجَدْتَ مَكَانَكَ ؟ فَيَقُولُ شَرَّمَكَانِ فَالَ فَيَقُولُ رُدُوهُ إِلَى مَكَانِهِ فَيَقُولُ اللهُ عَرَّ وَجَلَّ إِلَى أَى شَيْء تَلْتَفِتُ ؟ مَكَانِهِ قَالَ فَيَقُولُ اللهُ عَرَّ وَجَلَّ إِلَى أَى شَيْء تَلْتَفِتُ ؟ فَيَقُولُ لَلهُ عَرَّ وَجَلَّ إِلَى أَى شَيْء تَلْتَفِتُ ؟ فَيَقُولُ لَلهُ تَعَالَى ادْهَبُوا فَيَقُولُ لَقَهُ تَعَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُولِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

# سيان

دواء الرجاء والسبيل الذي يحصل منه حال الرجاء ويغلب

اعلم أن هذا الدواء يحتاح إليه أحد رجلين: إما رجل غلب عليه اليأس فترك العبادة وإما رجل غلب عليه الخوف فأسرف في المواظبة على العبادة ، حتى أضر بنفسه وأهله . وهذان رجلان مائلان عن الاعتدال إلى طرفي الإفراط والتفريط، فيحتاجان إلى علاج يردهما إلى الاعتدال . فأما العاصي المغرور المتمنى على الله ، مع الإعراض عن العبادة واقتحام المعاصي ، فأدوية الرجاء تنقلب سموما مهلكة في حقه ، وتنزل منزلة العسل الذي هو شفاء لمن غلب عليه البرد، وهو سم مهلك لمن غلب عليه الحرارة . بلالمفرور لايستعمل في حقه إلا أدوية الخوف ، والأسباب المهيجة له . فلهذا يجب أن يكو ذواعظ الخلق متلطفا ناظرًا إلى مواقع الملل ، ممالجًا لكل علة بما يضادها ، لأبما يزيد فيها . فإن المطلوب هو المدل والقصد في الصفات والأخلاق كلها ، وخير الأمور أوساطها . فإذا جاوز الوسط إلى أحد الطرفين ، عولج بما يرده إلى الوسط ، لابما يزيد في ميله عن الوسط. وهذا الزمان زمان لاينبغي أن يستعمل فيه مع الخلق أسباب الرجاء، بل المبالغة في التخويف أيضائكاد أن لاتردهم إلى جادة الحق وسنن الصواب. فأما ذكر أسباب الرجاء فيهلكهم ومرديهم بالكلية . ولكنها لماكانت أخف على القلوب ، وألذ عند النفوس ، ولم يكنغرض الوعاظ إلا استمالة القلوب، واستنطاق الخلق بالثناء كيفما كانوا، مالوا إلى الرجاء، حتى ازداد الفساد فسادا ، وازداد المنهمكون في طغيانهم تماديا . قال على كرم الله وجهه : إنما العالم الذي لا يقنط الناس من رحمة الله تعالى ، ولا يؤمنهم من مكر الله

ونحن نذكر أسباب الرجاء لتستعمل في حق الآيس، أو فيمن غلب عليه الحوف اقتداء بكتاب الله تمالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم، فإنهما مشتملان على الخوف

والرجاء جميعاً ، لأنهما جامعان لأسباب الشفاء في حق أسناف المرضى ، ليستعمله العاماء الذين هم ورثة الأنبياء بحسب الحاجة ، استعمال الطبيب الحاذق ، لااستعمال الأخرق الذي يظن أن كل شيء من الأدوية صالح لكل مريض كيفما كان

وحال الرجاه يغلب بشيئين : أحدهما الاعتبار، والآخر استقراء الآيات والأخبار والآثار أما الاعتبار، فهو أن يتأمل جميع ما ذكرناه في أصناف النم من كتاب الشكر، حتى إذا علم لطائف نعم الله تعالى لعباده في الدنيا . وعبائب حكمه التي راعاها في فطرة الإنسان حتى أعد له في الدنيا كل ماهو ضروري له في دوام الوجود . كا لات الغذاء . وماهو عتاج إليه كالأصابع والأظافر، وما هو زينة له . كاستقواس الحاجبين، واختلاف ألوان المينين، وحرة الشفتين، وغير ذلك مماكان لاينثلم بفقده غرض مقصود، وإعاكان يفوت به مزية جمال فالعناية الإلهية إذا لم تقصر عن عباده في أمثال هذه الدقائق ، حتى لم يرض لعباده أن تفويم المزايد والمزايا في الزينة والحاجة ، كيف يرضى بسياقهم إلى الهسلال المؤبد بل إذا نظر الإنسان نظرا شافيا ، علم أن أكثر الخلق قد هيء له أسباب السعادة في الدنيا ، حتى أنه يكره الانتقال من الدنيا بالموت ، وإن أخبر بأنه لا يعذب بعد الموت أبداه ثلا ، أو لا بحشر أصلا . فليست كراهتهم للعدم إلا لأن أسباب النعم أغلب لاعالة . وإعا الذي يتعنى الموت نادر . ثم لا يتمناه إلا في حال نادرة ، وواقعة هاجة غريبة

فإذاً كان حال أكثر الخاق في الدنيا الغالب عليه الخير والسلامة ، فسنة الله لا تجد لها تبديلا ، فالغالب أن أمر الآخرة هكذا يكون ، لأن مدبر الدنيا والآخرة واحد ، وهو غفور رحيم ، لطيف بعباده ، متعطف عليهم . فهذا إذا تُؤُمَلَ حق التأمل قوي به أسباب الرجاء . ومن الاعتبار أيضا النظر في حكمة الشريعة وسنها في مصالح الدنيا ، ووجه الرحمة للعباد بها ، حتى كان بعض العارفين يرى آية المداينة في البقرة من أقوى أسباب الرجاء . فقيل له وما فيها من الرجاء ؟ فقال : الدنيا كلها قليل ، ورزق الإنسان منها قليل ، والدين قليل عن رزقه ، فانظر كيف أنزل الله تعالى فيه أطول آية ، ليهدى عبده إلى طربق الاحتباط في حفظ دينه الذي لاعوض له منه ا

الفن الثاني :استقراءالآيات والأخبار ، فما ورد في الرجاء خارج عن الحصر

أما الآيات، فقد قال تمالى ( قُلْ يَاعِبَادِي النَّهِ اللّهِ مِنْ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِمٍ لَا تَقْنَطُوا مِن ، حَمَة الله إِنَّ الله يَفْورُ الذَّنوبُ جَمِيمًا إِنَّهُ هُو الْفَقُورُ الرَّحِيمُ ، وقال تعالى ( وَالْمَلَا لِيكَةُ صلى الله عليه وسلم ( ) « وَلاَ يُبَالِى إِنّه هُو الْفَقُورُ الرَّحِيمُ ، وقال تعالى ( وَالْمَلَا لِيكَةُ مُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبّهِمْ وَيَسْتَغْفَرُ وَنَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ أَنَ ) وأخبر تعالى أن النار أعدها لأعدائه وإنما خوف بها أولياءه ، فقال ( مَلْمُ مِنْ فَوْ قَهِمْ ظَلَلْ مِنَ النّار وَمِنْ تَحْتَهِمْ ظَلَلْ لَا لاَ تُعْفَو النّار الّي أَعِدَّةُ وَلَى اللهُ يِهِ عَبَادَهُ ( ) وقال تعالى ( وَاتَقُوا النّارَ الّي أَعِدَّتُ اللّهُ يِهِ عَبَادَهُ ( ) وقال تعالى ( وَاتَقُوا النّارَ الّي أُعِدَّتُ اللهُ يَهِ عَبَادَهُ ( ) وقال تعالى ( وَاتَقُوا النّارَ الّي أُعِدَّتُ اللهُ يَعَالَمُ مِنْ فَوْ قَهِمْ ظَلَلْ مِنَ النّارِ وَمِنْ تَحْتُهِمْ ظَلَلْ وَاللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ يَعْمَلُونُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَبَادَهُ ( ) وقال تعالى ( وَاتَقُوا النّارَ الّي أُعِدَّقُ اللهُ يَعْمَلُ اللّهُ اللهُ إِلّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

ويقال ('') إن النبي صلى الله عليه وسلم لم يزل يسأل في أمته حتى قبل له أما ترضى وقد أنزلت عليك هذه الآية (وَإِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَة لِلنَّاسِ عَلَى طُلْمِمْ ('') ؟ وفى تفسير قوله تعالى (وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْ ضَى (' ) قال لا يرضى محمدووا حدمن أمته فى النار وكان أبو جمفر محمد بن على يقول : أنتم أهل العراق تقولون أرجى آية فى كتاب الله عز وجل قوله ( أَقَلْ ياعبادي الله ين أَسْرَقُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لاَنقَنطُوا مِن رَحْمة الله (' ) الآية و الحن أهل البيت نقول أرجى آية فى كتاب الله تعالى قوله تعالى (وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَى (' ) . وأما الأخبار (' ) فقدروى أبوموسى عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال وَأَلْفِتَن فَإِذَا فَتَرْضَى (' ) . وأما الأخبار (' ) فقدروى أبوموسى عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال وَأَلْفِتَن فَإِذَا فَتَرْضَى (' ) . وأما الأخبار (' ) فقدروى أبوموسى عنه صلى الله عليه وسلم أنه قال وَأَلْفِتَن فَإِذَا فَرَدُ مُنَ أَلْفِياَمَةِ دُفِعَ إِلَى كُلُّ رَبُحلٍ مِنْ أُمَّتِي رَبُحلٌ مِنْ أَهْلِ أَلْكَتَابِ فَقَيلَ كَانَ يَبُوهُ مُ الْقَيَامَةِ دُفِعَ إِلَى كُلُّ رَبُحلٍ مِنْ أُمَّتِي رَبُحلٌ مِنْ أَهْلِ أَلْكَتَابِ فَقَيلَ كَانَ يَبُوهُ مُ الْقَيَامَةِ دُفِعَ إِلَى كُلُّ رَبُحلٍ مِنْ أُمَّتِي رَبُحلٌ مِنْ أَهْلِ أَلْكَتَابِ فَقَيلَ كَانَ يَبُوهُ مُ الْقِيامَةِ دُفِعَ إِلَى كُلُّ رَبُحلٍ مِنْ أُمَّتِي رَبُحلٌ مِنْ أَهْلِ أَلْكَتَابِ فَقَيلَ

<sup>(</sup>۱) حدیث قرا فل یاعبادی الذی أسرفوا على أنفسهم لاتفنطوا من رحمة الله این الله یغفر الدنوب جمیعاً ولا یمالی: الترمدی من حدیث اسماء بنت بزید وقال حسن غریب

<sup>(</sup> ٢ ) حديث ان النبي صلى الله عليه وسلم لم يزل يسأل فى أمته حتى قيل له اما ترضى وقد أنزل عليك وان ربك لدو مغفرة للناس على ظلمهم: لم أجده بهذا اللفظ وروى ابن أبى حاتم والثعلبي في تفديرها من رواية على بنزيد بن جدعان عن سعيد بن المسيب قال لما نزلت هذه الآية قال برسول الله صلم الله عليه وسلم لولاعفو الله وتجاوزه ماهنأ أحدا العيش ما الحديث:

<sup>(</sup> ٣ ) حديث أبي موسى أمتى أمة مرحومة لاعداب عليها عجل عقابها فىالدنيه الزلائيل والفتن . الحديث:

<sup>(</sup> ۱ ، ۹ ) ازم: ۳۰ (۲) الشورى: ٥ (۲) الزمي: ۹۹ (۱) آل يمرك: ۱۳۵ (۱۳۵ الليك: علا ١٠٥٠

<sup>(</sup>۲، ۲) الرعد: ٦ (١٠،٨) الضحى: ٥

هَذَا فِدَاوُكَ مِنَ النَّارِ » وفي لفظ آخر ('' « يَأْ بِي كُلُّ رَ مُجلٍ مِنْ هَذِهِ الْا مُنَّذِ بِيَهُودِي أَوْ نَصْرَا بِي ۚ إِلَى جَهَنَّمَ فَيَقُولُ هَذَا فِدَا ثِنِي مِنَ النَّارِ فَيُلْقَى فَيِهَا »

وقال صلى الله عليه وسلم (۱) «الحُمَّى مِنْ قَيْحِ جَهَمَّمَ وَهِي حَظُّ الْمُؤْمِنُ مِنَ النّارِ» وروي في تفسير قوله تعالى (يوم كَلِيُحْزِي الله النّبيَّ وَالنّدِينَ آمَنُوا مَعَهُ (۱) (۱) أن الله تعالى أوحى إلى نبيه عليه الصلاة والسلام ، أنى أجعل حساب أمتك إليك ، قال لا يارب ، أنت أرحم بهم منى: فقال إذاً لا يحزيك فيهم وروى عن (١) أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سأل ربه في ذنوب أمته ، فقال « يارب اجْعَلْ حسابَهُمْ إِلَى لِنَكَ يَطَلِع عَلَى وسلم سأل ربه في ذنوب أمته ، فقال إله به أمتك ، وهم عبادى وأنا أرحم بهم منك ، لا أجعل مساويهم عبادى وأنا أرحم بهم منك ، لا أجعل حسابهم إلى غيرى لئلا تنظر إلى مساويهم أنت ولا غيرك . وقال صلى الله عليه وسلم حياتي خَيْرُ لَكُمْ وَمَوْرِي خَيْرُ لَكُمْ أَمَّا حَيَا في فَا رَأَيْتُ مِنْهَا حَسَنًا حَمَد في أن الله عليه والله عليه والشراع وأمًا مَوْ تِي فَإِنَّ أَعْمَا لَكُمْ تُعَرَضُ عَلَى قَا رَأَيْتُ مِنْهَا حَسَنًا حَمَد في أنه الله عليه وما ومَا رَأَيْتُ مِنْهَا حَسَنًا حَمَد في أن أنه عَليه وما ومَا رَأَيْتُ مِنْهَا حَسَنًا حَمَد في أن الله عَليه وما ومَا رَأَيْتُ مِنْهَا حَسَنًا حَمَد في أن الله عَليه وما ومَا رَأَيْتُ مِنْهَا سَيْنًا اسْتَنْفَرْتُ الله تعالى لكم "

أبى داود دون قوله فاذاكان يوم القيامة الخ فرواها ابن ماجه من حديث أس بسند ضعيف وفى صحيحه من حديث أبى موسى كما سيأتى ذكره فى الحديث الذى يليه

(۱) حديث يأتى كل رجل من هذه الأمة يهودي أونصراني إلى جهنم الحديث : مسلمين حديث أبي موسى إذا كات يوم القيامة دفع الله إلى كل مسلم يهوديا أو نصرانيا فيقول هذا فداؤك من النار وفي رواية له لا يموت رجل مسلم الا أدخل الله مكانه في النار يهوديا أو نصرانيا

( ٧ ) حديث الحيى من فيح جهم وهي حظ المؤمن من النار : أحمد من رواية أب صالح الأشعرى عن أبي أمامة وأب صالح لا يعرف ولا يعرف اسمه

(٣) حديث أن الله أوحى إلى نبيه صلى الله عليه وسلم أنى أجمل حساب أمتك إليك فقال لاياربأت خير لهمم منى ما الحديث: في تفسمير قوله تعالى يوم لا يخزى الله الذي ابن أبى الدنيا في كتاب حسن الظن بالله

(ع) حديث أنس أنه صلى الله عليمه عسلم سأل ربه في تذنوب أمتمه فقال يارب اجمل حسابهم إلى الحديث : لم أقف له على أصل

( ٥) حديث حياتى خبر أيم وموتى خبر ليم \_ الحديث ؛ البزار من حديث عبد الله بن مسعود ورجاله ووثقه وجال الصحيح إلا أن عبد الحبيد بن عبد العزيز بن أبى داود وأن أخرج له مسلم ووثقه ابن معين والنسائى فقد ضعفه كثيرون ورواه الحارث بن أبى أسامة فى مسنده من حديث أنس بنحوه باسناد ضعيف

<sup>(</sup>١) التحريم : ٨

(''وقال صلى الله عليه وسلم يوما « يَا كَرِيمَ أَلْمَفُو ، فقال جبريل عليه السلام : أتدرى ما تفسير يا كريم المفو ؟ هو إن عفاعن السيئات برحمته، بدلها حسنات بكرمه (''وسمع النبي صلى الله عليه وسلم رجلا يقول: اللهم إنى أسألك تمام النعمة فقال « هَلْ تَدرِي مَا تَمَامُ النَّمْةَ ؟ ه قال لا قال « دُخُولُ الجُنَّةِ » قال الماماء قد أتم الله علينا نعمته برضاه الإسلام لنا ، إذ قال تعالى ( وَأَ مَمْتُ عَلَيْكُمْ فَيْفَتَى وَرَضِيتُ لَكُمْ الْإسلامَ دِينًا (')

وفى الحبر (" ﴿ إِذَا أَذْنَبَ ٱلْمَبْدُ ذَنْبًا فَاسْتَمْفُرَ اللّٰهَ كَقُولُ اللّٰهُ عَزَّ وَجِلَّ لِللّٰ مِكْتَهِ الْفَلُولِ إِلَى عَبْدَى أَذْنَبَ أَشْبِدُ كُمْ الْذُنُوبَ وَيَأْخُذُ بِالذَّنْبِ أَشْبِدُ كُمْ أَنْ فَكُمْ الذُّنُوبَ وَيَأْخُذُ بِالذّنْبِ أَشْبِدُ كُمْ أَذْنَبَ ٱلْمُبْدُ حَتَّى تَبْلُغَ ذُنُوبُهُ عَنَانَ السّمَاءِ أَنِّى قَدْ عَفَرْتُ لَهُ مَا أُسْتَمْفَرَ فِى وَرَجَانِي ، . وفي الحبر (" ﴿ لَوْ الْقَيْنِي عَبْدِي بِقِرَابِ الأَرْضِ مَغْفِرَةً » . وفي الحبر (" ﴿ لَوْ الْقَيْنِي عَبْدِي بِقِرَابِ الأَرْضِ مَغْفِرَةً » . وفي الحديث (أأ ﴿ إِنَّ اللّٰمَكَ لَيَرْفَعُ ٱللّٰمَا عَلَيْهُ إِللَّا رَضِ مَغْفِرَةً » . وفي الحديث (أأ ﴿ إِنَّ اللّٰمَكَ لَيَرْفَعُ ٱللّٰمَا عَلَيْهُ وَإِلّا كَتَبَهَا سَيّئَةً ، عَن ٱلْمَبْدِ إِذَا أَذْنَبَ سِتَ سَاعَاتٍ فَإِنْ تَابَوَاسْتَمْفَرَ لَمْ يَكُنّبُهُ عَلَيْهِ وَ إِلَّا كَتَبَهَا سَيّئَةً ، عَن ٱلمَبْدِ إِذَا أَذْنَبَ سِتَ سَاعَاتٍ فَإِنْ تَابَوَاسْتَمْفَرَ لَمْ يَكُنّبُهُ عَلَيْهِ وَ إِلَّا كَتَبَهَا سَيّئَةً ،

(۱) حديث قال صلى الله عليه وسلم يوما يا كريم العفو فقال جريل تدرى ما تفسيريا كريم العفو ـ الحديث لم أجده عن النبي صلى الله عليه وسلم والموجود أن هذا كان بين إبراهيم الخليل وبين جبربل هكذا رواه أبو الشيخ في كتاب العظمة من قول عتبة بن الوليد ورواه البهتي في الشعب من رواية عتبة بن الوليد قال حدثني بعض الزهاد فذكره

( ٢ ) حديث سمع رجلا يقول اللهم انى أسألك تمام النعمة ـ الحديث تقدم

ر ٣) حديث إدا أذنب العبد فاستغفر بقول الله تعالى لملائكته انظروا إلى عبدى أذنب ذنبا فعلم أن لهربا يغفر الذنب \_ الحديث: متفق عليه من حديث أبى هريرة بلفظ أن عبدا أصاب ذنبا فعال أى رب أذنبت ذنبا فاغفرلى \_ الحديث: وفي رواية أذنب عدد نباققال \_ الحديث:

( ٤ ) حديث لو أذب العدد حتى تباغ دنوبه عنان الماء ــ الحديث : الترمذي من حديث أنس يا بن آدم لو بلغت ذنو بك عنان الماء ثم استغفر تني غفرت لك وقال حسن

( o ) حديث لولقيني عدى بقراب الأرمى ذنوبا لقيته بقرابها مغفرة: مسلم من حديث أبي ذر ومن لقبني بقراب الأرض حطيثة لا يشرك بي شيئا لفيته بمثلها مغفرة وللترمذي من حديث أنس الذي قدله باابن آدم لولقيتني \_ الحديث:

ر ٦) حديث أن الملك ليرفع الفلم عن العبد إدا أذنب ست ساعات فان تاب واستغفر لم يكتبه عليه الحديث قال ولا أن الملك ليرفع الفلم عن العبد إدا أذنب ست ساعات فان تاب واستغفر لم يكتبه عليه الحديث قال وهو أمير على والمدون المسينة على المناسبية على ألق من حسناته واحدة من تضعيف العشر والحديث :البيه في الشعب عليه أنى هذه السيئة على أمامة بسند فيه لمين باللفظ الأول ورواه أيضا أطول منه وفيه أن صاحب الهمين من حديث أبي أمامة بسند فيه لمين باللفظ الأول ورواه أيضا أطول منه وفيه أن صاحب الهمين

<sup>(1)</sup> Whi : 7

وفي لفيظ آخر « فإذا كَتَبَهَا عَلَيْهِ وَعَمَلَ حَسَنَةً قَالَ صَاحِبُ ٱلْيِمِينِ لِصَاحِبِ الشَّمَالِ وَهُو أَمِيرٌ عَلَيْهِ أَلَٰيَ هَذهِ السَّبِّنَةَ حَتَى أَلْقَ مِنْ حَسَنَا يِهِ وَاحِدَةً تَضْمِيفَ ٱلْمُشْرِ وَأَرْفَعَ لَهُ يَسْعَ حَسَنَاتٍ فَتُلْقَى عَنْهُ السَّبِّنَةُ » . وروى (السلام قال « إذا أذنب ألمبند ذنبا كُتِب بَعَلَيْهِ » فقال أعرابي: وإن تاب عنه ؟ قال « يُحِي عَنْهُ » قال فإن عاد؟ قال النبي صلى الله عليه وسلم « كيكُتبُ عَلَيْهِ » قال الأعرابي فإن تاب ؟ قال و مُحِي مَنْ صَعِيفَتِهِ » قال إلى متى ؟ قال « إلى أن يَسْتَمْفُرَ وَيَتُوبَ إلى الله عَسَنَةً فإن تاب ؟ قال و مُحِي مَنْ صَعِيفَتِهِ » قال إلى متى ؟ قال « إلى أن يَسْتَمْفُرَ وَيَتُوبَ إلى الله عَسَنَةً وَجَلَّ إِنَّ الله مَلَى مَنْ عَلَيْهِ مَلَى الله عَلَيْهِ مَنَ عَلْمُ وَقَرَاءِهَا مُشْرَاتُهُ مَنَ الاسْتَمْفُرَ وَيَتُوبَ إلى الله مَلَى الله الله سُبُكًا لَهُ وَتَعَالَى إِلَى سَبْعِيالَة ضِمْ وَإذا هُمَّ بُخَطِيقَةً لَمْ أَنْ يَسْتَمْفُر وَيَتُوبَ إلى الله مَلَى الله الله سُبُكًا لَهُ وَتَعَالَى إلى سَبْعِيالَة ضِمْ وَإذا هُمَّ بُخَطِيقَةً لَمْ أَنْ يَسْتَمْفُر وَيَرَاءِهَا حُسْنُ عَفْو الله عَنْ وَجَلَّ هُ ( ) . وجاء رجل إلى النبي طلى الله عليه وسلم ، فقال يارسول الله ، إنى لاأصوم إلا الشهر لاأزيد عليه ، ولا أن اإذا مت ؟ ولا أصلى صدقة ، ولا حج ، ولا تطوع ، أين أنا إذا مت ؟ وتبسم وسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقال بالله عليه وسلم وقال ﴿ نَمْ مَعِي إذَا حَفِظْتَ قَلْبُكَ مِنِ ا مُنْتَانِيْنِ فَلَى الله في الله عليه وسلم وقال ﴿ نَمْ مَعِي إذَا حَفِظْتَ قَلْبُكَ مِنِ ا مُنْتَيْنِ .

أمبر على صاحب الشمال وايس فيه أنه يأمر صاحب الشمال بالفاء السيئة حتي ياقي من حسناته واحدة ولم أجد لذلك أصلا

<sup>(</sup>۱) حديث أنس إذا أذنب العبد ذنبا كتب عليه فقال أعرابي فان تاب عنه قال عي عنه قال فان عاد الحديث وفيه أن الله لايمل من التوبة حتى يمل العبد من الاستغفار به الحديث : البيهق في الشعب بلفظ عدت فاستغفر بحل فقال يارسول الله اني أذنبت ذنبا قال استغفر و بك قال فأستغفر ثم أعود قال فاذا عدت فاستغفر بك ثلاث مرات أو أربعا قال فاستغفر وبك حتى يكون الشيطان هو المسجور المحسور وفيه أبو بدر يسار بن الحكم المصرى منكر الحديث : وروى أيضامن حديث عقبة بن عام المحدنا يذنب قال يكتب عليه قال ثم يستغفر ويتوب قال يغفر له ويناب عليه قل فيه ود الحديث وفيه ولا يمل الله حتى تماوا وليس في الحديثين قوله في آخره فاذاهم العبد بحسنة ألمن وهو في الصحيحين بنحوه من حديث ابن عباس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فيابرويه عن ربه فمن هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله عنده حسنة فمن هم بحسنات الي سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة وان هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله عنده حسنة كاملة فان هم بها فعملها كتبها الله عنده على الله الله فان هم بها فعملها كتبها الله عنده على الله الله فان هم بها فعملها كتبها الله عنده على الله الله فان هم بها فعملها كتبها الله صيئة واحدة زاد مسلم في رواية أو محاها الله ولا يهلك على الله الله الله وله عرد ثالة فان هم مها فعملها كتبها الله صيئة واحدة زاد مسلم في رواية أو عاها الله ولا يهلك على الله الله الله ولمها نحوه من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٢) حديث جاء رجل فقال بارسول الله أبي لا أسوم الا الشهر الاأزيد عليه ولا أصلي الا لمنظمين الأأزيت عليها وايس ته في مالي ضدقة ولا حج ولا تطوع ـ الحديث : تقدم

<sup>(</sup>١) حديث أنس الطويل قال أعرابي يارسول الله من يلى حساب الحلق قال الله تبارك و تعالى فقال هو بنفسه الله من يلى حساب الحلق قال الله تبارك و تعالى فقال هو بنفسه الله عرابي .. الحديث : لم أجد له أصلا

<sup>(</sup>٣) حديث المؤمن أفسل من الكعبة: ابن ماجه من حديث ابن عمر بلفظ ما أعظمات وأعظم حرمتك والذي نفسى بيده لحرمة المؤمن أعظم حرمة منك ماله ودمه وأن يظن به الاخيرا وشيخه نصر بن محمد ابن سلبان الحمض ضعفه أبو حاتم ووثقه ابن حان وقد تقدم

<sup>(</sup> م ) حديث المؤمن طيب طاهر : لم أجده مهذا اللقظ وفي الصحيحين من حديث عديفة الؤمن لاينجس

<sup>(</sup> ع ) حديث المؤمن أكرم على الله من الملائكة: ابن ما جه من رواية أبن المهزم يزيد بن سفيان عن أبن هريرة بلفظ المؤمن أكرم على الله من بعض الملائكة وأبو الهزم تركه شعبة وضعفه ابن معين ورواء ابن حبان في الضعفاء والبيهةي في الشعب من هذا الوجه بلفظ المنصف

<sup>(</sup> ٥ ) حديث خلق الله من فضل رحمته سُوطا يسوق به عباده الى الحنة؛ لم أجده هكذا ويفق عله ما رواه الديث خلق الله من حديث أبي هريرة عجب ربنا من قوم يجاء مهم إلى الجنة في السلاسل

<sup>(</sup> ٦ ) حديث قال الله اعا خلقت الخليق لر عوا على ولم أحلقهم لار يم عليهم : لمأقف له على أصل

<sup>(</sup>١) القرة: ٥٧

عَلَيْهِمْ » . وفي حديث () أبي سعيد الخدري ، عن رسول الله صلى الله عليه وسلم «مَاخَلَقَ اللهُ تَعَالَى شَيْئًا إِلاَّ جَعَلَ لَهُ مَا يَعْلَبُهُ وَجَعَلَ رَجْعَتَهُ تَعْلَبُ عَضَبَهُ » وفي الخبر المشهور () « إِنَّ اللهُ تَعَالَى كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّ مُحمَة قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الْخُلْقَ إِنَّ رَحْمَتِي تَعْلَبُ المشهور () « إِنَّ اللهُ تَعَالَى كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّ مُحمَة قَبْلَ أَنْ يَخْلُق اللهُ عليه وسلم قال د مَنْ غَضَيي » : وعن () معاذ بن جبل ، وأنس بن مالك ، أنه صلى الله عليه وسلم قال د مَنْ قالَ لا إِلهَ إِلاَّ اللهُ لَمْ عَمَلَ اللهُ عَليهُ النَّارُ » () « وَمَنْ كَانَ آخِرُ كَلاَمِهِ لاَ إِلهَ إِلاَّ اللهُ لَمْ عَمَلُهُ النَّارُ » () « وَمَنْ كَانَ آخِرُ كَلاَمِهُ النَّارُ » () « وَمَنْ كَانَ آخِرُ كَلاَمِهُ النَّارُ » () « وَمَنْ كَنَّ اللهُ عَلَيْهُ النَّارُ » () « وَمَنْ كَانَ آخِرُ مَنْ عَلَيْهُ النَّارُ » () « وَمَنْ كَانَ آخِرُ مَنْ عَلَيْهُ النَّارُ » () « وَمَنْ كَانَ آخِرُ مَنْ عَلَيْهُ النَّارُ » () « وَمَنْ كَانَ آخِرُ مَنْ عَلَيْهُ النَّارُ » () « وَمَنْ كَتِي اللهُ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا حُرَّمَت عَلَيْهُ النَّارُ » () « وَلاَ يَدْخُلُهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلاَ عَلْمَ اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ تَعْلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَمْ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلْمُ وَلَهُ تَعَلَى اللهُ مِنْ جَنَّتُهُ أَحَدٌ » ( هُ عَلَمْ اللهُ عليه وسلم قوله تعالى الله مِنْ جَنَّتُهُ أَحَدٌ » ( هُ عَلَمْ اللهُ عليه وسلم قوله تعالى اللهُ مِنْ جَنَّتُهُ أَحَدٌ »

<sup>(1)</sup> حديث أبى سعيد ما خلق الله شيئا الاجعلله ما يغلمه وجمل رحمته تغلب غضبه : أبوالشيخ ابن حبان فى الثواب وفيه عبد الرحمن بن كردم جهله أبو حاتم وقال صاحب الميزان ليس بواه و لا بمجهول

<sup>(</sup>٢) حديث ان الله كتب على نفسه بنفسه قبل أن يُحلق الحلق أن رحمق تغلب غضي : متفق عليه من حديث أبي هريرة وقد تقدم

<sup>(</sup>٣) حديث معاذ وأنسِ من قال لا إله الا الله دخل الجنة : الطبراني في الدعاء بلفظ من ماتيشهد و تقـدم من حديث من حديث معاذ وهو في اليوم والليلة وللنسائي بلفظ من مات يشهد وقد نفدم من حديث معاذ ومن حديث أنس أيضا و تقدم في الأذكار

<sup>( \$ )</sup> حديث من كان آخر كلامه لا إله إلا الله لم تسمه النار: أبوداو دو الحاكم و محمه من حديث معاذ بالفظ دخل الجمة

<sup>(</sup> o ) حديث من لق الله لايشرك بهشيئا حرمت عليه النار :الشيخان من حديث آنس أنه صلى الله عليه وسلم قال لمعاذ مامن عبد يشهد أن لا إله إلاالله وأن مخمدا عبده ورسوله الاحرمه الله على النار وزاد البخارى صادقا من قلبه وفي رواية له من القي الله لايشرك به شيئا دخل الجنة ورواه أحمد من حديث معاذ بلفظ جمله الله في الجنة وللنسائي من حديث أبي عمرة الأنصاري في أثناء حديث فقال أشهد أن رسول الله لايلقي الله عبديؤ من بهما الاحجب عن الناربوم القيامة

<sup>(</sup>٣) حديث لايدخلها من في قلبه وزن ذرة من ايمان: أحمد من حديث سهل ابن بيضاء من شهد أن لا إله إلا الله حرمة الله على النار وفيه انقطاع وله من حديث عثمان بن عفان الدلاً علم كلة ولا يقولهما عبد حقا من قلبه الاحرم على النار قال عمر بن الخطاب عي كلة الاخلاس واسناده صحيح ولمكن هذا و هوه شاذ خالف لما ثبت في الأحاديث الصحيحة من دخول سجماعة من الوحدين النارواخراجهم بالشفاعة نعم لا يبق في النارون في قلبه وزن ذرة من ايمان كاهومتفق عليه من حديث أبي سعيد وفيه أنن وجدتم في قلبه مثقال ذرة من ايمان فأخرجوه وقال مسلم من خير بدل من ايمان.

<sup>(</sup>٧) حديث لوعلم الكافر سعة رحمة الله ماأيس منجنته أحد متفق عليه منحديث أبي هريرة

<sup>(</sup> ٨ ) حديث لما تلا . انزلزلة الساعة شيءعظيم \_ قال أتدرون أي يوم هذا \_ الحديث: الترمذي من حديث

( إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْهِ عَظِيمٍ (١) ) قال « أَ تَدْرُونَ أَيٌّ يَوْمِ هَذَا؟ هَذَا يَوْمَ مُيقَالُ لآدَمّ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ ثُمْ فَابْعَتْ بَعْثَ النَّارِ مِنْ ذُرِّيَّتِكَ فَيَقُولُ كُمْ ؟ فَيُقَالُ مِنْ كُلٌّ أَنْفِ تَسْمُمِانَةً وَ تِسْمَةٌ وَ تِسْمُونَ إِلَى النَّارِ وَوَاحِدٌ إِلَى الْجَنَّةِ ، قال فأ بلس القوم، وجعلوا يبكون وتعطلوا يُومهم عن الاشتغال والعمل، فخرج عليهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال د مَالَكُم لاَ تَعْمَلُونَ ؟ » فقالوا ومن يشتغل بعمل بعد ماحدثتنا بهذا ؟ فقال. « كُمْ أَنْتُمْ فِي الامَمِ أَيْنَ تَاوِيلُ وَتَارِيسُ وَمَنْسِكُ وَيَأْجُوجِ وَمَأْجُوجٍ أُمَّمْ لَا يُحْصِيما إِلَّا اللهُ تَعَالَى إِنَّمَا أْنْتُمْ فِيسَائِر الْائْمَمِ كَالشَّمْرَةِ ٱلْبَيْضَاءِ فِي جِلْدِالنَّوْرِ الْائْسُود وَكَالرَّ ثَمَة فِي ذِرَاعِ النَّا اللَّهِ فانظر كيف كان يسوق الخاق بسياط الخوف، ويقودهم بأزمة الرجاء إلى الله تعالى، إذ سافهم بسياط الخوف أولا ، فلما خرج ذلك بهم عن حد الاعتدال إلى إفراط اليأس، داواهم بدواء الرجاء ، وردهم إلى الاعتدال والقصد. والآخر لم يكن مناقضا للأول، ولكن ذكر في الأولما رآه سببا للشفاء، واقتصر عليه ، فلما احتاجوا إلى المعالجة بالرجاء ذكر تمام الأمر: فعلى الواعظ أن يقتدي بسيد الوعاظ، فيتاطف في استعمال أخبار الخوف والرجاء بحسب الحاجة، بمدملا حظة العلل الباطنة وإن لم يراع ذلك كان مايفسد بوعظه أكثر مما يصلحه و في الحير " « لَوْلَمْ أُنذُ نِبُوا لَخَلَقَ اللهُ خَلْقًا أيذُ نِبُونَ فَيَنْفُرَ لَهُمْ » وفي لفظ آخر ولَذَهَبَ بِكُمْ وَجاء بِخَلْق آخَرَ مُيذُ نِبُونَ فَيَنْفُرَ لَهُمْ إِنَّهُ هُو ٱلْفَقُورُ الرَّحيم ،وفي الحبر (") « لَوْ لَمْ تُنذُ نِبُوا لَخَشِيتُ عَلَيْكُمْ مَاهُو شَرْ مِنَ اللهُ نوبِ » قيل وما هو ؟ قال « ٱلْعُجْثُ » : وقال صلى الله عليه وسلم ( ) « وَالَّذِي نَفْسِي سِدْهِ للهُ أَرْحَمُ بِعَبْدِهِ الْمُؤْمِن

عمران بن حصين وقال حسن صحيح قلتهو من راوية الحسن البصرى عن عمران ولم يسمع منه وفي الصحيحين بحوه من حديث أبي سعيد

<sup>(</sup>١) حديث لولم تذنبوا لحلق الله خلفا يذنبون ليغفر لهم وفي لفظ لذهب بكم - الحديث : مسلم من حديث أبي هريرة قريبا منه

<sup>(</sup> ٢ ) حديث لولم تذنبوا لخشيت عليكم ماهوشر من الدنوب قيل ماهوقال العجب البزار وابن حبان في الضعفاء والبيهتي في الشعب من حديث أنس وتقدم في ذم الكبر والعجب

ر س ) حديث والذي نفسي بيده أرجم بعبده الؤمن من الوالية اليمنيقة بولدها بمنفي عليه من حديث عمر بحديد

<sup>(</sup>١) الحج : ١

مِنَ أَنُّو اللَّهِ الشَّفِيقَة بِو لَدَهَا ، وفِي الخَير (' ( لَيَغْفِرُنَ اللهُ تَعَالَى يَوْمُ الْقِياَمَةِ مَغْفِرةً مَا خَطَر تَ عَلَى قَلْبِ أَحَدَ حَتَى أَنَّ إِبلِيس لِيَتَطَاوَلُ لَهَا رَجَاءَ أَنْ تُصِيبهُ » وفي الخبر (' ( إِنَّ للهِ تَعَالَى مِا نَةَ رَ عَمَة الدَّخَرَ مِنْهَا عِنْدَهُ تِسْماً وَتَسْعِينَ رَ عَمَة وَأَظْهَرَ مِنْها فِي اللَّهُ إِنَّ للهِ تَعَالَى مِا نَةَ رَعْمَة الدَّنِي رَعْمَة وَاحِدَةً فِيها يَتَرَاحَمُ الخَلْقُ فَتَحِنُ الْوَالِدَةُ عَلَى وَلَدِهاوَ تَعْطِفُ الْبَهِيمَةُ عَلَى وَلَدِها فَإِذَا كَانَ يَوْمَ الْقِيامَة ضَمَّ هَذِهِ الرّعْمَة إِلَى النّسْعِ وَالسِّمْوِينَ أَمَّ بَسَطَهاعَلَى جَمِيمِ خَلْقِهِ وَكُنْ رَحْمَة مِنْهَا طِبَاقُ السَّمُو اتِ وَالْأَرْضَ قَالَ فَلاَ يَهْلَكُ عَلَى اللهِ يَوْمَ الْقَيامَة فَمَ هُذِهِ الرَّعْمَةُ إِلَى النّسْعِ وَالسِّمْوِينَ ثُمَّ بَسَطُهاعَلَى جَمِيمِ خَلْقِهِ وَكُنْ رَحْمَة مِنْهَا طِبَاقُ السَّمُو اتِ وَالْأَرْضَ قَالَ فَلا يَهْلَكُ عَلَى اللهِ يَوْمَ الْقَالِ فَا عَلَيْهِ وَكُنْ رَحْمَة مِنْها طِبَاقُ السَّمُ التَّهُ اللّهُ عَلَيْهُ الْجُنَّةُ وَلا يُنجِيهِ مِنَ النَّارِ » قالوا ولا وَفَا لَخِير اللهُ وَقَالَ حَلَيْهِ وَكُنْ رَحْمَةً مِنْها وَا اللّهُ اللّهِ يَعْمَلُهُ الْجُنَّةَ وَلا يُنجِيهِ مِنَ النَّارِ » قالوا ولا أنت يارسول الله وقال حقيه أفضل العملاة أَخْذَة وَلا يُنجِه عَمَلُهُ هُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَمْلُهُ اللّهُ عَمْلُهُ الْمَالِكُ وَاللّهُ الْمَالُولُ وَا عَلَمُوا وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهُ عَمْلُهُ الْمُ الْمَعْمَ عَمَلُهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَمَلُهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

. وقال صلى الله عليه وسلم (° « إِنِّى اخْتَبَأْتُ شَفَاعَتِى لِأَهْلِ ٱلْكَبَائِرِ مِنْ أُمَّتِى أَرَّوْ نَهَا لِلْمُطِيعِينَ الْمُتَّقِينَ بَلْهِي َ لِلْمُتَلَوِّ ثِينَ اللهُ لِطِينَ » وقال عليه الصلاة والسلام (٢٠) « بعثْتُ بِالْخُنِيفِيَّةِ السَّمْخَةِ السَّهْلَة »

وقال صلى الله عليه وسلم وعلى كل عبد مصطنى (٧) « أُحِبُ أَنْ يَعْلَمَ أَهْلُ ٱلْكَتَا بَيْنِ أَنَّ فِي وَلَمْ ( وَلاَ تَحْدِلْ عَلَيْنَا فِي وَلِمْ ( وَلاَ تَحْدِلْ عَلَيْنَا فِي وَلِمْ ( وَلاَ تَحْدِلْ عَلَيْنَا

<sup>(</sup>١) حديث ليغفرن الله تمالى يوم الفيامة مغفرة ماخطرت قط على قلب أحد ـ الحديث : ابن أبى الدنيا في كتاب حسن الظن بالله من حديث ابن مسعود باسناد ضعيف

<sup>﴿</sup> ٣ ﴾ حديث انلله تعالى مائة رحمة .. الحديث : متفق عليه من حديث أبي هر يرة .

<sup>(ُ</sup> ٣ ) حديث مامكم منأحد يدخله عمله الجنة \_ الحديث : متفقّ عليه منحديث أبي هريرة وقدتقدم

<sup>﴿</sup> ٤ ﴾ حديث اعملوا وابشروا واعلموا انأحدا لن ينجيه عمله:تقدم أيضا

<sup>(</sup> ٥ ) حديث إنى اختبأت شفاعتى لأهل السكبائر من أمنى ـ الحديث: الشيخان من حديث أبى هريرة لسكل نبى دعوة والى خبات دعوتى شفاعة لأمتى ورواه مسلم من حديث أنس وللترمذى من حديث وصححه وابن ماحه من حديث جابر شفاعتى لأهل السكبائر من أمتى ولا بن ماجه من حديث أبى موسى ولأحمد من حديث ابن عمر خيرت بين الشفاعة وبين أن يدحل نصف أمتى الجنة فاخترت الشفاعة لانها أعم وأكنى أترونها للمتقين ــ الحديث: وفيه من لم بسم

ربه المحديث بعثت بالحنفية السمحة السهلة :أحمد من حديث أبى أمامة بسند ضعيف دون قوله السهلة وله وللمرانى من حديث ابن عباس أحب الدين الى الله الحسيفية السمحة وفيه محمد بن المحاق ورواه بالمعنفة

<sup>(</sup>٧) حديث أحب ان بعلم أهل السكتاب أن في ديننا سماحة: أبو عبيد في غرب الحسديث وأحمد

إِصْرًا (١)) وقال تعالى ( وَ يَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلاُلَ ٱلَّتِي كَأَنَتْ عَلَيْهِمْ (١) وروى (١) محمد بن الحنفية ، عن على رضي الله تعالى عنها أنه قال لما نزل قوله تعالى ( فَاصْفَحِ الصَّفَحُ الْجَبِيلَ (٣) ) قال « يَاجِبْرِ يَلُ وَمَا الصَّفْحُ الْجَبِيلُ » قال عليه السلام. إذا عفوت عمن ظلمك فلا تماتبه، فقال « يَأْجِبْر بِلُ فَاللهُ تَبَالَى أَكْرَهُم مِنْ أَنْ يُعَارِّبَ مَنْ عَفَاعَنْهُ عَفبكي جبريل وبكي النبي صلى الله عليه وسلم ، فبعث الله تعالى إليهما ميكائيل عليمه السلام وقال إن ربكما يقرئكما السلام ويقول . كيف أعانب من عفوت عنه ؟ هذا مالايشبه كرمي والأخبار الواردة في أسباب الرجاء أكثر من أن تحصى . وأما الآثار: فقد قال على كرم الله وجهه . من أذنب ذنبا فستره الله عليه في الدنيا ، فالله أكرم من أن يكشف ستره في الآخرة. ومن أذنب ذنبا فعوقب عليه في الدنيا ، فالله تعالى أعدل من أن يشي عقوبته على عبده في الآخرة، وقال الثوري: ما أحب أن يجعل حسابي إلى أبوي، لأبي أعلم أن الله تعالى أرحم بي منهما . وقال بعض السلف : المؤمن إذا عصى الله تعالى ستره عن أبصار اللائكة ، كيلا تراه فتشهد عليه . وكتب محمد بنصعب إلى أسود بنسالم بخطه إن العبد إِذا كان مسرفا على نفسه ، فرفع بديه يدعو يقول يار بي ، حجبت الملائكة صوته وكذا الثانية والثالثة . حتى إذاقال الرآبعة ياربي ، قال الله تعالى حتى متى تحجبون عني صوت عبدى ؟ قد علم عبدى أنه ليس له رب ينفر الذنوب غيرى . أشهدكم أني قد غفرتله وقال ابراهيم بن أدهم رحمة الله عليه: خلا لى الطواف ليلة ، وكانت ليلة مطيرة مظامة فو قفت في الملتزم عند الباب، فقلت باربي اعصمني حتى لا أعصيك أبدا. فهتف بي هاتف من البيت ، يا ابر اهيم ، أنت تسألني العصمة ، وكل عبادي المؤمنين يطلبون مني ذلك وإذا عصمتهم فعلى من أتفضل ؟ ولمن أغفر ؟ • وكان الحسن يقول • لولم يذنب الومن لكان يطير في ملكوت السموات، ولكن الله تعالى قمعه بالذنوب.

وقال الجنيد رحمه الله تعالى: إن بدت عين من الكرم ألحقت المسيئين بالحسنين. وقال الجنيد رحمه الله تعالى بالعسنين ولقي مالك بن دينار أبانا فقال له . إلى كم نحدث الناس بالرخص ؟ فقال يا أبا محي،

<sup>(</sup>۱) حديث محدين الحنفية عن على لما نزل قوله تعالى \_ فاصفح الصفح الجنيل \_ فال ياجبريل وتما الصفح الجيل المنافقة المحلق المنافقة الحديث: ابن مردويه في تفسيره عوقوفا على على عنصرا قال الرضا بغير عتاب ولم يذكر بقية الحديث ؛ وفي استاده تظاهر

<sup>(</sup>١) القرة: ٢٨٦ (٢) الاعراف: ١٥٧ (٢) الحجر: ٨٥

إنى لأرجو أن ترى من عفو الله يوم القيامة ما تخرق له كساءك هذا من الفرح.

و في حديث ربعي من حراش عن أخيه ، وكان من خيار التابعين ، وهو ممن تكلم بعد الموت . قال : لما مات أخي سجي بثو به ، وألقيناه على نمشه فكشف الثوب عن وجهه واستوى قاعدا وقال : إنى لقيت ربى عزوجل ، فيانى بروح وريحان ، وربى غير غضبان ، وإنى رأيت الأمر أيسر مما تظنون ، فلا تفتروا ، وإن محمدا صلى الله عليه وشلم يننظر ني وأصحابه حتى أرجع إليهم . قال ثم طرح نفسه ، فكأنها كانت حصاة وقعت في طشت ، فحملناه ودفناه وفي الحديث (١) « أنَّ رُجَلَيْن منْ بني إسْر البيل تو اخيا في الله تعالى فكان أحده مما أبيش في الله تعالى فكان أحده مما أبيش على تفسه وكان الآخر عابداً وكان يعظه ويز جُرُهُ فكان يقول كرين وربي وقي الحديث (١) « أنَّ رَاه دُات يو م على كبيرة في فغض فقال لا يغفر الله لك قال أبيش في الله تعالى عبد عبد وأنت فقد أو جبت لك النار قال فو الله ي عبد عادى اذ هب أنت فقد أو جبت لك النار قال فو الله ي نفسى بيده فقد تكلّم بكلمة أهلكت دُونية وآخر ته »

وروى أيضا أن لصاكان يقطع الطريق فى بنى إسرائيل أربعين سنة ، قر عليه عيسى عليه السلام ، وخلفه عابد من عباد بنى إسرائيل من الحواريين · فقال اللص فى نفسه : هذا نبي الله عر ، وإلى جنبه حواريه ، لو نزلت فكنت معهما ثالنا . قال فنزل ، فجعل يريد أن يدنو من الحوارى ، و بزدرى نفسه تعظيما للحواري ، و يقول فى نفسه مثلى لا يمشى إلى جنب هذا العايد ! قال وأحس الحوارى به ، فقال فى نفسه هذا يمشى إلى جانبى ! فضم نفسه ومشى إلى عيسى عليه الصلاة والسلام ، فشى بجنبه ، فبقى اللص خلفه . فأو حى الله تعالى إلى عيسى عليه الصلاة والسلام ، قلى ليستأنفا العمل ، فقد أحبطت ما سلف من أعمالهما ، أما الحوارى ، فقد أحبطت سيآته عا ازدرى الحوارى ، فقد أحبطت سيآته عا ازدرى الحوارى ، فقد أحبطت سيآته عا ازدرى الحوارى ، فقد أحبط من حواريه .

وروى عن مسروق م أن نبيا من الأنبياء كان ساجدا ، فوطى وعنقه بعض العصاة ،حتى

<sup>(</sup>١) مَشَيُّ أَنْ مُرْجِلِينَ مِنْ فِي السَّرِائِيلِ تُولِخَيا فِي الله عز وجل فَـكانأحدها بِمِسْ فِي السَّرائيل تُولِخيا فِي الله عز وجل فَـكانأحدها بِمِنْ عَلَى الله وَالله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ أَنِي هُورِينَ الله عَلَيْهِ عَلَيْ

ألزق الحصى بجبهته . قال فرفع النبي عليه الصلاة والسلام رأسه مغضبا ، فقال اذ هب فلن يغفر الله لك : فأوحى الله تعالى إليه : تتألى على في عبادى ! إنى قد غفرت له .

ويقرب من هذا ما روى عن (١) ابن عباس رضي الله تعالى عنهما ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقنت على المشركين ، ويلمنهم في صلاته ، فنزل عليه قوله تعالى (كيس كك من الأمر شيء (١) الآية فترك الدعاء عليهم ، وهدى الله تعالى عامة أو لئك للإسلام . وروى في الأثر أن رجلين كانامن العابدين ، متساويين في العبادة ، قال فإذا أدخلا الجنة رفع أحدها في الدرجات العلى على صاحبه ، فيقول يارب ماكان هذا في الدنيا بأكثر منى عبادة ، فرفعته على في عليين ؟ فيقول الله سبحانه . إنه كان يسألني في الدنيا الدرجات العلى وأنت كنت تسألني النجاة من النار ، فأعطيت كل عبد سؤله . وهذا يدل على أن العبادة على الرجاء أفضل ، لأن المجبة أغلب على الراجى منها على الخائف . فكم من فرق في الملوك على من يخدم اتقاء لمقابه ، وبين من يخدم ارتجاء لإنمامه وإكرامه . ولذلك أمر الله تعالى بين من يخدم اتقاء لمقابه ، وبين من يخدم ارتجاء لإنمامه وإكرامه . ولذلك أمر الله تعالى بين من يخدم اتقاء لمقابه ، وبين من يخدم ارتجاء لإنمامه وإكرامه . ولذلك أمر الله تعالى كر عا » وقال (٣) د إذا سألنم الله عنا ألون "كر عا » وقال (٣) د إذا سألنم الله عنا أله عنا غيامة الرابي منها على الماك بن أنس في المشية تماكي لاَيتَماظمُه مَنْ في » وقال بكر بن سليم الصواف دخلنا على مالك بن أنس في المشية تماكي لاَيتَماظمُه من أنس في المشية

<sup>(</sup>۱) حديث ابن عباس كان يقنت على المشركين ويلمنهم فى صلاته فنزل قوله تعالى ليس لك من الامر شى و فترك ابن عباس كان يقنت على المشركين ويلمنهم فى صلاته فنزل قوله تعالى ليس لك من الدعاء عليهم ـ الحديث: البخارى من حديث ابن عمر أنه كان إذا رفع رأسهمن الركوع فى الركعة الأخيرة من الفجر يقول اللهم المن فلانا وفلانا وفلانا بعد ما يقول مع الله المن حمده و بنا ولك الحمد فأمزل الله عز وجل ليس لك من الامر شيء إلى قوله فلنهم ظالمون ورواه الترمذي وسماهم أبا سفيان والحسارث بن هشام وصفوان بن أمية وزاد فناب عليهم فأسلموا فحسن اسلامهم وقال حسن غريب وفى رواية له أربعة نفرولم يسمهم وقال فهداهم الله للاسلام

<sup>(</sup>٢) حديث ساوا الله من فضله فان أنه يحب أن يسئل وقال هكذا روى حماد بن واقدو ليس بالحافظ (٣) حديث إذا سألتم الله فأعظموا الرغبة وسألوا الفردوس الاعلى فان الله لا يتعاظمه شيء بمسلم من حديث أبى هريرة إدا دعا أحدكم فلا يقل اللهم اغفر لى ان شئت ولسكن ليعزم وليعظم الرغبة فان الله عز وجل لا يتعاظمه شيء أعطاه والبخارى من حديث أبى هريرة في أثناء حديث فاذا سألتم الله فاسألوه الفردوس فانه أوسط الجنة وأهلى الجنة ورواه الثرمذي من حديث معاذ وعبادة بن الصامته

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۲۸

التي قبض فيها ، فقلنايا أباعبد الله ، كيف تجدك . قال لاأدرى ما أقول لكم ، إلا إنكم ستعاينون من عفو الله ما لم يكن لكم في حساب . ثم ما برحنا حتى أغمضناه

وقال يحيى بن مماذفي مناجا نه يكاد رجائي لك مع الذنوب، يغلب رجائي إباله مع الأعمال لأني اعتمد في الأعمال على الإخلاص، وكيف أحر زها وأنا بالآفة معروف. وأجدني في الذنوب اعتمد على عفول ، وكيف لا تنفرها وأنت بالجود موصوف ، وقيل إن مجوسيا استضاف البراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام ، فقال إن أسلمت أصفتك ، فمر المجوسي ، فأوحى الله تعمل إليه ، يا إبراهيم ، لم تطعمه إلا بتغيير دينه ، ونحن من سبمين سنة نطعمه على كفره ، فلو أصفته ليلة ماذا كان عليك ؟ فعر ابراهيم يسمى خلف المجوسي ، فرده وأضافه ، فقال له المجوسي . ماالسب فيها بدالك ؟ فعر ابراهيم يسمى خلف المجوسي ، أهكذا يماملنى ؟ ثم قال اعرض على الإسلام . فأسلم ورأى الأستاذ أبو سهل الصعلوكي أبا سهل الزجاجي في المنام ، وكان يقول بوعيد الأبد ، فقال له كيف حالك . فقال وجدنا الأمر أهون نما توهمنا، ورأى ومضهم أبلسهل الصعلوكي في المنام على هيئة حسنة لا توصف ، فقال له باأستاذ بم نلت هذا ؟ وقال عصفهم أبلسهل الصعلوكي في المنام على هيئة حسنة لا توصف ، فقال له باأستاذ بم نلت هذا ؟ موته في منامه كأن القيامة قد قامت ، وإذا الجبار سبحانه يقول أين العاماء ؟ قال فجاؤا . شي قال ماذا عملتم فيها علم ؟ قال فقلنا يارب قصرنا وأسأنا . قال . فأعاد السؤال كأنه لم يرض بالجواب وأراد جوابا غيره ، فقلت أما أنا فليس في صحيفتي الشرك ، وقد وعدت أن تغفر ما دونه . فقال اذهبوا به فقد غفرت لكم . ومات بعد ذلك بثلاث ليال . تقفر ما دونه . فقال اذهبوا به فقد غفرت لكم . ومات بعد ذلك بثلاث ليال .

وقيل كان رجل شريب جمع قوما من ندمائه ، ودفع الى غلامه أربعة داره ، وأمره أن يشترى شيئامن الفوا كه المجلس فمر الفلام بباب مجلس منصور بن عمار ، وهو يسأل لفقير شيئا ويقول : من دفع إليه أربعة دراهم دعوت نه أربع دعوات · قال فدفع الفلام إليه الدراهم فقال منصور . ما الذي تريد أن أدعولك ؟ فقال لى سيد أريد أن أتخلص منه فدعا منصور وقال الأخرى ؟ فقال أن يتوب الله على دارهمى ، فدعا ، ثم قال الأخرى ؟ قال أن يتوب الله على سيدى ولك وللقوم . فدعا منصور على سيدى ولك وللقوم . فدعا منصور على سيدى قدال و بم دعا ؟ فقال سألت المناس عليه القصة . قال و بم دعا ؟ فقال سألت المناس المناس المناس المناس المناس المناس الله المناس الله المناس الله المناس الله المناس الله المناس الله المناس الله الله الله المناس المن

لنفسى المتق . فقال له اذهب فأنت حر . قال وإيش الثاني ؟ قال أن مخلف الله على الدرام قال لكأربعة آلاف درهم . وإيش الثالث؟ قال أن يتوب الله عليك . قال تبت إلى الله تُعالى قال و إيش الرابع؟ قال أن يغفر الله لى ولك وللقوم وللمذكر . قال هذا الواحدليس إلى . فلما بات تلك الليلة ، رأى في المنام كـأن قائلا يقول له . أنت فعلت ما كان إليك ، أجمين أني لا أفعل ما إلى ؟ قد غفرت لك ، وللغلام ، ولمنصور بن عمار ، وللقوم الحاضرين أفترى وروى عن عبد الوهاب بن عبد الحميد الثقني قال ، رأيت ثلاثة من الرجال وامرأة يحملون جنازة قال فأخذت مكان المرأة ، وذهبنا إلى المقبرة ، وصلينا عليها ، ودفنا المبت . فقلت للمرأة من كان هـذا الميت منك؟ قالت ابني قلت ولم يكن لكم جيران؟ قالت بلي ولكن صِغروا أمره. قلت وإيش كان هذا ؟ قالت عنقا. قال فرحمتها وذهبت بها إلىمنزلي وأعطيتها دراهم وحنطة وثيابا قال فرأيت تلك الليلة كأنه أتاني آت كأنه القمر ليلة البدر وعليه ثياب بيض ، فجعل يتشكر ني . فقلت من أنت ؟ فقال: المخنث الذي دفنتموني اليوم ، رحمني ربى باحتقار الناس إياى . وقال ابراهيم الأطروش . كنا قعودا ببغداد معمعروف الكرخي على دجلة ، إذ مر أحداث في زورق، يضربون بالدف ويشربون ويلىبون. فقالوا لممروف: أما تراهم يعصون الله مجاهرين؟ ادع الله عليهم: فرفع يديه وقال إلهي كما فرحتهم في الدنيا ففرحهم في الآخرة. فقال القوم، إنما سألناك أن تدَّعُو عليهم. فقال إذا فرحهم في الآخرة تاب عليهم . وكان بمض السلف يقول في دعائه الرب، وأي أهل دهر لم يعصوك ، ثم كانت نعمتك عليهم سابغة ، ورزقك عليهمدارا . سبحانك ما أحلمك وعز تِك إنك لتحصى ثم تسبغ النعمة وتدر الرزق ، حتى كأنك ياربنا لا تغضب ،

فهذه هي الأسباب التي بها يجلب روح الرجاء إلى قلوب الخالفين والآيسين. فأما الحقى المغرورون ، فلا ينبغى أن يسمعوا شيئا منذلك ، بل يسمعون ما سنورده في أسباب النحوف ، فإن أكثر الناس لا يصلح إلا على الخوف ، كالعبدالسوء ، والصبي العرم ، لا يستقيم الا بالسوط والعصا ، وإظهار الخشونة في الكلام . وأما ضد ذلك فيسد عليهم باب الصلاح في الدين والدنيا

|                                                                      | حة رقم | مالصف  | لصنحة رقم رق                                                                                | رقماا |
|----------------------------------------------------------------------|--------|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                                                                      | مـلـل  | الجزء  | لجزءمساسل من                                                                                | منا۔  |
| عامه كفارة الفيية .الاستحلالوالاستغفار                               | 1777   | 7 34   |                                                                                             | ٤٩    |
| التحليل وحكمه                                                        | ,1774  | ٦٩     | I I                                                                                         | ••    |
| الآفة البادسة عشرة النميمة                                           | 1788   | γ.     | ١٦٠٥ الفرق بينالهمز واللمز                                                                  | ٥١    |
| دم النهام في الكتاب                                                  |        | l,     | ساله معی الغیب وحدورها                                                                      | •     |
| بارر حد النميمة وما يحب في ردها                                      |        | ٧٢     | حدالفية                                                                                     |       |
| الباعث على النميمة ــ واحب المنم له                                  |        | 74     | ١٩٠٦ أغيبة في الدين                                                                         | ٥٣    |
| تكذيب النمام . نهيه . بغضه                                           |        |        | ١٦٠٧ يايد أبدالفيبة لاتقنصر على اللسايد                                                     | ٥٣    |
| أتحــين الظن بأخيه . التحرز عن النجس                                 |        |        | لمأرق الغيبةالمختلفة وأمثلتها                                                               |       |
| ملازمة النمام لاصفات النسيمة                                         |        |        | ١٦٠٨ أخت الواع الغية                                                                        | ૦ દ   |
| السعاية                                                              |        | ٧٥     | ١٩٠٩ لاصغاء الىالغيبة غيبة                                                                  | 00    |
| اتأثير النميمة في الفرقة بينالزوجين                                  | 1740   | ٧٦     | ١٦١٠ أبيامه الانسباب الباعثة على الغببة                                                     | ٥٦    |
| الأفذالسابعة عشرة . كلام ذي اللسانين                                 |        | ٧v     | الحقدوالغصب                                                                                 |       |
| مذمة ذى اللبانين                                                     |        | l      | ١٦١١ عاملة الأصحاب الماحمة للدفاع عن النفس                                                  | ٥٧    |
| اتحدید ذی الاسانی <u>ن</u><br>احدید                                  |        | 1      | اتهام الغيرانبرئة النفس الماهاة والتصنع                                                     |       |
| الو فزالنامذ عشرة ، المدح                                            | 1244   | ٧٩!    | الحسد . الهزل والطابية                                                                      |       |
| آفات المدح : الكذب . الرياء                                          |        | . }    | ١٦١٢ السحرية والنحقير إظهار التعجب من حال                                                   | ٥٨    |
| عدم جوآز مدح الفاءق أو الظالم                                        | 1998   | ٨٠     | المخطى.<br>إظهار الرحمةوالغضب لله تعالى                                                     |       |
| إحداث الكبر فى المدوح<br>فنور المدوح وكسله                           |        | .      | 1 1                                                                                         | _     |
|                                                                      | ,      | اً اِي | ۱۳۱۳ یامد العمدج الذی به بمنع اللسامه عن الغیب<br>علاج الغیبة علی الجلة                     | ٥٩,   |
| إيامه ماعلى الممدوح - بيان واجبه                                     | 1767   | ^`\    | m1                                                                                          | ત્રં. |
| الرَّف النَّاسِم.عَبْدرة - العَفْلة عن دقائق<br>الحُطأ في خوى الكلام |        |        | 1 1 1 1 2 2 1                                                                               | ٦١    |
| العب الرسول مع الله عز وجل<br>المدن                                  | 1-,44  | ۸-     | أتنزيه النفس باتهام الغير                                                                   | ''    |
| العمل مالايجوز قوله مما اعتاده الناس                                 |        | İ      | عدم الاقتداء بالغير في المعاصي                                                              |       |
| الله في العشرولة . سؤال البوام عن                                    | 1747   | 15     | المباهاة وتزكة النفس                                                                        |       |
| صفات الله تعالى وعن كالمهوعن الحروف                                  |        |        |                                                                                             | 77    |
|                                                                      | -      | .      | الغيبة عن طرأيق الرحمة                                                                      |       |
| ا کناب دم العصب ح                                                    | 1757   | 77     | الغيبة عن طريق الغضب لله تعالى ــ التعجا                                                    |       |
| والحقد والحسد                                                        |        |        | ••• • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                     | ٦٣    |
| ا عالد ذم العضب                                                      | 724    | 13     |                                                                                             | 75    |
| إياله وم العصب ألقرءان . دم العضب في الحديث                          |        |        |                                                                                             | 70    |
| ا بيض الآثار في ذم الغضب. الحق مجلب السرور                           | امدها  | ٩١     | إمانه الاعدار المرحصة في الفيية                                                             |       |
| ا أحقل الـاس أقام غضا                                                |        | 94     | التظلم _ الاستعانة على تغيير المنكر السعانة على تغيير المنكر الاستعاد _ خدير المسلم من الشر | 77    |
| باله مفيقة الغصب                                                     |        | -      | - 11 .1 .11 '                                                                               | ٩.,   |
|                                                                      | '      | 10     | ا ۱۲۲ د در ابسب المسروت به ۱۳۰۰ د ۱                                                         | ٦٧    |

### فهرست الجزء التاسع

| يفهجة رقم                                                                                         |            |                                                                     | رقم       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------------------------|-----------|
| ر ء مسلسل                                                                                         | ن الج      | لجزء مساسل م                                                        | من ا      |
| إ١٥٧٩ القدر المسموح به • في المزاح                                                                | ۲٥         | ١٥٥٧   الوقة الثالثة - الحوض في الباطل                              | ٣         |
| ١٥٨٠ بعض أمثلة من مزاحه صلى الله عليه وسم                                                         | 47         | خطر الكلمة التي يستهونها المرء                                      | V         |
| ١٠٨١ مزاحه صلى الله عليه وسلم معالسيدة عائشة                                                      | 77         |                                                                     | ٤         |
| رضی الله عنها                                                                                     |            | ماورد فی ذم الراء والجدال                                           | •         |
| ۱۰۸۲ مطايبته صلى الله عليه وسلم لحوات الانصارى<br>۱۰۸۳ مزاحه صلى الله عليه وسلم مع نعيان الانصارى |            | ١٥٦٠ حد المراء _ المجادلة                                           | ٦         |
| الا فر الحارية عشرة - السخريةوالاستهزاء السخريةوالاستهزاء                                         | 79         | ا ١٥٦١ لباءث على المراء والجدل علاجالمراءوالجدل                     | Υ         |
| الأو الحارية محترة - السيحرية والمستروات                                                          | u i        | ١٥٦٢ الآفة الخامية - الحصومة                                        | ٨         |
| ١٥٨٥ الو فر النائد عشرة - افشاء السر                                                              | ۳۱<br>۲۰۰۱ | ١٥٦٣ الحصومة المذمومة ــ الحصومة لنيل الحق                          | ٩         |
| افشاء السرخيانة عظمي                                                                              | ' '        | المجام الخصام مبدأ الشرور                                           | ١.        |
| الا فية النالية عشرة - الوعد السكان                                                               |            | الوقز المارية - التقعر في المكلام                                   | 11        |
| ١٥٨٦ علامات النفاق                                                                                | 4.4        | ماورد في التشدق والتصنع                                             |           |
| ١٥٨٧ صاحب الثمانين والراعى                                                                        |            | 1                                                                   | 17        |
| ١٥٨٨ الوقر الرابعة عشرة - الكذب في القول                                                          | یس ا       | الأواليابية - الملاس والسب                                          |           |
| واليمين                                                                                           | ``         | وبذاءة اللسات<br>١٥٦٨ حد الفحش ـكيف يتحدث المتأدبوت                 | ١:        |
| ١٥٩١ الكذب في ملاعبة الصبيان                                                                      | ٣٧         | ١٥٦٨ حدة الداعث على الفحش                                           | 10        |
| ١٥٩٣ الآثار في ذم الـكذب                                                                          | ا ٣٩       |                                                                     | 10        |
| ١٥٩٤ مارخس فيه من الكند                                                                           | ٤٠         | ا ١٥٧٠ تأديب الرسول صلى الله عليه وسلم لأصحابه                      | ١٦        |
| الكذب الواجب والكذب الماح                                                                         |            | حد الامن                                                            | , ,       |
| ١٥٩٥ أُدلة انترخيص في الكذب المباح                                                                | ٤١         |                                                                     | ۱٧        |
| ١٥٩٦ مايرخس فيه الكذب                                                                             |            | الاحتياط الشدمد في لعن شخص بعينه                                    |           |
| الكذب لدفع الضرر عن النفس والغير                                                                  |            | ١٥٧٢ سياسته صلى الله عليهوسلم في فصل الحسومة                        | ١٨        |
| ١٥٩٧ دقة الحد البيع لاكذب<br>١٥٩٨ خطروضع الألجاديث لنلن السلحة                                    |            | ا ۱۹۱۱ سردی م. د د ت                                                | 19        |
| ا بيارير الحدر من العكدب بالمعاريف                                                                | ٤٤         | ١٥٧٤ النهى عن سب الأموات                                            | ۲.        |
| ابهارير الحدور من العالمات بالمدريس العالمات المعاريس العريض المالة التعريض                       |            | ١٥٧٥ لعن المؤمن كفتاه                                               | 71        |
| ۱۹۰۰ المناه التعریض<br>۱۹۰۰ المزاح والیکذب فیه                                                    |            | الإ و النامة - الغناء والشعر                                        |           |
| بعض الكذب المعتاد                                                                                 | દ્ય        | ١٥٧٦ التصريح يعض المبالغة في الشعر                                  | 77        |
| ا ١٦٠١ الكذب في الرؤيا                                                                            | ٤٧         | ۱۵۷۷ الوقم العاشرة – المزاح<br>خطر المداومة على المزاح والافراط فيه | 44        |
| ١٦٠٢ الوفة الخامية مشدة- الغيبة                                                                   | ٤٨         | ١٥٧٨ كثرة الفيهاك تميت القلب                                        | <b></b> 2 |
| مدمة العيبة في الكناب والسمه                                                                      | -/-        | ١٥٧٨ المزاح مسقط الوقار                                             | 72<br>70  |
|                                                                                                   |            | 2.0                                                                 | , -       |

| الصفحة رقم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ·                                                                                      | محف   | مست.<br>رقم ال |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|-------|----------------|
| جزء مساسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سلسل من الم                                                                            |       |                |
| ١٧ إسهمها تنشيلها بالحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9.1                                                                                    |       | 1              |
| ٨ / ١٧٣٤ تشيل الدنيا بالماء لابد أن يبتل خائصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١ ضرر الحسد على دين الحاسد                                                             | - 0 0 |                |
| أقشلها مالتوب المشقوق المتعلق على خيط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1:40:                                                                                  | 774   | 110            |
| ١٨٧٥ مما تقيل طالب الدنيا بشارب ما البحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | وسرر الحسد في الدين والدنيا ١                                                          |       | •              |
| تشلها بالطعام الذيذ أوله الحبيث آخره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | عدم فرر الحسود على حساب حاسده في الآخرة  <br>١ انتفاع المحسود على حساب حاسده في الآخرة |       |                |
| ١٧١ م١٧١ صآلة الدنيا بالنسبة للاخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱۱ ماع الحسود عي سي                                                                    | ٧٠٠   | 157            |
| لتمثيلها بالسفينة واختلاف أحوال ركابها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الات في الوان مالان بالحسد                                                             |       |                |
| ١٨٤ ١٧٣٨ مثال لضعف الاتان والاغترار بالدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الوقوع في شباك انشيطان بالحمد                                                          | ۷۰۱   | 157            |
| الدنيا عارية لايملكها أحد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | العلاج الحسد بمخالعة نفسه                                                              | ٧٠٣   | 129            |
| ١٨٥ ١٧٣٩ بايد : حقيقة الدنيا وماهيتها في حق العبد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الشفاء في التسبر على مرارة الدواء                                                      | ۲۰٤   | 10.            |
| المايسجب الانسان في الآخرة من حظوظ الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ادارم الفدر الواحب في الحسد على المسا                                                  |       |                |
| ١٧٤٠ مطوط الدنيا التي لانمرة لها في الآخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١٠ حالة المرء مع أعدائه                                                                | ٧٠٦   | 107            |
| ١٧٤٠ ١٨٠ الخطوط العاجلة المعينة علىالاخرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                        |       |                |
| ١٧٤٥ مادة ابن الحطاب في أويس القربي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱۰ کناب ذم الدنیا 🕤                                                                    | ٧٠٨   | , 0 8          |
| المراه الم ١٧٤٥ الم عبان لأويس القرني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۱۱ بیاند ذم اندنیا                                                                     | اه٠٧  | 100            |
| المرابع المراب | ١١ الأحاديث الواردة في ذم الدنيا                                                       | ۱.۱۷  | 107            |
| ١٩٤٨ ريان . حقيقة الدنيا في نفسها وأشغالها الح<br>أعيان الدنيا الموجودة بها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ١١ عدر سدنا عسى عليه السلام من الدنيا.                                                 | اربر  | \ev            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                        | ٧١٢   | 101            |
| ١٩٥٠ مصيل أشغال الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١١ احتقار الله للدنيا منذ خلقها                                                        | V1~   | 109            |
| أصول الصناغات . آلات الصناعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                        | V 1.5 | Pm.            |
| ١٧٥١ حاجة الانسان إلى الاجتماع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١١ حب الدنيا طريق الهاوية                                                              | ,,,,, | ' \<br>\~~     |
| حاجة الانان إلى أنشاء البلاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١١ تحذير أبي الدرداء من الدنيا                                                         |       | 111            |
| الحاجة إلي أهل السياسة والحرف وغيرها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                        |       | 1 11           |
| ١٧٥٢ / الحاجة إلى الخراج وعماله. الحاجة إلى المك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                        |       | 1 14           |
| ١٧٥٣ ١٩٩١ الحاجة إلى الأسواق والحوانيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۱۱ نوارد الواعد في دم الله و المعرف العزيز                                             | 12.7  | 171            |
| الحاجة إلى النجار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١١ الصيحة الحسن البلسري سمر بن البينا                                                  | / T ٦ | IYT            |
| ٢٠٠ /١٧٥٤ حاجة الناس إلى النقد . كيف ينشأ قطاع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١١ خطبة على كرم الله وجهه فى ذم الدنيا                                                 |       |                |
| الطريق والأصوص والمتسولون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ١١ خطبة عمر بن عبد العزيز                                                              | 779   | 140            |
| ٢٠١ (٧٥٥ لتــول وفنونه ـ وجهة نظر الجهال فى الحياة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۱۱ خطبة لعلى كرم الله وجهه                                                             | ۱۰۳۰  | 1.47           |
| ٧٠٠ ٢٠٠١ وحبة نظر أصحابالشهوات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | عظة لمحمد بن الحسين                                                                    | ı     |                |
| رجهة نظر جامعي المال وجهة نظر عباد الظاهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ليابد صف الدنيا بالامثنة                                                               |       |                |
| حبة نظر عبادالجاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٧ منشل الدنيا بالحلم. تمثيل الدنيا بالمرأة العادرة                                    | أبرهم | ۱۷۲            |
| ٢٠٧٧ لمتعدون بقتل أنف بهر سبب من اساب الالحاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ١٧ تمثياها بالعجوز المزينة المظهر القبيحة المخبرل                                      | 14.4  | ۱۷۸            |
| الاباحيون ــالمخدوعون ــ الدرقة الناجيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | تمثيل الدنيا بالقنطرة                                                                  |       |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                        |       |                |

| التسفحة رقم                                                                           | رقم الدفحة رقم رقم                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| جز ·مسلسل                                                                             | •                                                                                     |
| ١ / ٢٦٩٩ ١/دليل جواز الزد على الشاتم                                                  | ٧٥ ٢ ، ٢ ، ١ الحسمة تكوين الحسم تقتضي فياؤه                                           |
| ١١ /١٦٧٠ درجات الناس في الغضب                                                         | سرواري: ١ الأسباب الخارجة عن الجسمالتي تهاك نناؤه ٦                                   |
| ١٦٧١/١١ القول . في معنى الحنمد ونتائجه وفضيلة                                         | ٤ ٨ ١٨ ١٦ ذم الافراط في الغضب                                                         |
| أ المفو والرفق                                                                        | أسباب الإفراط في الغضب                                                                |
| مساوىء الحقد . الحسد . الثماتة . الهجر                                                | ٥٥ م ١٦٤ أثر الغضب في الظاهر                                                          |
| ١١ /١٦٧٢ الاغراض . الغبة . الاستهزاء . الايذاء                                        | أثره في اللسان . أثره في الأ-ضاء 📗                                                    |
| امنع الحق                                                                             | أثره في القلب                                                                         |
| ١١ (١٦/٣) فضياء العفو والاحسان                                                        | ٩٦ - ١٩٥٥ الغيرة من عزائم الأمور                                                      |
| ١٢ /١٩٣٦ الآثار في فضل العنو                                                          | الغضب الممدوح                                                                         |
| ١٢ /١٦٧٨ فضياء الرفق                                                                  | ١٦٥١ ٩٧ إيامه الغضاهل بمكر إرافة أصد بالرباضراء                                       |
| الأحاريث في فضيلة الرفق                                                               | ן אין אין אין אין אין אין אין אין אין אי                                              |
|                                                                                       | أقسام ما عنه الانسان. الضرور ات. الكماليات                                            |
| ۱۳۸۱۱۲ القول . في دم الحسد وفي حقيقته و السابه<br>ومعالجته وغاية الواجب في إزالته     | ۱۲۵۲ كفرورات في حق الرمض دون البعض V                                                  |
| I I                                                                                   | ١٦٥٣ مهذيب الغضب لفوات الكماليات                                                      |
| ینامه زم الحسد<br>۱۳۸۲/۱۲ الاحادیث الواردة فی ذم الحسد                                | ١٠١ [١٦٥ ] بامد الأسباب الهيجة للغضب                                                  |
| ۱۳۸۲۱۱ آمهادیک انوارده می دم الحسد<br>۱۳ آیمه ۱ آثار الوارده فی ذم الحسد              |                                                                                       |
| ۱۲۲ د ۱۲۸ اللسيء مجزى باسا. ته                                                        |                                                                                       |
| ۱۳۱/۱۳۱ راید .حقیقةالحسدوحکه و اقسامه و مراتبه                                        |                                                                                       |
| احدالحسد . حد الغيطة                                                                  | الخوف من الله تعالى                                                                   |
| ١٦٨٧ ١٢٨١ الدليل على تحريم الحسد                                                      |                                                                                       |
| ١٣٠ / ١٨٨ المناف ة وحكمها                                                             | النفور من صورة الغضان                                                                 |
| ١٣٨ /١٦٨ المنافسة تعتريها الأحكام ألشه عبة                                            | ١٠٥ /١٦٥٩/الجلوس والاضطجاع عند الغنيب                                                 |
| ١٣٩ / ١٦٩ / إيامه . أسباب الحسد والمنافسة                                             | الوضو عندالغضب أبر                                                                    |
| أتسباب المنافسة . أسباب الحسد                                                         | ١٠٦ ١٠٦٠ السحود لله مذهب للغضب                                                        |
| ۱۲۹۲/۱۴۷۸ الامداوة والبغضاء                                                           | ١٦٦١ فضيد كظم الغيظ                                                                   |
| ١٣٩ /١٦٩٣ النعرز . الكبر . التحب                                                      | الأحاديث المالة على فصيلة كظم العيظ                                                   |
| ١٤٠   ١٦٩٤ الحوف من فوت القاصد                                                        | ١٠٨ / ١٦٦٢ الآثار الواردة في كطم الغيظ                                                |
| حب الرياسة . حبث النفس                                                                | ١٩٩٣ على ١٩٩٨ عند العلم . كيفية الوصول إلى الحلم                                      |
| ١٦٩٥ ١٤١ يبام. السبب في كثرة الحسد بين الأمثال<br>والأقران والأخوة وبني العم والأقارب | الأحايث في فضيلة الحلم<br>الآما الدارجة في فيا الحا                                   |
| والافران والإخوه وبي المم والمفارب                                                    | ۱۱۲ الا تار الواردة في فضل الحلم<br>۱۱۳ ا/۱۹۲ حلم على بن الحسين . حكم غالية لابنِ منه |
| وي المروران كون الحسد . مشأ الحسد                                                     | ١٩٩٧ /١٩٩١ مم في القدر الذي مجوز الانتصار والتشني                                     |
| ١٤٢/١٤٢ . أعارنة بين العلم والمال. انتفاء الحسد في الجنة                              | المار) بالم الكلام                                                                    |
| ١٦٩٨ ١٤٤ إبارير . الدواء الذي ينفي مرض الحسد                                          | ١١٥ / ٢٩٦ أمثلة نما بجور الرد على الشاتم به                                           |

## فررست الجزء الهاشر

| قم الصفحة رقم                                       | رقمالصفحة رقم                                                       |
|-----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| ن الجزء مسلسل                                       | من الجزء مسلسل من الجزء مسلسل                                       |
| إيكسب بهصفة القناحة                                 |                                                                     |
| الاقتصاد في المعيشة باب للقناعة                     | البخل كتاب دم البغل                                                 |
| ٢١ /١٧٧٧ عدم الفكر في رزق الغد                      |                                                                     |
| ٢٣ / ١٧٧٩ عز النفس في القناعة                       | وذم جب المال                                                        |
| التشبه بالصالحين                                    | ه ١٧٩١ بيارم ذم المال وكراهة حيه                                    |
| ٢٤ - ١٧٨ صرف النظرعمن هوفوقه الىمنهو دونه           | ۲۷۹۷ الاحادث الواردة فى ذم المال<br>۱۷۶۸ الآثار الواردة فى ذم المال |
| ا ف الـ ل                                           | ٨ ١٧٦٤ الآثار الواردة في ذم الال                                    |
| إدار فضيالة السخاء                                  | ٩ ١٧٦٥ بيامه مدح المال والجمع بينه وبين النم                        |
| ٢٥ /١٧٨١ الاحاديث الواردة في الحث على الـخا.        | ١٠ ١٠ منزلة المال في الدنيا                                         |
| ٣٧ ١٧٨٢ الـحاء شجرة فيالجنة                         | ١٢ ١٧٦٨ بيام تفصيال آفات المال وفوائده                              |
| ٧٧ ١٧٨٣ إسحاء المرء يحقن دمه                        | فو الله المال الدينية                                               |
| ٢٩ ١٧٨٥ الآثار الواردة في فضل السخاء                | الاستعانة يهعلى العبادة                                             |
| ٠٠ ١٧٨٦ منتري الكرم كرم الحدن بن على رضي الله عنهما | الصدقه                                                              |
| ١٧٨٧ حكايات الاسخياء                                | المروءة.                                                            |
| سخاء عائشة رضى الله عنها                            | ١٣                                                                  |
| مخاء عبيد الله بن عباس                              | الاستخدام                                                           |
| سيحاء معاوية                                        | الخيرات العامة                                                      |
| ٢٣ ٨٧٨٨ إسخاء الأ.ون                                | آفات المال                                                          |
| استخاء الحسن                                        | لديل سبل المعاصي                                                    |
| ۱۷۸۸ مهر ۱۷۸۸ سخا. این عباس و تواضعه                | ١٤ /١٧٧ التنعم ومايترتب عليه                                        |
| سخاء عبد الحيد بن سعد                               | الانشغال بالمال عن ذكر الله تعالى                                   |
| سخاء أبي طاهر بن كشير                               | ١٥ ١٧٧١ بيامه ذم الحرص والطماع ومدح القناعة                         |
| سيخاء ابي مرثد                                      | واليأس ممانىأيدى الناس                                              |
| السحاء معن من رائدة                                 | المع الانسان                                                        |
| ٤٢   ١٧٩٠  سحاء الحـن والحسين وعبد الله بنجعفر      | ١٧ ١٧٧٧ مدح القنامة                                                 |
| المحاء عبد الله بن عامر                             | النهي عن شدة الحرص                                                  |
| ١٧٩١ سخاء الليث بن سعد                              | ١٧ ١٧٧٣ النهى عن الطمع                                              |
| ١٧٩٥ ما دم الحل                                     | الاثار الواردة في الطامع والقناعة                                   |
| ه علم ١٧٩٨ الاحاديث في ذم البخل                     | ١٩ مال لطمع الآدمي على لسان الطيور ا                                |
| ١٧٩٧ [. وده صلى الله عليه وسلم من البخل             | ٢٠ ١٧٧٦ المع العالم يذهب عامه                                       |
| ٤٢ / ١٧٩٨ البخل يذهب كرامة المرءبين قومه            | ايان عـ لاج الحرصوالطمع والدواءالذي                                 |
|                                                     |                                                                     |

| قم الصفحة رقم                                       | رقم الصفحة رقم و                                                                              |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ن الجرء مناسل                                       | من الجزء مسلسل مو                                                                             |
| ٨٤ . ١٨٤ يامه ذم حب الجداء                          | ١٧٩٩ عند موته لاينفع البخيل عند موته لاينفع                                                   |
| ١٨٤١/٨٥ يارر معني الجداء وحقيقته                    | ٤٤ ، ١٨٠ الآثار الواردة في ذم البخل                                                           |
| ١٨:٢٨٦ ياره سبب كون الجاه محبوبا بالطبع حتى         | ١٨٠٢ حكايات البخلاء.                                                                          |
| لأنحلو عنه تملب إلا بشديد المجاهدة                  | ٤٧ /١٨٠٣ بيارير الايثــار وفضله                                                               |
| ترجيع الحاه على المال                               | الايثار أعلى دزجات السخاء                                                                     |
| ١٨٤٨ ٩٢ بيارير الكمال الحقيبق والكمال الوهمى        | ١٨٠٤ ٤٨ يعض أمثلة الايثار                                                                     |
| الذي لاحقيقة له                                     | ٩٤ (١٨٠٥ إيثار على كرم الله وجهه ومباهاة الله به ملائكته                                      |
| المعلومات المتغيره                                  | ١٨٠٠ أيام حدد السخاء والعمل وحقيقتها                                                          |
| المهاومات الأزلية                                   | ١٨٠٧ ٥١ حد البخل                                                                              |
| ١٨٥١ م مامحمد من حب الجاه ومايذم                    | حد الجود                                                                                      |
| ١٨٥٣ إيار السبب في حب المدح والثناء وارتباح         | حد البخل والجود للفزالي                                                                       |
| النفس به وميل\الطبع اليه وبعضها للذم                | ٥٤ / ٨١ / السخاء في الدين                                                                     |
| وتفرتها منه                                         | بيارير - علاج البعدل                                                                          |
| ١٨٥٥ على عد الجاه                                   | حب المال كوسيلة لفضاء الشهوات                                                                 |
| ١٠١ /١٨٥٨ أيمامه وجه العلاج لحسالمدح وكراهة الذم    | ٥٥ ١٨١١ حب المال لذاته                                                                        |
| و ١٠٨٠٠ المال عداج كراهة الذم                       | ٥٦ / ١٨١٢ علاج البخل بالرياء<br>١٨١٤ / ١٨١٤ بيارير مجمدوع الوذا الف القاعلي العبد في ماله على |
| ، ١ / ١٨٦١ الدم نفصد النعنت                         | ۱۸۸۶ مرکز کرد مجمدوع الودی می القبلدق ماله                                                    |
| الذم يغير حق                                        | 1541 1 -51                                                                                    |
| ١٠٠ / ١٨٦٢ بيامه أختـ لاف احوال الناس فىالمدح والدم | اكتسابقدرالحاجة                                                                               |
| ١٠ / ١٨٦٤ درجات الناس بالنسبة للمدح                 | ٥ ١٨١٥ إنفاقه في الحلال                                                                       |
| 1 1                                                 | J. J.                                                                                         |
| ١٠ المار الشطر الثابي من الكتاب                     | ٦٠ ١٨١٦ بيارد ذم الغنى ومـدح الفقر                                                            |
| في طلب الجاه والمنزلة بالعبادات                     | كالرم المحاسبي في إغناء علماء السوء                                                           |
| يمامه ذم الرياء ـ آيات ذم الرياء                    | ٦٤ ١ ١ ١ موازنة بين الــاف والحلف                                                             |
| ١١ ١٨٦٦ أحاديث ذم الرياء                            | ١٨٢٨ ٧٢ قصة أملية بن حاطب                                                                     |
| ١١ /١٨٧١ الآثار الوارده في ذم الرياء                | إنغماسه في جمع المال يلهيه عن الفرائض                                                         |
| ۱۸۷۲/۱۱ عامد حقَّيْق ة الرياه ومايراءى به           |                                                                                               |
| ۱٫ ۱۸۷۳ الرياء بالبدن ـ الرياءبالهيئة والزى         | عدم قبول توبته                                                                                |
| ١١ ف١٨ الرياء بالةول                                | ۱۸۲۱٬۷۵ حب المال يقتل صاحبه                                                                   |
| اللاصل الالفالا                                     |                                                                                               |
| ١٨٧٦ حجم الرياء                                     | ۸۰ ۱۸۳۴ کتاب ذم العاه والریاء (                                                               |
| ١٨٧١ الله ورجو الروء - حال الروء                    | ١٨٣٦/٨٠ إماري دم الشهره والتشار الصيب                                                         |
| ١٨٨٠ الرياء بأصل الايمان                            | ١٨٣٧٨١/ يام فضيلة الخ ول                                                                      |
|                                                     |                                                                                               |

# إحياء عادم الدين فهرست الجزء الحادي عشر

| ١ رتم                                                                                 | وقر الصفح                                                                                                      | صفعة وقم                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| المسلمبال                                                                             | مزالجزء<br><b>29</b>                                                                                           | لجزءمساسل                                                |
| ۱۹۷۸ الانسان بعدالوت<br>۱۹۸۰ علاج التكبربالنسب                                        | الله والعم إنَّا                                                                                               | المهما كتابذم                                            |
| ١٩٨١ علاجالتكبر بالجمال                                                               |                                                                                                                |                                                          |
| ١٩٨٢ علاج التكبربالةوة                                                                | ل مه الكتاب في اللغم   الخ<br>ر                                                                                | ١٩٣٩٥ الشطرالار                                          |
| علاجالتكبر بالمال والجاه                                                              |                                                                                                                | بيامه ذم الا<br>الآيات التي بها ذم                       |
| ١٩٨٣ علاج التكبر بالعلم                                                               | , 2 7                                                                                                          | أحاديث ذم الكبر                                          |
| ۱۹۸۵ التكبر على المبتدعين والفساق<br>۱۹۸۸ علاج النكبر بالورع والعبادة                 | 1811                                                                                                           | ١٩٤٣ بيامه ذم الام                                       |
| ، ۱۹۸۸ عارج المنامبر بالورغ والعبادة<br>• ۱۹۹۸ الامتحانات القاتبينزوالالكبر، من الفلب | ب ا                                                                                                            | فى المشى وجر الثيا                                       |
| ١٩٩٨ أبامه غاية الرياضة في خلق التواضع                                                | 1" 1 1                                                                                                         | ١٠ ١٩٤٤ الآثار في ذم الك                                 |
| ١٩٩٤ انتظر الثاني من الكتاب في العجب                                                  | و صبح ا ا                                                                                                      | ١١ م١٩٤ ] سياله فصيد الن                                 |
| يارير دم العجب وآفاته                                                                 |                                                                                                                | ١٤ / ١٩٤٨ الآثار في ذم السك                              |
| بسماا قا مراب                                                                         | ير وافنہ    <br>الد الا                                                                                        | ١٩٥٢ مفيفة الك                                           |
| ١٩٩٧ يباس حقيقة العجب والادلال وحدهما                                                 | والعجب                                                                                                         | الفرق بين الكبر<br>الفرق بين الكبر<br>المض أعمال المتكبر |
| مرور ا عامد علاج العجب على الجملة                                                     | 196 1 31 . 10 . 10                                                                                             | ۱۹۰۳۱۹ کی ۱۰۰۰                                           |
| الال السام مانة الفحت والقصيل عارجة                                                   | J 1                                                                                                            | ۱۹۵۵ ۲۱ میاند عنابد ع                                    |
| العجب بالبدن وعلاجه                                                                   |                                                                                                                | ١٩٥٨ ٢٤ بيامه ماب النكب                                  |
| والعجب بالقوه وعالاجه                                                                 | 1 1                                                                                                            | ٢٥ / ١٩٥٩ العلم                                          |
| و العجب بالعقل الراجع وعلاجه<br>العجب بالنسب وعلاجه                                   | س ۲۰                                                                                                           | ٦٩ . ١٩٩ [العلم مع حت النف                               |
| العجب باللسب وعالرجه<br>۲۰۰۳ الشفاعة ولمن تنكمون                                      | 1 1                                                                                                            | ٧٧ ١٦٥ العمل والعادة                                     |
| ٧٠٠٧ العجب بنـب الــــلاطين الظلمة وعلاجه                                             |                                                                                                                | وبالههم درجات الماء وال                                  |
| البيحب لمنزة الاولاد والاتباع وعلاجه                                                  | 1 1                                                                                                            | ۱۹۹۵ الحسب والنسب<br>۱۲۹۷ الحال المال                    |
| ر العجب بالمال وعلاجه                                                                 | ΛIs. 2 I                                                                                                       | سهم ١٩٦٧ القوة . الأتناع                                 |
| هُ العجب بالرأى ألحطأ                                                                 | على النكبر وأسابًا ٢٥                                                                                          | الرابال عادد الواعث                                      |
| ا کتار نصلانی و ر                                                                     |                                                                                                                | المهم: د                                                 |
| ۲۰۰۰ کتاب ذم الغرور 🔼                                                                 | راضعين ونجامع ءايظهر أنحمهم                                                                                    | ٣٠ ١٩٦٩ بياد أخلاق المتو                                 |
| ۲۰۱۰ بيامد ذم الغرور وحقيقته وأمثلته<br>۲۰۱۱ :                                        | والنامر الأمم                                                                                                  | فيه أثر النواضع                                          |
| ۰۱ م اغرور الکفار<br>سرمان أران الفقان وأقرارة فركا                                   | بن الم                                                                                                         | بعض صفات المتكبر                                         |
| ۲۰۷ عامه أصناف المغترين وأقسام قرق كل<br>أصنف وهم أربعة أصناف                         | 1 1 .                                                                                                          | ١٩٧٥ يبايه الطريق في                                     |
| دم دربا                                                                               | ر ' الاستار ال | واكتساب التواض                                           |

| قم الصفحة رقم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تا اندة و                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ن الحز ءمسلسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | رقم الصفحة رقم<br>من الجزءمسلسل                                          |
| ١٩٠٩ ١٥٣ إيام الرخصة في كتمان الدنوب وكراهة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                          |
| ا طلاء الناس عليه و دومهم له                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                          |
| الفرح بالستر وكراهية الفضيحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الرياء بالنوافل                                                          |
| ١٩١٠/١٥٤ الأمر بستر الذنوب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١٨٨٢ ١٢٩ الرياء بأوصاف العبادات                                          |
| المراهية الذم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                          |
| لتأذى بالذم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الرياء بالزيادات في العبادة                                              |
| ا كاهمة الذم لعصيان الدام به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الرياء بالطاعة للتمكن من المعصية                                         |
| ا ١٩١١ الدنب خو فامن عاقبته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الرياء بالطاعة للتمكن من العصية الرياء بالطاعة للتمكن من العصية ١٨٨٤ ١٢٨ |
| -1 n - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الرياء بالطاعة دفعا للمحمة                                               |
| المرا الدب محاء الرياء الرياء المراء حوفا من الرياء المراء | ١٨٨٥ ١٢٩ بأند الرياء الخيني الذي هو أخني من                              |
| ۱۹۱۳٬۱۵۷   میلامه<br>او دخول الآفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ا دیب النجل                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٨٨٩ ١٣٣ بيامه مايحيه ط العمل من الرياء الحق                             |
| ۱۹۱۹ النضاء<br>۱۳۲۷   ۱۹۱۹ النضاء<br>الوعظ والفتوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ل او الحلي و مالا محيط                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ماد داله باء بعد الفراغ من العمل                                         |
| ١٩٢١ ١٩٥١ صفة الواعظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ١٨٩٤ ١٨٩٤ بيامه دواء الرياء وطريق معمالجة                                |
| ۱۹۲۱ ۱۹۲۱ علامات الواعظ الصادق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۱۸۸۷ بین ۱۸۸۸ این که ۱۸۸۸ القالب فیه                                     |
| الحن والحجاج الحند العادة بسبب العادة بسبب العادة بسبب العادة بسبب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | استصال الرياء                                                            |
| ۱۷۰ ۱۹۲۱ رایه مایشی من سات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ١٨٩٥ ١٣٩ علاج طلب الحمدة عند الناس                                       |
| ارة به الحلق ومالا يصبح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۱۸۹۰/۱۳۹ علاج الطمع فها في أيدى الياس                                    |
| ١٩٢٧ ١٧١ أُمثلة من خشوع الذاق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ا ایلات خوفی مذمه الحلق                                                  |
| ا ۱۹۲۷ ۱۹۲۷ ابیامه مایسم فی للمرید آن بازم نفسه قبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الرجه ـ في قصد إظهار العاعات                                             |
| العمل وبعده وفيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ١٩٠٥ / ١٤٩ أيامه العمل                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الم النما العالم اغمنه                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٩٠٨ ١٥٢ التحدث بالفعل بعد الفراغ منه                                    |
| 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 1                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                          |

#### تابع فهرست الجزء الحادي عشر

| بالصفحة رقم                                       |                                                        |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| من الجزء مسلسل                                    | من الجزء مسلسل                                         |
| (١٧٥/ ٢١٠٩ اليمين الغموس                          |                                                        |
| أكل الربا                                         | ١٤٤ /٢٠٧٨ كتاب التوبة 31                               |
| ١٧٦ ٢١١٠ اشرب الحر                                | ٢٠٨٠ ١٤٦ بيامه حقيقة النوبة وحدها                      |
| القذف . السحر                                     |                                                        |
| ا ٢١١١ الفرار من الرحف وعقوق الوالدين             | ۲۰۸۱ /۱۰۸۱ بيامه وجوب التوبة وفضالها                   |
| ا ٢١١٣ المام كيفية توزع الدرجاتوالدركات في        | ۱٤۸ ۲۰۸۲ ازوم التوبة للعبد                             |
| الآخرة على الحسنات والسيئات في الدنيا             | ٢٠٨٣ ١٤٩ فرح الله بتوبة العبد                          |
| ا ١٨١ (٢١١) أقسام الناس في الآخرة                 | ١٥٠ / ٢٠٨٤ عِثْ في أفعال العبد وهل له اختيار           |
| ١٨٢ ٢١١٦ الملخكون                                 | ١٥٣ (٢٠٨٧ وجوب التوبة بجميع اجزائها                    |
| (١٩٥ /٢١٢٩ ليان ما تعظم به الصفائر من الذنوب      | بياريران وجوب التوبة على الفور                         |
| استصغارالذنب                                      | ١ (٢٠٩٠ ليارير أن وجوب التوبة عام في الاشخاص           |
| ١٩٦ م١٢٠ السرور بالصغيرة                          | والاحوال فلا ينفك عنه أحد ألبتة                        |
| التهاون بستر اللهوحلمه                            | ٢٠٩٦ ٢٠٩٦ بيامه أن النوبة إذا استجمعت شرائطها          |
| اعلان الذئب                                       | مقبولة لا محالة                                        |
| ۱۹۷ (۲۱۳۱ ذنوبالعاماء المقتدى بهم                 | ١٦٧ /٢١٠ الركم الثالي فيا عنه النوبة وهي الذنوب        |
| ۱۹۸ (۲۱۳۲ الركمہ الثالث فی تمام النوبةوشروطها     |                                                        |
| ودوامهاإلى آخرالعمر                               | إراره أقسام الذنوب بالاضافة إلى صفات العبد             |
| ١٩٩ ٣١٣٣ كيفية التوبة من ترك الصلاة او فسادها.    |                                                        |
| التوبة من ترك الصوم<br>التوبة من ترك الاكاة       | تحديد الكائر من الصفائر                                |
| ا ر. ن د ارده                                     | ١٧٧ /٢١٠٧ تحرير الغزالي في الفرق بين الصغيرة والسكبيرة |
| • ٧٠ ٢١٣٤ النبوبة من ترك الحج                     | ۲۱۰۸ /۱۷۶ المرتبة الاولى من الركبائر الكفر             |
| التوبة من الماصي                                  | المرتبة الثانية من الكبائر القتل                       |
| المعاصى التي بين العبد وبين الله                  | قطع الاطراف                                            |
| ۲۰۷ مطانم العباد                                  |                                                        |
| ٥٠٢ / ٢١٣٨ أنجاة المرء برجعان ميزان حساته         |                                                        |
| ٢١/ ٢١٤٤ إليها أفضل عبدنسي الدنب أم آخر يتفكر فيه | السرقة . أكل مال اليتيم . شهادة الزور . إ              |
|                                                   |                                                        |

| رقم الصفحة رقم<br>من الجزء مسلسل                                                                               | وقرالصفحة رقم  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| امعال ۱۸۰۰ افراد الوصول                                                                                        | من الجزء مسلسل |
| ير الأباحيين من مدعى الصوف                                                                                     | ١٠٩ ٢٠٤٣ عدد   |
| رفقهم ها المارية والمراجع المراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والم | ان ۱۱۰ ان      |
| ) I ( I ( I ( I ( I ( I ( I ( I ( I ( I                                                                        | اغر            |
| ور سماع الاحاديث على الوجه الصحيح الصحيح و التعمقين في البحث عن عيوب الناس                                     | ا اعد          |
| ور علماء اللغة أواليان                                                                                         | بداره وباريس   |
| « الفقهاء باستنباط الحيل واحتلته (١٢٦) الما الما الما الما الما الما الما الم                                  | 17.52/115      |
| كراه الزوجة لابراه زوجها المالية المالية الساحد وغيرها من الحرا                                                | 1 1            |
| 4 بالتوريط<br>الناب الناب                                                                                      | ١١٥ / ٢٠٤٩     |
| حتيال للتحاص من الرفاق على المساجد من الجلال                                                                   | 711,007,17     |
| تيال الفقياء لا عد الحاجب من الله المن المن المن المن المن المن المن المن                                      | -              |
| w   s   w   w   w                                                                                              | 7.04117        |
| ارور مي شي النامية ما الكرامية المراه ومن يؤدي الزكاة لعرص                                                     | الا            |
|                                                                                                                | المالية        |
|                                                                                                                |                |
| المنظم النبيافي وفي الفي الص ١٣٧ ١٩٠١ النفية المترقص                                                           | 7.05 17.       |
| د مدعى التصوف                                                                                                  | 17.07 177      |
| و المتشهين بالصوفية العمام ٢٠٧١متي بجورا دستهان بلسم سال                                                       | 17.04 174      |

| عثير  | الثأتى                   | الجزء | فررست |
|-------|--------------------------|-------|-------|
| ة رقم | رقم الصفحة<br>من الجزء م |       |       |

| 2 7 1 11 "                                            |                                                                    |        |
|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------|
| رقم الصفحة رقم                                        | لصفحة رقم                                                          | رقم ال |
| من الجزء مسلمال                                       | لجزء مسلسل                                                         | من ا-  |
| ع ٢١٨٨ [يام أقدام الصبر عسب اختلاف                    | /٢١٤٧ مياررأقسام العباد في دوام التوبة                             |        |
| القوة والضعف                                          | توبة ذي النفس المطمئنة                                             | 1      |
| الصديقون المقربون                                     | ٢١٤٨ توبة ذى النفس اللوامة                                         | ٤      |
| الغافلون                                              | ٢١٤٩ توبة ذي النفس السوالة                                         |        |
| ٥٤ ١٨٨٧ المحاهدون                                     | ١٥٠ تو به ذي النفس الأمارة                                         | ٥      |
| ى أقسام الصبر باعتبار اليسر والعسر                    | ٢١٥٢ بيارير ما ينبغي أن يبادر اليهالتائب انجر                      | λ      |
| اور ارور القسمه باعتبار حكمه                          | عليه ذنب اما عن قصد وشهوة غالبة                                    | ^      |
| الاع ا ٢١٩١ عمام مظان الحاجة الى الصبر وال العبد      | أوعن المام بحكم الاتفاق                                            |        |
| لايستغنى عنه فيحال من الأحوال                         | ٢١٥٤ إستغفار العبد أمان له                                         |        |
| الصبر على مايوافق أأبهوى                              | إدام المتعدر التوبة                                                | ١٠     |
|                                                       | المدينان في الله في دواء التوبة وطري                               | 11     |
| الصبر على مالايوافق الهوى                             | ۲۱۵۸ الرنمه الرابع فی دواء التوبة وطریر<br>العلاج لحل عقدة الاصرار | ١٤     |
| الصبر على الطاعة                                      | الفلاج حل عقدة الأصرار                                             |        |
| حالات احتياج المطيع إلى الصر                          | الايمان بأصل الشرع<br>الوثوق بالرسول صلى الله عليه وسلم            | 10     |
| اد، الاورم الصرعلى المصية                             | الونوق بارسون صلى الله وتحذيره                                     |        |
| م ا ١٩٤٧ الصرعلي الأمور التي للعبد اختيار في دفعها    | طلب العلم ونشره                                                    |        |
| إن رو [١٩٥٥] الصر على الأمور التي لاتدخل محت الاختيار | المحلب العلم وتسره القلوب على مرض الأبد                            |        |
| ا ١٩٨٨ انتيجة حسنة لصبر الرميصاء الجميل               | ٢١٦١ طريق الوعظ                                                    | 17     |
| الكاء لاينافي الصبر                                   | الما الحريق الوحد الخوفة وكر الآيات والأخبار المحوفة               | 17     |
| ٥٧ / ٢٠١ وإربردواء الصبروه ايستعان به عليه            | ٢١٦٣ ذكر حكايات ذنوب الأنبياء والأولياء                            |        |
| سديل ضعف الباعث الشهواني                              | المناك والمتابة المناسبة المنا                                     | 19     |
| حد مل من الربيات الله والماعث الديني                  | السميات بريدان بملاهمس فبالمح                                      | ۲٠     |
| اه، المحكم الشطر الثاني من المكتاب في الشكر           | أبيدينا أباب المقدة فبالعاصر                                       | 77     |
| الركي الاول في نفس الشكر                              | المستعملات المقتدماء المقمع في المعاص                              | ۲٦     |
| المار فضيلة الشكر                                     | <b>→</b>                                                           | 44     |
| الم محققة                                             | الهرام كناب الصبروالشكر                                            | مدنف   |
| ۱۱۰ ۲۲۲۲ برای حد استان و صف                           |                                                                    | 1.1    |
| الرمور التي ينتظم منها الشكر                          | الشطر الاكول في الصبر                                              |        |
| ٧٠ الحال المستمدة من أصل العرفة                       |                                                                    | 44     |
| ٧٠ ١٤١٤ الحال المستعدد من اصل العرف                   | ر ۲۱۷۹ بيارير حقيقة السير ومعناه                                   | 40     |
| ٧١ (٢٢١٥ العمل ، وجب الفرح                            | ٢١٨٥ عام كون الصر نصف الاعان                                       | ٤١     |
| ضافة ٢٧ ٢٧ بالمطريق كشف الغطاء عن الشكر في            |                                                                    | ٤٢     |
| حق الله تعالى                                         | ألى ماعنه الصبر                                                    |        |

| ١٢٦ ، ٢٢٧ الطرف الرابع في أم الله تعالى في الأصول                               | ٨١ (٢٢٢٥ حكم؛ ترتيب الثواب على الطاعة والعقاب                     |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| التي محصل منهاالأطعمة                                                           | على المصية                                                        |
| ٢٢٧١ ١٢٧ فائدة الرياح فائدة الشمس فائدة القمر                                   | ايام تميير ما يحبه الله تعالى عما يكرهه                           |
| ٢٢٧٢ المائدة النجوم<br>٢٢٧٤ الطرف الحامس في نعم الله تعالى في الأسباب           | ٨٢ (٢٢٧٦ ما من محلوق الا وفيه حكمة                                |
| ما العرف الحامس في زمم الله تعالى في الأسباب الما الله تعالى في الأسباب         | ٨٤ ١٢٢٨ حكمة النقدين والتعامل بهما                                |
| الموصلة الاطعمة إليك                                                            | ٨٧                                                                |
| ١٣١                                                                             |                                                                   |
| ما يحتاجه الرغيف حتى يصلّح للا كل                                               | ٩٧ (٢٤١ اركم الثاني من أركان الشكر ،                              |
| ١٣٢ / ٢٢٧٦ الطرف السابع في إصلاح الصلحين<br>١٣٣٧ / الانسان مدنى بطبعه           | أماعليه الشكر                                                     |
| ۱۳۲۱ ۲۲۲۷ الانسان مدنی بطیعه                                                    | ٩٨ (٢٤٢٢ بيان حقيقة النعمة وأقساءها                               |
| ا ١٣٤ / ٢٢٧٨م الطرف الثاني في بيان نعمه اله تعالى في حلق                        | اتفسم الاموربالنسة الينا                                          |
| اللائكة عليهم الدلام طبقات اللائكة                                              | ٩٩ ﴿٢٣٤٣ تقسيم الحيرات باعتبار النأثير                            |
| ١٣٦ (٢٢٨٠ المازاركمة وحدانيو الصفات                                             | 1 1 1                                                             |
| /٣٧ / ٢٢٨١ المعصية التافهة كفر بجميع نعلم الله تعالي                            |                                                                   |
| ٢٢٨٣ ١٣٩ أيان السبب الصارف للعلق عن الشكر                                       | 1 - 1 (                                                           |
| الغفلة اللاهية واسبائها                                                         | ١٠٥ ا ٢٢٤٩ وجهة احتياج طريق الآخرة للمال وغيره                    |
| ٠ ١٤ / ٢٢٨٤ النعم الحاصة بكل عبد<br>٢٢٨٩ /٢٢٨٩ الركن الثالث من كتاب الصبروالشكر | من النعم الحارجية                                                 |
|                                                                                 |                                                                   |
| بيان وجه اجتماع الصروالشكر على شيءواحد                                          | ١٠٩ / ٢٢٥٣ وجهة أنّ المال نعمة مع أنه ذم شرعا                     |
| ١٤٣٠ / ٢٢٩ البلاء المطلق البلاءالمقيد<br>١٤٧٨ - ١٠ - النكرية البلاء             | ۲۲۰۱ ۲۲۰۱ منازل الهداية                                           |
| ١٠٠١ من مواضع السار في الورد                                                    | ١١٤ /٢٣٥٨ بياريروجه الانموذج في كثرة نعم الله تعالى               |
| ١٥٠ ٢٣٠٣١ بيان الأفضار من الصر والشكر                                           | وتسلسلها وخروجها عن الحصر والاحصاء                                |
|                                                                                 | ٢٢٥٩ ١١٥ الطرف الإ ول في أمم الله تعالى في خلق                    |
| ١٨ / ٢٣١٢) الأفضلة بين الغني الشاكر أو الفقر الصابر                             | أسباب الادراك<br>۲۲۹۲ الطرف انتاني في أصناف النعم في خلق الارادات |
|                                                                                 | ١١٨ ٢٢٦٢ الطرف الكاتي في صناف النعم في حلق الأرادات               |
| ١٣١٦ كناب الخوف والرجاء 33                                                      | ١١٩ (٢٢٩٣ الطرف الناك في نعم الله تعالى في خلق إ                  |
| بيان حقيقة الرجا                                                                | 1 1                                                               |
| ١٧٧٠ ما بيان فضيلة الرجاء والترغيب فيه                                          | وظيفة البد                                                        |
| ٢٣٢٣ إيبارير دواء الرجاء والسبيل الذي يحصل منه                                  | المالات المالات المالات                                           |
| المال الرجا. ويغلب                                                              |                                                                   |
| ١٨٠ ٢٣٢٤ ما يغلب به الرجاء                                                      | وظيفة المعدة وظيفة الكبد                                          |
| ١٨١ ٢٣٢٥ الآيات في الرجاء                                                       |                                                                   |
| الرخار فيالرجاء                                                                 | ۱۳۲۱ /۳۲۹۷ الروح                                                  |
| 1 1                                                                             | ۱۱۱۱۱۱۱ از ترقی                                                   |
|                                                                                 |                                                                   |

### فهرست الجزء الثاني عشر

| صفحة      |                                        | صفحة                 |                                                                 |
|-----------|----------------------------------------|----------------------|-----------------------------------------------------------------|
|           | الصديقون المقربون                      | 7179                 | بيان أقسسام العباد في دوام التوبة                               |
|           | الغافلون                               |                      | توبة ذي النفس المطمئنة                                          |
| 11/1      | المجاهدون                              | 418.                 | توبة ذي النفسّ اللوامة                                          |
|           | أقسام الصبر باعتبار اليسر والعسر       | 1317                 | توبة ذي النفس السوالة                                           |
| 7117      | تقسيمه باعتبار حكمه                    | 7187                 | توبة النفس الأمارة                                              |
| 1 1/11    | بيان مظان الحاجة الى الصبر وان         |                      | بيان ما ينبغىان يبادر اليه التائب ان                            |
|           | العبد لا يستغنى عنه في حال من          |                      | جرى عليه ذنب الما عن قصد                                        |
| .Y 1AT    | الأحوال ً                              |                      | وشهوة غالبة أو عن المام بحكم                                    |
|           | الصبر على مايوافق الهوى                | 7188                 | الاتفاق                                                         |
|           | معنى الصبر على العافية                 |                      | استففار العبد أمان له                                           |
| 3117      | الصبر على مالا يوافق الهوى             | 7317<br><b>731</b> 7 | استعفار العبد المان له<br>ثمرة التوبة                           |
|           | الصبر على الطاعة                       | ' ' '                |                                                                 |
|           | حالات احتياج المطيع الى الصبر          | l<br>                | <b>الركن الرابع ف</b> ى دواء النوبة وطريق                       |
| 4140      | الصبر على المصية                       | 110.                 | العلاح لحل عقادة الاصرار                                        |
|           | الصبر على الأمور التي للعبد اختيار     | 7101                 | الايمان بأصل الشرع<br>الونوق بالرسول صلى الله عليه وسلم         |
| 7117      | اِ في دفعها                            |                      | الونوى بالرسون صلى الله عليه وسلم الاصفاء الى وعيد الله وتحذيره |
| -4 4 14 4 | الصبر على الأمور التي لا تدخل تحت      |                      | طلب العلم ونشره                                                 |
| YIXY      | الاختيار                               |                      | علة أكثرية مرض القلوب على مرضى                                  |
|           | انتيجة حسنة لصبر الرميصاء              | 7107                 | الأبدان                                                         |
| 111.      | الجميل                                 | 7107                 | طريق الوعظ ٚ                                                    |
|           | البكاء لا ينافي الصبر                  |                      | ذكر الآبات والأخبار المخوفة                                     |
|           | بيان دواء الصبر وما يستعان به          | 7100                 | ذكر حكايات ذنوب الانبياء والاولياء                              |
| 7177      | عليه                                   | 7107                 | ذكر تعجيل عقوبة الذنوب في الدنيا                                |
|           | سبيل ضعف الباعث الشهواني               |                      | ذكر حددود الذنوب والنفوس                                        |
| 3117      | سبيل تقوية الباعث الديني               | 4101                 | في الوجوه                                                       |
| 11.77     | الشطر الثاني من الكتاب في الشكر        | 7777                 | اسباب الوقوع في المعاصي                                         |
|           | الركن الأول في نفس الشكر               | 4174                 | الفكر الحقيقي دواء الوقوع في المعاصي                            |
|           | بيان فضيلة الشكر                       | 7777                 | كتاب الصبر والشكر                                               |
| 3.77      | بيان حد الشكر وحقيقته                  |                      | •                                                               |
|           | الأمور التي ينتظم منها الشكر           |                      | الشطر الأول في الصبر                                            |
|           | العلم                                  | 1777                 | بيان فضيلة الصبر                                                |
|           | الحال الستمدة من أصل العرفة            | 4111                 | بيالن حقيقة الصبر ومعنااه                                       |
| ***       | العمل بموجب الفرح                      | <b>4144</b>          | بيان. كون الصير نصف الايمان.                                    |
|           | بيان، طريق كشف الغطاء عن الشكر         |                      | بيان الأسامي التي تتجدد للصبر                                   |
| 14.1      | في حقّ الله تعالى                      | 1171                 | <br>بالإضافة الى ماعنه الصبير .                                 |
| ,         | خكم ترتيب الثواب علي الطخاعة.          | ٠, ,                 | بيان اقسام الصبر بحسب اختلاف                                    |
| 7717      | 7 11 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | ٠٢١٨.                | بيدن حسام القوة والضعف                                          |
|           | '                                      |                      | العود والمستحد                                                  |

| صفحة             |                                               | صفحة ا |                                              |
|------------------|-----------------------------------------------|--------|----------------------------------------------|
|                  | فائدة الرياح فائدة الشممس فاللدة              |        | بيان تمييز ما يحبه الله تعالى عمــا          |
| 4414             | القمر                                         | i      | <br><sub>ا</sub> یکرهه                       |
| 3777             | فائدة النجوم                                  | 1771   | ما من مخلوق الا وفيه حكمة                    |
| , , ,            | الطرف الخامس في نعم الله تعالى في             | 777.   | حكمة النقدين والتعامل بهما                   |
| 7777             | الأسباب الموصلة للأطعمة اليك                  | 7777   | حكمة تحريم الربا                             |
| • • •            | الطرف السادس في اصلاح الاطعمة                 | 7779   | وجوب التأدب عند حدود الله تعالى              |
|                  | مايحتاجه الرغيف حتى يصلح                      |        | الركن الثانى من أركان الشكر ، ماعليه         |
| 4777             | للأكل                                         | 1777   | الشكر                                        |
| ሊፖንን             | الطرف السابق في اصلاح المصلحين                | 7748   | بيان حقيقة النعمة واقسامها                   |
| 4473             | الانسان مدنى بطبعه                            |        | تقسيم الأمور بالنسبة الينا                   |
|                  | الطرف الثانى فى بيان نعمة الله تعالى          | 7770   | تقسيم الخيرات باعتبار التأثير                |
|                  | في خلق الملائكة عليهم السلام                  | 7777   | مقارنة بين ألعلم والمال                      |
| 444.             | طبقات الملائكة                                | . 1779 | تقسيم النعم باعتبار غايتها                   |
| 2777             | الملائكة وحدانبو الصفات                       | 778.   | الفضائل النفسية                              |
|                  | المعصية التافهة كفر بجميع نعم الله            |        | وجهة أحتياج طربق الآخرة للمال                |
| 4474             | تعالی                                         | 1377   | وغيره من النعم الخارجية                      |
|                  | بيان السبب الصارف للخلق عن                    | 3377   | الفضائل المنسوبة ومعناها                     |
| 7.700            | الشكر<br>الففلة اللاهية وأسبابها              | 4450   | وجهة أن المال نعمة مع أنه ذم شرعا            |
| 7777             | النعم الخاصة بكل عبد                          | ለያንሃ   | منازل الهداية                                |
| 1777             | الركن الثالث من كتاب الصبر والشكر             |        | بيان وجه الانموذج في كثرة نعم الله           |
| (, ,,,,,         | بيان وجه اجتماع الصبر والشكرعلي               |        | تعالى وتسلسلها وخروجها عن                    |
|                  | شيء واحد                                      | 770.   | الحصر والاحصاء                               |
| 7777             | البلاء المطلق ـ البلاء المقيد                 |        | الطرف الأول في نعم الله تعالى في خلق         |
| 3777             | مواضع الشكر في البلاء                         | 1701   | اسباب الادراك                                |
| 7797             | بيان فضل النعمة على البلاء                    |        | الطرف الثاني في أصناف النعم في               |
| 4490             | بيان الأفضل من الصبر والشكر                   | 4408   | خلق الارادات                                 |
| 14.1             | تلازم معرفتي الشكر والصبر                     |        | <b>الطرف الثالث</b> في نعم الله تعالى في خلق |
| ۲۳٠٤             | الأفضلية بين الغنى الشاكر أو الفقير<br>الصابر | 7700   | القدرة وآلات الحركة                          |
|                  | <u>.</u>                                      |        | وظيفة اليد                                   |
| የሞ•ሉ ፣           |                                               | 7407   | وظيفة الفم وظيفة الأسنان                     |
| 1940             | بيان حقيقة الرجاء                             | 4404   | وظيفة اللعابوظيفةالمرىء والحنجرة             |
| 44.14            | بيان فضيلة الرجاء والترغيب فيه                |        | وظيفة المعدة وظيفة الكبد                     |
| U 45 4           | بيان دواء الرجاء والسبيل الذى                 | 440Y   | وظيفة المرارة وظيفة الكليتين                 |
| 11.10            | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,       |        | وظيفة الصفراء                                |
| "<br><b>TTIY</b> | ما يغلب به الرجاء                             | 4401   | الروح                                        |
|                  | الآيات في الرجاء                              |        | الطرف الرابع في نعم الله تعسالي في           |
| I                | الأخبار في الرجاء                             | 7777   | الاصول التي يحصل منها الأطعمة                |
| 1                |                                               |        |                                              |